
ANGELO PAPACCHINI

Se graduó de filósofo en la Universi-
dad de Roma y allí hizo estudios de 
perfeccionamiento en filosofía bajo la 
guía del profesor Sasso. Dedicó su 
trabajo docente e investigativo a la 
filosofía Clásica alemana y a la funda-
mentación ética de los derechos 
humanos. Fue profesor titular del 
Departamento de Filosofía de la Uni-
versidad del Valle (hoy jubilado). Es 
autor de La alienación en Hegel (1985), 
El problema de los derechos humanos en 

Kant y Hegel (1993) y de numerosos 
artículos y ensayos dedicados a los 
clásicos del pensamiento italiano, a la 
filosofía ético-política de Kant y 
Hegel, y al problema de la justificación 
y jerarquización de los derechos 
humanos.

En 1992 ganó el primer premio en el 
concurso de ensayo filosófico “Esta-
nislao Zuleta”, con el ensayo “Un 
sistema de valores para nuestro 
tiempo”, que aparece publicado en el 
libro Valores para una ética ciudadana 

(1992). En 1995 fue nombrado jurado 
del Premio Nacional de Filosofía de 
Cultura. El mismo año obtuvo el 
“Estímulo para investigadores” otor-
gado por Colciencias.

onstituye el primer trabajo sistemático sobre 
los derechos humanos realizado en nuestro 
medio desde la reflexión filosófica. Recoge los 

resultados de muchos años de docencia e 
investigación sobre los aportes de la filosofía a la 
dilucidación del sentido, alcance y justificación de los 
derechos fundamentales. El lector encontrará en él, 
un panorama actualizado de los diferentes modelos de 
fundamentación de los derechos humanos, un hilo 
conductor para reconstruir el esquema de los 
derechos humanos, un hilo conductor para 
reconstruir el esquema de los derechos básicos y 
definir el contenido de los mismos, junto con una 
reconstrucción de su genealogía, indispensable para 
comprender su sentido y alcance. El libro ha sido 
utilizado como texto básico en los principales 
programas de posgrado en derechos humanos del país 
y algunos programas de pregrado.

OTROS TÍTULOS

PERSPECTIVAS DE LA MODERNIDAD.
SIGLOS XVI, XVII y XVIII

Editores
Jean Paul Margot 
Mauricio Zuluaga 

MODERNIDAD, CRISIS DE LA MODERNIDAD
Y POSMODERNIDAD

Autor
Jean-Paul Margot

UNA ALEGRÍA SECRETA. ENSAYOS
DE FILOSOFÍA MODERNA

Autor
Leisler Madanes

Compilador
Jean-Paul Margot

INTRODUCCIÓN A LA FILOSOFÍA POLÍTICA
Autor

Delfín Ignacio Grueso

IDENTIDADES COLECTIVAS 
Y RECONOCIMIENTO.

RAZAS, ETNIAS, GÉNEROS Y SEXUALIDADES
Autor

Delfín Ignacio Grueso

IDENTIDAD, CULTURA Y POLÍTICA:
PERSPECTIVAS CONCEPTUALES, MIRADAS 

EMPÍRICAS 
Autores

Gabriela Castellanos Ll.
Delfín Ignacio Grueso
 Mariángela Rodríguez

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

filosofia y derechos CARAT.pdf   1   21/06/2016   02:15:05 p.m.



Filosofía y derechos humanos constituye el primer trabajo sistemático sobre 
los derechos humanos realizado en nuestro medio desde la refl exión fi losófi ca. 
Recoge los resultados de muchos años de docencia e investigación sobre los 
aportes de la fi losofía a la dilucidación del sentido, alcance y justifi cación 
de los derechos fundamentales. El lector encontrará en él, un panorama 
actualizado de los diferentes modelos de fundamentación de los derechos 
humanos, un hilo conductor para reconstruir el esquema de los derechos 
básicos y defi nir el contenido de los mismos, junto con una reconstrucción 
de su genealogía, indispensable para comprender su sentido y alcance. El 
libro ha sido utilizado como texto básico en los principales programas de 
postgrado en derechos humanos del país y algunos programas de pregrado.





ANGELO PAPACCHINI

Se graduó de fi lósofo en la Universidad de Roma y allí hizo estudios de 
perfeccionamiento en fi losofía bajo la guía del profesor Sasso. Dedicó 
su trabajo docente e investigativo  a la fi losofía Clásica alemana y a la 
fundamentación ética de los derechos humanos. Fue profesor titular del 
Departamento de Filosofía de la Universidad del Valle (hoy jubilado). 
Es autor de La alienación en Hegel (1985), El problema de los derechos 
Humanos en Kant y Hegel (1993) y de numerosos artículos y ensayos 
dedicados a los clásicos del pensamiento italiano, a la fi losofía ético-política 
de Kant y Hegel, y al problema de la justifi cación y jerarquización de los 
derechos humanos.
En 1992 ganó el primer premio en el concurso de ensayo fi losófi co 
“Estanislao Zuleta”, con el ensayo “Un sistema de valores para nuestro 
tiempo”, que aparece publicado en el libro Valores para una ética ciudadana 
(1992). En 1995 fue nombrado jurado del Premio Nacional de Filosofía de 
Cultura. El mismo año obtuvo el “Estímulo para investigadores” otorgado 
por Colciencias





Papacchini, Ángelo
Filosofía y derechos humanos / Ángelo Papacchini. -- Cali: Programa Editorial 
Universidad del Valle, 2012.
       348 p.; 24 cm. -- (Colección Artes y Humanidades)
       Incluye bibliografía. 
       1. Derechos humanos 2. Liberalismo 3. Filosofía del derecho
4. Democracia 5. Libertad 6. Derechos políticos I. Tít. II. Serie. 
323.4 cd 21 ed.
A1362943

       CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango

Universidad del Valle
Programa Editorial

Título:   Filosofía y Derechos Humanos
Autor:        Angelo Papacchini
ISBN:       978-958-670-250-8
ISBN PDF:    978-958-765-780-7
DOI:      10.25100/peu.233
Colección:    Artes y Humanidades - Filosofía
Edición Impresa   abril 2003
Edición Digital  junio 2018

Rector de la Universidad del Valle: Édgar Varela Barrios
Vicerrector de Investigaciones: Jaime R. Cantera Kintz
Director del Programa Editorial: Omar Díaz Saldaña

©  Universidad del Valle
©   Angelo Papacchini

Diseño de carátula y diagramación: Hugo H. Ordóñez Nievas

Este libro, o parte de él, no puede ser reproducido por ningún medio sin autorización escrita de la 
Universidad del Valle.

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresión del autor y no compromete el 
pensamiento institucional de la Universidad del Valle, ni genera responsabilidad frente a terceros. El 
autor es el responsable del respeto a los derechos de autor y del material contenido en la publicación 
(fotografías, ilustraciones, tablas, etc.), razón por la cual la Universidad no puede asumir ninguna 
responsabilidad en caso de omisiones o errores. 

Cali, Colombia, junio de 2018



A Raquel





CONTENIDO

Agradecimientos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  13

Prólogo a la tercera edición.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   15

Prólogo a la segunda edición .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  33

Introducción .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    37

Parte Primera

Naturaleza y Clasificación de los Derechos Humanos

Capítulo 1
Un intento de definición.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  43

Reivindicaciones de bienes primarios .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     45
Reivindicaciones históricamente situadas .    .     .     .     .     .     .     .     .   47
Reivindicaciones universales .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   50
Reivindicaciones legitimadas por un sistema jurídico o
por la conciencia colectiva de una época.    .    .    .    .    .    .    .    .    .  52
el estado como destinatario principal
de las demandas de derechos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   54



Capítulo 2
La libertad como hilo conductor para

la clasificación de los derechos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   59
Diferentes nociones de libertad .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     59
Tres grandes categorías de derechos.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   63

Capítulo 3
Nuevas clases de derechos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  71

Aplicación de los derechos del hombre 
En general a categorías específicas de seres humanos .    .     .     .     .     71
Los derechos de los pueblos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     73
 Los derechos de las generaciones futuras .    .     .     .     .     .     .     .     .   73
Los derechos de los animales .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  75

Parte Segunda

Tradiciones políticas: Liberalismo, Socialismo y Democracia

Capítulo 4
Tradición liberal y Derechos Humanos.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  83

La defensa de la libertad negativa .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     83
Resistencias frente a la ampliación de los derechos políticos .    .     .   89
Escasa sensibilidad por la solidaridad social .    .     .     .     .     .     .     .     92
La ofensiva del neoliberalismo.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  95

Capítulo 5
La tradición socialista.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   103

La “prehistoria” de los derechos sociales 
en las utopías del renacimiento.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  103
Las demandas sociales en la revolución francesa.    .     .     .     .     .     .   107
Marx y los derechos humanos .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  113
Socialismo real, socialdemocracia y welfare state .    .     .     .     .     .     124

Capítulo 6
La tradición demócrata.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  139

La exaltación del ciudadano .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     140
El camino hacia el sufragio universal 
y la consolidación de la democracia representativa.    .     .     .     .     .     145
Los retos actuales de la democracia. Tendencias y perspectivas .    .    .  150



Parte Tercera

Modelos de Fundamentación

Capítulo 7
El paradigma iusnaturalista .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    169
El iusnaturalismo clásico .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     170
El iusnaturalismo moderno .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  174
Rasgos iusnaturalistas en la declaración de derecho
de la revolución francesa.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  182
la nostalgia de la ley natural en el siglo XX.    .    .    .    .    .    .    .    .    .  184
.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  
Capítulo 8
Utilitarismo y derechos humanos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     197

Jeremías Bentham.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  198
El utilitarismo heterodoxo de j. S. mill.    .     .     .     .     .     .     .     .     .    202
Utilitarismo de actos y utilitarismo de reglas .    .     .     .     .     .     .     .   212

Capítulo 9
El modelo kantiano.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   223

La dignidad humana como soporte ideal de los derechos .    .     .     .     223
la derivación de los derechos concretos .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  232
Alcance y límites de la dignidad humana.    .     .     .     .     .     .     .     .     242
rawls: un kantiano de izquierda .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     250
Ética del diálogo y derechos humanos .    .     .     .     .     .     .     .     .     .   257

Capítulo 10
El historicismo.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  279

La crítica hegeliana del paradigma iusnaturalista.    .     .     .     .     .     .   279
La negación-conservación de la teoría
iusnaturalista en el sistema hegeliano.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  284
La justificación de los derechos humanos como una
manifestación de libertad y como un producto de la modernidad .    .     288
La justificación marxista de los derechos humanos .    .     .     .     .     .    307
Dos formas recientes de historicismo.    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  311

Acápite final.    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    325

Bibliografía .    .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     327





AGRADECIMIENTOS

Este libro es el resultado de dos proyectos de investigación y de los cur-
sos y seminarios sobre derechos humanos que he venido dictando en estos 
últimos ocho años en la Universidad del Valle. Quiero expresar antes que 
todo mi agradecimiento a los estudiantes de filosofía que han compartido 
conmigo, con interés y entusiasmo, el trabajo de los talleres y seminarios, 
en los que se han venido gestando y precisando mis tesis sobre el sentido, 
el alcance y la fundamentación de los derechos humanos. Agradezco tam-
bién la colaboración de los profesores del Departamento de Filosofía y en 
especial de los colegas de la Cátedra de Ética y Filosofía Política (Lelio Fer-
nández, Rodrigo Romero y Delfín Grueso), con quienes he podido discutir 
y revisar los proyectos de investigación y muchas de las tesis expuestas en 
este libro. Un agradecimiento muy sincero también al profesor Alcibíades 
Paredes por su generosa colaboración en cuanto a los recursos bibliográfi-
cos, y al profesor Milton Fisk, por sus anotaciones críticas y por sus apor-
tes en el seminario sobre derechos humanos para el Magíster de Filosofía.  
En fin, un agradecimiento muy especial al profesor Lelio Fernández, por su 
valiosa y generosa colaboración en la revisión del texto. 





PRÓLOGO A LA TERCERA EDICIÓN

Al revisar el texto para una nueva edición, pensé inicialmente en añadir 
un capítulo final para presentar el modelo de fundamentación de los dere-
chos en que he venido trabajando en estos últimos años. Sin embargo, me di 
cuenta pronto de la dificultad de la tarea. Opté por consiguiente por esbozar, 
en el prólogo, las ideas básicas de este diferente ensayo de fundamentación, 
dejando para otro libro una presentación acabada del mismo. Este modelo 
comparte con la teoría kantiana el papel central asignado al valor de la dig-
nidad; con la tradición historicista el interés por una concepción dinámica 
y abierta de la dignidad y de los derechos; y con algunas versiones más 
recientes de la teoría utilitarista el intento de articular la genealogía de los 
derechos con la dinámica de las necesidades. El punto de partida es el relato 
de la dialéctica del reconocimiento, un texto que ha sido objeto de múltiples 
y variadas interpretaciones y que, gracias a los trabajos más recientes de 
autores como Fukuyama, Honneth, Todorov, Taylor y Walzer, ha alcanzado 
cierta popularidad. 

La mayoría de los autores citados utiliza la dialéctica del reconocimiento 
como una herramienta para enriquecer y ampliar la concepción habitual de 
la praxis humana, precisar la dinámica de la interacción social y la lógica 
interna de los conflictos. La explicación tradicional del conflicto en térmi-
nos de luchas por unos bienes escasos resulta a menudo insuficiente para 
explicar actos de rebeldía, movimientos de masa por derechos y libertades o 
movimientos revolucionarios. El análisis explicativo de estos acontecimien-
tos se enfrenta con serias dificultades a la hora de precisar correlaciones 
apreciables entre carencia de bienes materiales e intensidad del conflicto,  



16

que resulta más fácilmente comprensible desde la perspectiva de la indig-
nación producida por una ofensa o simplemente por la carencia de recono-
cimiento, más que con la toma de conciencia de una carencia injusta de bie-
nes materiales. Estos autores intentan también explicar la razón del interés 
creciente por el reconocimiento, una exigencia universal de lo humano que 
se expresa con particular fuerza en los albores de la Modernidad. Particu-
larmente sugestiva resulta la descripción que hace Todorov de las diferentes 
estrategias empleadas para obtener ese bien tan preciado y tan escaso que es 
el reconocimiento social, o para suplir los fracasos y frustraciones en este 
terreno: incluso el recurso a la violencia funcionaría a menudo como una 
estrategia para obtener atención y reconocimiento, y para evitar lo que el 
individuo teme y aborrece en grado sumo: pasar totalmente desapercibido, 
como si no existiese a los ojos de los demás y de la sociedad. 

Mi lectura de la dialéctica del reconocimiento tiene un fin distinto: más 
allá de su utilidad para una apropiada descripción de las complejas formas de 
interacción humana, me interesa derivar de ella una justificación distinta de la 
dignidad y de los derechos humanos. La dimensión antropológico‑descriptiva 
es solamente el primer paso para acceder a la dimensión prescriptiva de 
la fundamentación ética de derechos y obligaciones. Más específicamente, 
me propongo ensayar la posibilidad de derivar derechos a partir de una 
necesidad que define, más que otras, la peculiaridad de lo humano: la 
necesidad de reconocimiento.

Los intentos de derivar derechos y obligaciones a partir de necesidades 
básicas utilizan diferentes estrategias. De acuerdo con el esquema más co-
mún, el primer paso es el de derivar valores a partir de las necesidades: lo 
que define el valor de una institución, una práctica o un producto de la cul-
tura es su capacidad de satisfacer, de manera directa o indirecta, necesida-
des primarias o derivadas de individuos o grupos. Lejos de reducirse a una 
entidad metafísica y abstracta, el valor transforma en el atributo de aquellos 
objetos o prácticas que contribuyen a satisfacer necesidades básicas o radi-
cales: de acuerdo con la noción clásica de valor de uso, lo valioso se predica 
en primera instancia de todo aquello que contribuye a superar la condición 
de carencia y a satisfacer las demandas siempre nuevas de gratificación. 
El paso ulterior consiste en derivar derechos desde el conjunto de valores. 
De acuerdo con la propuesta de E. Guisán, es justo que las cosas valiosas 
se distribuyan de manera equitativa entre todos, puesto que nadie posee en 
principio un derecho privilegiado de apropiación. Todos los seres humanos 
poseerían en principio derechos sobre aquellos bienes que contribuyen a sa-
tisfacer sus necesidades básicas. El sistema de necesidades, que se presenta 
inicialmente como un dato empírico de la experiencia humana, actuaría al 



17

mismo tiempo como un criterio prescriptivo de conducta y como base para 
el respeto de los derechos. 

En otros casos las necesidades remiten directamente a derechos: poseer 
un derecho significa tener una necesidad cuya satisfacción debe y puede 
ser exigida con buenas razones. En cuanto exigencias imprescindibles e 
inexcusables de una vida digna, las necesidades básicas “apoyarían o argu-
mentarían en favor de un tipo de pretensión que, en determinados supues-
tos, puede traducirse en un derecho”. De acuerdo con esta perspectiva, los 
derechos humanos tendrían su razón de ser en la necesidad ineludible de 
responder a una serie de exigencias y demandas indispensables para una 
vida humana. El conjunto de las necesidades actuaría a la vez como hilo 
conductor para precisar y definir los derechos básicos, y para sustentar su 
valor; y tendría la ventaja adicional de ofrecer soporte de los derechos me-
nos subjetivo y arbitrario que los simples deseos o los intereses.

Estos intentos de articular derechos y necesidades se enfrentan con se-
rias dificultades, ampliamente subrayadas por sus críticos: ambigüedad y 
vaguedad de la noción de necesidad, carencia de criterios precisos para de-
terminar el conjunto de las necesidades fundamentales, o para diferenciar 
entre necesidades primarias y secundarias, básicas o instrumentales, deriva-
das o no derivadas. Incluso si se lograse un acuerdo acerca de las necesida-
des fundamentales, seguiría presentándose un problema incluso más serio: 
entre la averiguación empírica o fáctica de una necesidad y la exigencia de 
su satisfacción no existe una inferencia lógica evidente, puesto que la exis-
tencia de una necesidad es un asunto fáctico o descriptivo, mientras que la 
existencia de un derecho a satisfacer dichas necesidades pertenece al orden 
de lo prescriptivo. Además, en la medida en que necesidades y derechos no 
son realidades coextensivas, habrá que averiguar en cada caso cuáles nece-
sidades merecen ser reconocidas como derechos y cuáles no.

Intentaré mostrar en qué medida el intento de sustentar la dignidad y los 
derechos desde la dialéctica engendrada por la necesidad de reconocimiento 
permite superar las dificultades antes mencionadas, en especial las relacio-
nadas con la determinación no arbitraria de las necesidades básicas o radi-
cales, la derivación de obligaciones a partir de necesidades y la articulación 
entre necesidades y derechos.

Los utilitaristas describen lo humano en términos de una búsqueda ince-
sante de placer o felicidad. Los teóricos del poder privilegian, en su descrip-
ción de la conducta humana, la búsqueda afanosa de poder. De acuerdo con 
el enfoque hegeliano, habría una pulsión más originaria y universal, más 
poderosa que la búsqueda de felicidad o la necesidad de supervivencia, y 
más abarcadora que la misma sed de poder: la demanda de reconocimiento.  



18

Los trabajos ya mencionados de Taylor y Todorov, a los que habría que 
añadir el análisis minucioso del reconocimiento como fenómeno peculiar 
y preocupación prioritaria de la sociedad moderna contenido en la obra de 
Walzer, ilustran de manera apropiada el arraigo de esta pulsión peculiar, que 
se impone de manera prepotente y acaba por transformarse en leitmotiv del 
dinamismo social y del acontecer histórico. Estos autores muestran con lujo 
de detalle cómo funciona en la práctica esta exigencia de reconocimiento, 
que a pesar de no contar con una base orgánica evidente, acaba por despla-
zar a las pulsiones, aparentemente más poderosas, ligadas con la supervi-
vencia y la reproducción.

El hecho –verificable a diario por la experiencia– de la búsqueda de re-
conocimiento como un fenómeno ineludible en toda interacción social no 
resulta sin embargo suficiente para hablar de derechos y obligaciones. En el 
caso de la teoría utilitarista, la comprobación fáctica del deseo de felicidad 
no justificaba de ninguna manera su elevación al rango de valor o deber; 
de manera análoga, la búsqueda de reconocimiento no autoriza ni legitima 
su transformación en un deber moral. El hecho de que alguien desee fuer-
temente algo, no significa necesariamente que el objeto de sus apetencias 
y anhelos sea algo valioso, ni mucho menos que tenga derecho a poseerlo. 
Transformar todo lo que de hecho es deseado en lo que “debe ser” buscado 
podría resultar peligroso: el hecho de que se encuentre bien enraizada en 
nuestro ser la tendencia a responder a la violencia con una violencia mayor 
no significa que esta clase de conducta sea la más deseable a nivel moral o 
jurídico; y la presencia de una pulsión originaria, que, de acuerdo con las 
tesis de Maquiavelo y Hobbes, nos impulsa a incrementar nuestro poder con 
todos los medios, no significa que esta lucha o esfuerzo posean sin más un 
carácter moral y tengan que transformarse en un imperativo ético. 

La tendencia a transformar de manera subrepticia lo que acontece en lo 
que debería ser ha sido denunciada como una falacia naturalista. En el caso 
de la necesidad de reconocimiento, ¿cómo pasar de lo que es y acontece, a 
lo que debe ser? ¿Cómo derivar obligaciones de algo como una necesidad, 
que parece pertenecer al orden de lo fáctico y del ser? Para responder a estas 
preguntas, es indispensable reconstruir los pasos iniciales de la dialéctica 
de la conciencia, que pone de manifiesto los límites estructurales de una 
satisfacción meramente animal, y la necesidad de acceder a otra clase de 
gratificación, cualitativamente superior. La dialéctica empieza con una des-
cripción de lo humano en términos de impulsos y deseos. El hombre es con-
ciencia, pero es antes que todo un sujeto de deseo, un conjunto de pulsiones 
elementales ‑hambre, sed, impulso de reproducción‑ que buscan de manera 
apremiante su satisfacción. A pesar de la diferencia cualitativa entre pulsión 



19

instintiva y deseo humano, el hombre comparte con el animal esta carga 
instintiva, ligada con la conservación de la vida y la reproducción de la 
especie. Como “autoconciencia deseante” el yo se relaciona con los objetos 
externos impulsado por la búsqueda de la satisfacción de sus necesidades 
elementales, sin ninguna mediación reflexiva o intelectual: intuye obscu-
ramente que el objeto exterior no posee un valor en sí y al contrario debe 
ser sacrificado a su interés inmediato, que es el de superar el sentimiento 
de carencia y malestar alimentado por las necesidades vitales insatisfechas. 

Con la asimilación del objeto, la sensación de carencia y desasosiego 
parece superada. Pero salen a relucir pronto los límites de la gratificación 
inmediata, que no logra rescatar a la subjetividad de su hundimiento en el 
sentimiento indiferenciado. Por este camino sólo se logra reconstituir mo-
mentáneamente la identidad del organismo consigo mismo, pronto compro-
metida por el renacer de la pulsión y del sentimiento de carencia. El deseo 
natural engendra de hecho una “mala” dialéctica, con tensiones y contradic-
ciones nunca resueltas: impulso y goce se alternan al infinito, en un círculo 
que no alcanza nunca a cerrarse, en una búsqueda destinada al fracaso que 
acaba en últimas con la muerte. Si el ser humano quedase atrapado en la 
lógica de la pulsión, acabaría por desgastar sus energías vitales en una tarea 
que beneficia exclusivamente los intereses del género, y no quedaría rasgo 
de su destino vital como sujeto individual. Gracias a la toma de conciencia 
de los límites de la gratificación inmediata, el individuo va descubriendo 
otra faceta de su carencia, ligada con la necesidad imperiosa de otro ser 
libre que reconozca su libertad: más allá de la pulsión de supervivencia, él 
advierte, al inicio de manera oscura, la necesidad imperiosa de ser aprecia-
do y valorado como un ente distinto de los demás seres vivientes, como un 
proyecto de libertad.

Gracias a este aprendizaje progresivo de los límites de la gratificación 
inmediata dirigida hacia objetos, el individuo descubre otra dimensión de 
su dependencia: la necesidad imperiosa de la mirada de otro sujeto racio-
nal que lo reconozca. El presentimiento de la imposibilidad de constituirse 
como un sujeto de libertad por fuera del juego de miradas y reconocimien-
tos lo impulsa a buscar, con todos los medios, una satisfacción apropiada a 
esta necesidad más radical. La presencia del otro resulta indispensable para 
que el individuo logre configurar y afianzar su propia imagen, puesto que 
el yo se constituye y define por medio de los procesos de identificación y 
diferenciación con la imagen del otro. Así como la carencia de medios para 
satisfacer las necesidades biológicas de supervivencia significaría la muerte 
física del organismo, la carencia de reconocimiento afectaría seriamente la 
dimensión simbólica del ser humano como sujeto de libertad. La pulsión 



20

de reconocimiento es consecuencia de esta necesidad, al inicio oscuramen-
te percibida, que impulsa de manera paulatina la toma de conciencia de 
los lazos sociales como condición de posibilidad de un sujeto de libertad.  
La búsqueda de reconocimiento se impone así por una razón más podero-
sa que la demanda de felicidad: la necesidad de encontrar reconocimiento 
por parte de otro sujeto de deseo es condición de posibilidad para que un 
individuo se constituya y conserve como ser humano, en un contexto social 
o comunitario. La demanda de reconocimiento no es buena porque sea de-
seada y apetecida, sino porque condiciona el desarrollo de una subjetividad 
libre: responde a una carencia real, que, en caso de no obtener satisfacción, 
se transformaría en un perjuicio tanto o más grave que la falta de oxígeno 
o de alimentos. 

Una teoría ética centrada en las necesidades se enfrenta con la dificultad 
adicional: lo que ya cuenta de por sí con la energía del impulso, no parecería 
exigir la presencia adicional de una norma. Si todo el mundo apetece na-
turalmente el placer y la felicidad ¿qué necesidad habría de hablar de obli-
gaciones? Las normas parecerían justificarse y tener sentido cuando actúan 
en contravía de una pulsión fuerte, que jalona en sentido contrario. En el 
caso de la demanda de reconocimiento, la obligación no resulta innecesaria 
o superflua debido a la diferencia radical entre el objetivo inmediato de la 
pulsión y la necesidad de reconocimiento que se impone gracias al proceso 
de aprendizaje. La toma de conciencia, por parte de los autores utilitaris-
tas, de la fuerza imperiosa con que se impone la búsqueda de la felicidad 
o del placer, no les impedía hablar de obligaciones: más allá de la pulsión 
inmediata de placer, se imponía el deber del cálculo racional a mediano y 
largo plazo, que obligaba a menudo al individuo a sacrificar satisfacciones 
inmediatas en aras de su interés bien entendido; y en contraste con el deseo 
unilateral de felicidad se afianzaba la obligación de contribuir al incremento 
de la mayor felicidad para el mayor número. De manera similar, en el caso 
de la búsqueda de reconocimiento la tendencia a exigir reconocimiento a 
cualquier precio tiene que dejar el espacio a un reconocimiento recíproco 
en términos de igualdad. Con la diferencia de que este deber no se deriva de 
un postulado asumido sin más como evidente, sino a partir de un proceso 
de aprendizaje: la experiencia del camino bloqueado al que conduce la bús-
queda uniteral de reconocimiento es la que acaba por obligar al individuo a 
aceptar un reconocimiento en términos de reciprocidad e igualdad. 

El reconocimiento en términos de reciprocidad no es una fulguración 
inmediata, sino el logro de un proceso, que empieza con la experiencia de la 
alteridad radical entre seres que deberían encontrar cada uno en la figura del 
otro la clave para poder descifrar el sentido de su existencia. La necesidad 



21

imperiosa de reconocimiento no se resuelve en un entendimiento amistoso 
en términos de igualdad y reciprocidad. Por el contrario, lo que se engendra 
es una lucha, y una lucha a muerte. Es muy común describir y explicar la 
lucha o el conflicto con base en el enfrentamiento por unos bienes escasos. 
La dialéctica del reconocimiento sugiere una razón distinta, ligada con la 
superación de la inmediatez natural y con la necesidad de resolver la “con-
tradicción” inmanente en este nivel de las relaciones humanas, en el que 
los sujetos se enfrentan como entes naturales y libres a la vez. El móvil 
originario de la lucha no es la competencia por los bienes materiales, sino 
el impulso inconsciente a superar el nivel de la existencia animal y a con-
solidar por medio del reconocimiento de los demás lo que al inicio es sólo 
una intuición oscura: la idea de su existencia como un sujeto de libertad, 
radicalmente distinto de los demás entes de la naturaleza. Los hombres lu-
chan por la vida y por los medios de subsistencia, pero sobre todo por su 
reconocimiento como seres libres. Esto hace comprensible la necesidad de 
una lucha a muerte, que resultaría incomprensible e irracional si el enfren-
tamiento se originase en intereses materiales: carecería de sentido arriesgar 
la totalidad de la vida –un valor en sí y “la posibilidad de cada posesión o 
goce”– por la defensa de un interés particular y exterior como una posesión. 
En cambio, la necesidad de demostrar la superioridad de la libertad y el 
desapego frente a la existencia biológica hace comprensible que la muerte 
aparezca desde el inicio como uno de los objetivos de la lucha. La más leve 
señal de irrespeto o la violación de algo aparentemente externo a la persona, 
como la substracción de una porción mínima de sus bienes, es vivida por 
el sujeto afectado como un ataque y una amenaza para la totalidad de su 
persona. Lo que muestra también algo aparentemente paradójico: la pulsión 
más ligada con el surgimiento de lo humano es la que alimenta la violencia 
extrema de la muerte. 

La exigencia de reconocimiento, de manera análoga al deseo de gloria 
en el modelo hobbesiano, acaba por engendrar una condición de insegu-
ridad y una guerra de todos contra todos. Sin embargo, pronto el mismo 
sujeto deseante percibe la contradicción presente en esta extraña manera 
de exigir reconocimiento y libertad, que acaba por poner en entredicho la 
posibilidad de un reconocimiento cualquiera y conduce al camino sin salida 
de la aniquilación recíproca. El objetivo de esta lucha, cargada de un fuerte 
sentido simbólico, se pierde irremediablemente, ante la imposibilidad de 
reconocimiento por parte de un cuerpo sin vida. Los combatientes acaban 
por obtener un resultado exactamente contrario al móvil que impulsó la lu-
cha, puesto que la eliminación de la vida borra cualquier diferencia entre lo 
humano y lo natural: con la muerte, “negación natural absoluta”, desaparece 



22

también la vida autoconsciente y libre. El ser humano aprende así que la 
vida constituye el soporte indispensable para el reconocimiento y la liber-
tad, lo que lo obliga también a ensayar estrategias distintas para demostrar 
su diferencia frente a la naturaleza. 

Esta situación aparentemente sin salida se resuelve por medio de un pacto 
de sumisión o dominación, que pone término a la igualdad inicial, pero echa 
al mismo tiempo las bases para la reconquista, en el nivel superior de la cul-
tura y al final de una lucha por el reconocimiento, de la igualdad jurídica y 
ética. La relación de señorío y servidumbre constituye sólo una superación 
parcial y temporal de las contradicciones. Lo que se logra por medio del so-
metimiento es un reconocimiento unilateral, claramente insuficiente para la 
parte sometida, reducida a herramienta viviente, y a la larga perjudicial para 
la parte aparentemente más favorecida, puesto que el reconocimiento de la 
libertad del señor se ve rebajado precisamente por el estatus del esclavo. 
Estas insuficiencias plantean la necesidad de un reconocimiento simétri-
co entre sujetos que se atribuyan recíprocamente igual respeto y dignidad.  
En este constante proceso de ensayo y error que caracteriza al desarrollo 
cultural, el ser humano va aprendiendo que también la reificación absolu-
ta desemboca en un camino sin salida, puesto que la instrumentalización 
revierte y afecta negativamente al sujeto activo de la manipulación. La do-
minación y el reconocimiento desigual constituyen así el momento de una 
dialéctica cuyo fin es el igual reconocimiento tanto de la vida, como de la 
dignidad de todos. La esclavitud constituye un momento necesario en la 
historia ideal de la formación de la conciencia y en la historia de la cultura. 
Pero la función del sometimiento es la de preparar el reconocimiento ple-
no de la libertad, favorecido por una multiplicidad de factores: los ideales 
igualitarios del cristianismo, el ethos burgués del trabajo, las procesos revo-
lucionarios, etc. La meta última es un reconocimiento recíproco y simétrico, 
un juicio compartido acerca de su valor como seres igualmente libres, al 
igual que el paso del sometimiento a una persona hacia el sometimiento a la 
fuerza de la ley, mediado por la formación de una voluntad universal. 

El sometimiento y la instrumentalización ofrecen el espectáculo de la 
humillación absoluta, lo opuesto de la dignidad humana, con individuos 
reducidos a simples “seres para otros”, carentes de autonomía y, lo que es 
más grave, identificados con los amos en la baja o nula estimación de su 
propia naturaleza. Sin embargo, esta misma dialéctica indica la necesidad 
de que, por medio de un proceso inmanente, se logre una condición distinta, 
marcada por un reconocimiento recíproco y simétrico, que a su vez alimenta 
la autoestima en las partes contrapuestas. La experiencia del sometimien-
to pone de manifiesto la necesidad de reconocer en el otro un sujeto que  



23

merece tanta consideración y respeto como los que exigimos para nosotros.  
Lo paradójico del sometimiento y de la instrumentalización reside en el 
hecho de que la reificación acaba por afectar el estatus de fin en sí y la dig-
nidad del sujeto mismo que impone este trato a los demás. Por consiguiente, 
las mediaciones con los demás no pueden reducirse a una mera relación 
estratégica, puesto que el sujeto que pretende instrumentalizar a los demás 
acaba por reificarse a sí mismo. Más que en un deber ético, en una ley na-
tural o en un precepto divino, el respeto y la solidaridad se podrían susten-
tar en esta dependencia ontológica y estructural entre los diferentes sujetos 
humanos, obligados de hecho a considerar el desarrollo y la libertad de sus 
semejantes como una necesidad tan vital como la suya propia. La necesidad 
de aceptar la igual libertad y dignidad del otro (mujer, siervo, extraño, etc.) 
podría resultar así plausible desde consideraciones de racionalidad estraté-
gica y prudencial. 

La hipótesis acerca del proceso de formación de la conciencia podría a su 
vez respaldar y hacer más comprensible la obligación moral de asumir una 
actitud de respeto y solidaridad con los demás, y una perspectiva imparcial 
y universal a la hora de enfrentar tensiones y conflictos. Si el individuo cae 
en la cuenta de que la presencia del otro es indispensable para la formación 
y conservación de su propio ser, estará más fácilmente dispuesto a percibir 
la incongruencia de pautas de conducta centradas en la búsqueda unilateral 
de poder y en la violencia. La dialéctica señor‑siervo sugiere así una manera 
más plausible de justificar el imperativo kantiano del respeto por la humani-
dad, al poner en evidencia la imposibilidad estructural de que una concien-
cia libre pueda constituirse y conservarse por fuera del juego de miradas y 
reconocimientos recíprocos, gracias al cual el individuo biológico alcanza 
el estatus de persona consciente y libre: la dignidad del otro se transforma 
en la condición indispensable para nuestra propia libertad. Los alardes de 
autosuficiencia y omnipotencia del sujeto cartesiano se desinflan frente a la 
evidencia de la necesidad de otro ser humano para la formación de la auto-
conciencia. Incluso la autonomía moral, el bien del que el sujeto se siente 
más orgulloso, constituye en realidad el resultado de una interacción social, 
de un intercambio y diálogo permanentes con los demás: en el individuo 
la existencia como ser para sí no puede desligarse en ningún momento de 
su ser para otros. La toma de conciencia por parte del individuo de que la 
presencia de otro sujeto de libertad –a pesar de ser percibida muchas veces 
como inquietante, incómoda o amenazante– es fundamental para su consti-
tución como persona y para el ejercicio de su libertad, constituye el primer 
paso hacia el desplazamiento de la voluntad unilateral de poder y hacia el 
reconocimiento de la deuda social y del respeto debido a los demás. 



24

Con base en lo anterior, ya no es necesario acudir a la majestad del im-
perativo kantiano para sustentar la prohibición de la instrumentalización 
absoluta. Para descalificar esta clase de conducta es suficiente poner de 
relieve las contradicciones sin salida en las que se pierde una voluntad 
unilateral de dominación, que constituye a la larga un mal negocio para el 
que lograse imponerla y conservarla con la fuerza, puesto que lo despojaría 
de uno de los elementos indispensables para su propia realización como ser 
humano: el reconocimiento por parte de un ser igualmente valioso y libre. 
La dialéctica del reconocimiento ofrece así una justificación más plausible 
de estos imperativos morales. En cuanto a la fórmula de la universalidad, 
es evidente por la dinámica del reconocimiento que no podemos encerrar-
nos en el círculo estrecho de nuestra subjetividad, dada la dependencia 
en sentido material, afectivo y cognitivo. La necesidad del otro para la 
formación y la conservación de la autoconciencia nos obliga a colocar-
nos en el lugar del otro, hasta asumir la perspectiva del otro generalizado.  
Al descubrir que la autonomía es el resultado de un proceso ideal y al tomar 
conciencia de que sin interacción no podría subsistir como ser humano, de-
bería hacerse evidente que la relación con el otro es esencial y fundamen-
tal, y que por consiguiente no puede ser reducida a un mero agregado: si 
la sociabilidad y el reconocimiento constituyen la condición de posibilidad 
para la formación y conservación de una conciencia autónoma, resultaría 
ilógico y contradictorio que esta misma conciencia pretendiese cerrarse, o 
pretendiese negar y destruir lo que constituye la condición de posibilidad 
de su libertad. El recuento de la experiencia de la conciencia debería servir 
de antídoto a la ilusión de la libertad originaria y espontaneidad absoluta 
atribuidas a un yo omnipotente e independiente, causa sui en el sentido 
más estricto del término y capaz de crearse por sí solo, sin depender de na-
die ni de nada externo. En contra de este espejismo, el reconocimiento de 
que mi yo es el resultado de un proceso de interacción y el reconocimiento 
de la deudas sociales deberían estimular una actitud diferente hacia los 
demás y hacia la sociedad.

Algo similar acontece con la fórmula de la humanidad y de la no‑instru
mentalización. El respeto por la humanidad puede derivarse de las contra-
dicciones inmanentes a la experiencia de la reificación, que acaba por afectar 
y perjudicar al sujeto mismo que pretende reducir a los demás a simples me-
dios al servicio de su goce o de su voluntad de poder. Los teóricos de la ética 
comunicativa –Apel y Habermas– apelan a una “contradicción performati-
va” para poner de relieve la inconsistencia de quien pretende cuestionar con 
argumentos racionales la necesidad o pertinencia de la interacción comuni-
cativa. La dialéctica del reconocimiento nos enfrenta a una contradicción  



25

más fuerte y radical, puesto que al instrumentalizar al otro perjudico de ma-
nera evidente la posibilidad misma de constituirme y actuar como un sujeto 
autónomo: resulta absolutamente contradictorio que un individuo pretenda 
al mismo realizarse como un sujeto libre y desconocer el valor y la igual 
libertad de los demás seres humanos. De aquí el imperativo: si quieres rea-
lizarte como un ser libre, estás obligado a reconocer la misma libertad y la 
misma consideración a los demás. Se trata en apariencia de un imperativo 
condicionado e hipotético. Sin embargo, en vista de que la obligación de 
desarrollar la libertad es absoluta e incondicionada, lo será también la que 
asegura sus condiciones de posibilidad. Al insistir en la contradicción en 
que incurriría un sujeto que pretendiese desconocer o aniquilar lo que repre-
senta la condición de posibilidad para la formación y el ejercicio de su liber-
tad, es pertinente aclarar que en el caso de la dialéctica del reconocimiento 
no se trata de una contradicción ahistóricamente planteada, por el estilo de 
algunos modelos de fundamentación de la ética y de los derechos humanos 
inspirados en el modelo kantiano. Al contrario, la percepción de la contra-
dicción es el resultado de un largo y penoso proceso de aprendizaje. En este 
sentido, el imperativo kantiano del respeto por la humanidad como un fin 
en sí puede ser reinterpretado como un imperativo de la cultura: constituye 
el logro de una serie de experiencias, a través de las cuales el ser humano 
ha aprendido que el desconocimiento de la dignidad del otro, de su derecho 
a la vida, o su sometimiento, revierte en una negación de su propia digni-
dad y compromete su posibilidad de realizarse como un ser humano. No es 
necesario acudir a una misteriosa ley natural, a un imperativo categórico, 
ahistórico y eterno, o a un problemático “hecho de la razón” para funda-
mentar la obligación de respetar la vida y la dignidad del otro. La necesidad 
del respeto recíproco puede ser explicada y justificada como el resultado de 
un largo aprendizaje –logrado a costa de fracasos, violencias, extravíos– por 
medio del cual el ser humano ha tomado conciencia de que el aislamiento, 
la lucha a muerte, el sometimiento y la reificación constituyen opciones no 
viables, que conducen a caminos sin salidas. El constructo lógico de la dia-
léctica del reconocimiento debería servir para no dejar caer en el olvido esta 
lección de la historia y de la cultura, a menudo olvidada. 

Frente a la crisis de fundamentos determinada por el proceso de seculari-
zación y por el derrumbe de los sistemas clásicos del derecho natural, Kant 
pretende encontrar en el imperativo categórico, sustentado en la misma ra-
cionalidad humana universal, una alternativa válida a la racionalidad divina 
o a la ley natural. La dialéctica del reconocimiento permite reconstruir la 
genealogía del imperativo kantiano de la dignidad, y hace posible sustentar 
su validez de manera más plausible, partiendo de la dinámica de deseos y 



26

necesidades y de los avances –por cierto siempre precarios– logrados en 
cuanto al respeto por la vida, la regulación de las pulsiones destructivas y 
el reconocimiento en los demás del estatus de fines en sí. Alguien podría 
objetar que de esta manera se perdería el carácter categórico del imperativo 
kantiano, rebajado a mero imperativo hipotético y prudencial. Sin embargo, 
en la medida en que la huida de la violencia aniquiladora y el desarrollo de 
la autoconciencia hacia la libertad y la autonomía constituyen fines esencia-
les, todo aquello que hace posible su realización adquiere de hecho el valor 
de un imperativo ineludible, incondicional y categórico. 

La idea de dignidad humana, sustentada de manera distinta que en Kant, 
pero análoga en cuanto a su contenido susbstancial, se transforma a su vez 
en el puente o enlace indispensable para articular necesidades, obligaciones 
y derechos. La dialéctica del reconocimiento sugiere un camino distinto 
para justificar el principio de la dignidad humana, que se perfila en términos 
semejantes al ideal ético que esboza Kant, puesto que incluye el rechazo de 
la violencia aniquiladora y de la instrumentalización o sometimiento, que 
revierte de manera negativa en quien se propone la eliminación o reificación 
de los demás.

La sustentación de este valor básico nos ahorra ese “salto mortal” de las 
necesidades a los derechos que un lector atento percibe en muchos de los 
intentos de fundamentación que toman como punto de partida la descrip-
ción de las necesidades radicales o fundamentales. En el caso del ensayo ya 
citado de E. Guisán, la propuesta de fundamentación se basa en una serie 
de inferencias: a) las necesidades justificarían la atribución de un valor a 
todo lo que contribuye a su satisfacción; b) todos tienen derecho a gozar de 
lo que es objetivamente valioso; c) lo valioso –es decir, lo que contribuye a 
la satisfacción de necesidades básicas–, debería ser distribuido de manera 
equitativa. En esta concatenación lógica aparece problemática la delimita-
ción de las necesidades radicales; no resulta nada evidente el tránsito a la 
idea de un igual derecho de todos a los bienes considerados valiosos; y es 
oscura la razón de ser del principio de justicia distributiva. 

Sustentar la dignidad desde la lucha por el reconocimiento presenta la 
ventaja adicional de que permite entender reivindicaciones ligadas con la 
dignidad humana descuidadas por el modelo kantiano, que han salido en 
primer plano a lo largo de los dos siglos que nos separan de Kant: la lu-
cha para reducir las desigualdades y la lucha para afianzar las diferencias. 
Al presentar formas concretas de dignidad y respeto como el resultado de 
un proceso abierto y de la demanda de un reconocimiento siempre más 
abarcador, se hacen comprensibles los desplazamientos en las demandas de 
respeto y valoración. Lo constante es el deseo de ser reconocido; divergen, 



27

en cambio, las creencias acerca de la forma de vida y organización de las 
libertades más apropiada a la dignidad humana.

En el caso de Kant, el reconocimiento en abstracto de la dignidad se tra-
duce y agota en el reconocimiento de la igualdad jurídica y de la autonomía 
moral y política, atribuidas en principio, con excepciones significativas, a 
todo ser humano. Al definir los principios y condiciones del Estado de de-
recho, el filósofo alemán aclara que la igualdad frente a la ley y la relativa 
igualdad en cuanto a la participación en la formación de la misma, es per-
fectamente compatible “con la mayor desigualdad dentro de la multitud y 
del grado de propiedad, sea por ventajas corporales o espirituales de un in-
dividuo sobre los demás, o por bienes externos referidos a la felicidad, o por 
derechos en general de unos con respecto a los otros”. El orden jurídico es 
indiferente respecto a las desigualdades, consideradas como contingencias 
inevitables y por consiguiente relegadas en el ámbito de la esfera privada. 

El reconocimiento de la igualdad formal marca un progreso notable en 
relación con la influencia directa de las desigualdades de poder y riqueza en 
la esfera jurídica y política. Sin embargo, las experiencias y luchas se en-
cargan pronto de poner de manifiesto los límites de esta forma de concebir 
la igualdad y la insuficiencia de los derechos de ciudadanía. La igualdad 
que reclaman los rabiosos, desencantados con los resultados de un proceso 
revolucionario que no ha logrado reducir la miseria, es una repartición más 
equitativa de la propiedad, puesto que “la libertad no es más que un fan-
tasma vacío cuando una clase de hombres puede impunemente reducir al 
hambre a la otra”. La lucha por el reconocimiento de la dignidad incorpora 
así de manera paulatina las reivindicaciones ligadas con la satisfacción de 
las necesidades vitales y resulta solidaria de una nueva concepción de la 
libertad como liberación del yugo opresivo de necesidades insatisfechas. 
La experiencia de que las desigualdades en cuanto a talentos, poderes y 
habilidades pesan de manera significativa en la valoración social e incluso 
en la autovaloración y autorrespeto, hace que el acceso a determinados bie-
nes primarios se transforme en una condición de posibilidad para una vida 
digna. Cuando se proclaman como indiferentes las desigualdades en cuanto 
a poder y medios para el reconocimiento del sujeto como ciudadano activo 
o como individuo libre e igual frente a la ley, se logra sin duda un progreso 
nada despreciable frente a la intervención directa de lo económico en la di-
mensión jurídica y política. Sin embargo, el individuo pronto experimenta 
el alcance limitado de esta dignidad como sujeto jurídico o como persona 
moral autónoma.

De acuerdo con el paradigma clásico sancionado por las revoluciones 
burguesas, el objetivo prioritario del proceso de emancipación era el de neu-



28

tralizar las diferencias de sexo, raza, etnia, religión: había que reducirlas al 
rango de variables “indiferentes”, para que no influyeran en la asignación de 
derechos civiles o en la definición de la participación ciudadana. El propio 
Kant, a pesar de algunos rezagos de racismo y de cierta subvaloración de la 
mujer, insiste en el ideal de una humanidad común, que se impone por enci-
ma de las diferencias en el color de la piel, de la diferenciación sexual o de 
las diferencias en cuanto a culturas, tradiciones, leyes y costumbres. La con-
signa actual de los grupos que exigen reconocimiento se centra al contrario 
en la idea de que las diferencias cuentan y deben ser tenidas en cuenta tanto 
en la dimensión privada como en el espacio público: feministas, grupos in-
dígenas, inmigrantes, minorías marginadas, reivindican un espacio para sus 
necesidades peculiares y específicas. La igualdad frente a la ley es percibida 
siempre más como un logro limitado e insuficiente. Hace dos siglos las aspi-
raciones de Olympe de Gouches –guillotinada por haberse atrevido a jugar 
un papel activo en la política– se reducían a una modificación muy sencilla 
de la declaración de derechos: donde se mencionaba al “hombre” había que 
añadir “y de la mujer”, para que los derechos reconocidos para el varón se 
hiciesen extensivos también a las mujeres. Se trataba de una preocupación 
más que justificada en un contexto donde el sentido común y la opinión de 
los filósofos –entre ellos Kant– coincidían en considerar la diferencia de 
sexo como un factor de discriminación y compartían la idea de que no era 
conveniente agobiar al “bello sexo” con la pesada y molesta carga de la ciu-
dadanía; y la aclaración semántica, que podría resultar hoy en día superflua, 
tenía su razón de ser, puesto que todos parecían dar por sentado que la pala-
bra “hombre” incluía a las mujeres sólo cuando se trataba de obligaciones, 
pero no a la hora de asignar derechos. Hoy en día, en cambio, las feministas 
exigen una reestructuración global del espacio político, que tome en cuenta 
las necesidades específicas de la mujer. El acceso a la ciudadanía ha sido un 
logro apreciable, pero queda mucho por hacer para que las mujeres no se 
sientan como convidadas de piedra en un terreno construido para satisfacer 
las necesidades del varón. 

Esta convicción generalizada de que el respeto de la dignidad exige la 
valoración de las diferencias –que por consiguiente no pueden ser simple-
mente relegadas en la esfera de la sociedad civil o de la privacidad–, cons-
tituye un fenómeno peculiar y novedoso de nuestro tiempo. Las demandas 
de los grupos marginados que exigen una atención especial por parte del 
Estado, en respuesta a la carencia crónica de los medios de subsistencia, se 
sitúan todavía en el paradigma de la igualdad, puesto que lo que reclaman 
es que la desigualdad en cuanto a disponibilidad de bienes sea tenida en 
cuenta a la hora de redistribuir la riqueza y asignar recursos: tomar en serio 



29

las desigualdades significa en este caso luchar para que éstas tiendan a des-
aparecer, gracias a una intervención estatal centrada en criterios de justicia 
social. Al contrario, las demandas de las mujeres o de los grupos étnicos 
que claman por la conservación de su identidad se centran en la necesidad 
de conservar y valorar estas diferencias, seriamente amenazadas por un sis-
tema que tiende a asimilarlo y nivelarlo todo: la posible extinción de estas 
diferencias peculiares es visto incluso como una de las formas más peligro-
sas de discriminación. Y se perfila otra dimensión de la opresión: quienes 
pretenden inducir en los demás una falsa idea acerca de su identidad o una 
imagen degradante de sí mismos, atentan gravemente contra la dignidad 
de quienes asumen e introyectan una imagen de sí mismos que acaba por 
bloquear sus energías. 

El problema de las desigualdades económicas y sociales constituye un 
reto para el ideal moderno de dignidad y obliga en algunos casos a violar 
el principio de la igualdad. Se trata, sin embargo, de una violación apa-
rente, puesto que el objetivo de la discriminación inversa hacia los grupos 
marginados es el de reducir desigualdades excesivas, que comprometen la 
valoración social y el autorrespeto. Cuando el interés se desplaza hacia la 
reivindicación de las diferencias, asumidas no como variables contingen-
tes e indiferentes, sino como los rasgos específicos que sustentan el valor 
peculiar de cada sujeto, el reto es mucho más serio. En el primer caso, el 
reconocimiento de que existen sujetos con poderes, capacidades y bienes 
desiguales, y que estas desigualdades cuentan, sigue suponiendo un ideal 
de dignidad sustancialmente similar: los humanos, sin discriminación, tie-
nen derecho a acceder a los bienes primarios de la autonomía moral y de la 
autonomía política, y como condición para el acceso a estos bienes resulta 
ampliamente justificada una intervención diferenciada por parte del Estado. 
La idea de que es necesario tomar en serio las diferencias se basa en cambio 
en una noción distinta de dignidad, que apela a la autenticidad, más que al 
igual respeto por la humanidad presente por igual en los diferentes sujetos. 

Si algo caracteriza a nuestro tiempo es la obsesión por la identidad: in-
dividuos, grupos y pueblos están comprometidos con el intento de buscar 
sus raíces, determinar lo específico e irrepetible de su forma de ser, de sus 
valores y de su mirada sobre el mundo. En el marco de la “cultura de la au-
tenticidad”, el individuo trata de precisar la identidad que puede descubrir 
en sí mismo, como algo producido desde adentro y al que profesa lealtad 
y fidelidad. Por esto se resiste a la idea de ser tratado como un ejemplar 
impersonal –uno entre muchos– de la especie humana y no recibe de buen 
grado una solidaridad dirigida a la humanidad que alienta en él, a su di-
mensión nouménica, más que a su concreción singular. El reivindica, por el 



30

contrario, que se lo reconozca y valore como un destino irrepetible, como 
una perspectiva original y novedosa sobre el universo, como un proyecto de 
vida que recibe sentido desde su propia interioridad. La “indiferencia” hacia 
la singularidad, desplazada por el énfasis en la humanidad común, descono-
ce y pasa por alto aquella dimensión del reconocimiento que más le interesa 
a individuos y grupos. Entre quienes comparten la cultura de la autenticidad 
“se exige reconocimiento y estatus para algo que no es universal y en el 
que no todos participan”. Por consiguiente, la política neutral del Estado de 
derecho es percibida como represión y subyugación frente a aquellos rasgos 
únicos e inconfundibles en los que individuos y grupos cifran lo esencial de 
su dignidad. 

La idea de que cada individuo humano debe ser valorado de acuerdo con 
su peculiaridad, ligada a su vez con la creencia de que cada cual debe poder 
encontrar en sí mismo su propia medida, introducen modificaciones sustan-
ciales en el paradigma kantiano de la dignidad y autonomía: no es el respeto 
para la humanidad en general, presente como un halo sagrado en cada per-
sona, sino una consideración por el individuo en su originalidad, con sus 
rasgos únicos e irrepetibles que lo diferencian de todos los demás miembros 
de la especie humana. Un individuo no se siente suficientemente valorado 
cuando se lo trata con un respeto objetivo e impersonal; el sentimiento más 
hondo de su dignidad exige que –al igual que en el amor– su idiosincrasia y 
sus características peculiares sean tomadas en cuenta, puesto que son ellas 
las que definen su carácter y personalidad. La tesis formulada hace dos si-
glos por Herder en contra de su antiguo maestro –al que le reprochaba un 
averroísmo moral, por haber descuidado las diferencias y el papel de la sin-
gularidad irrepetible en aras de los intereses de la humanidad– parecen co-
brar día a día más fuerza en el sentir común. En contraste con el sujeto vacío 
portador de los valores de la humanidad en general, se valoran siempre más 
determinadas expresiones de humanidad. Cada individuo tiene una historia 
personal distinta, y por consiguiente experimenta necesidades peculiares, 
no homologables a las necesidades de otros. Algo análogo acontece con la 
autonomía moral y con el “individualismo de la autorrealización”. No se 
trata de que el individuo logre elevarse, por encima de sus diferencias fe-
noménicas y de sus inclinaciones empíricas, hacia la mirada impersonal del 
sujeto nouménico, para poder resolver de manera impersonal los problemas 
éticos. Al contrario, los rasgos peculiares, las diferencias sexuales, las perte-
nencias a una cultura, deben ser asumidos como una variable no indiferente 
en el juicio moral. La autonomía remite a la originalidad y peculiaridad del 
sujeto moral, más que a abstractos principios universales. Lo que vale para 
el individuo singular, se repite a su vez con grupos, etnias, clases, naciones, 



31

que reivindican por igual su peculiaridad y sus diferencias. En estos casos 
el individuo tiende a pensar su identidad y sus diferencias en relación con 
los rasgos peculiar del grupo al que pertenece. El eje individuo‑humanidad 
tiende a ser reemplazado por todas esos vínculos y relaciones sociales inter-
medias, cuya función es la de concretar la universalidad abstracta y de darle 
un contenido a la singularidad carente de contenido. 

Para concluir, esta propuesta de fundamentación asume la idea utilitaris-
ta del interés bien entendido, pero integrándola con la noción kantiana de 
dignidad, indispensable para tomar en serio los derechos individuales. Per-
mite además dar cuenta del carácter dinámico y abierto de los derechos, sin 
caer en una visión relativista y conservando la idea de valores universales 
consolidados y compartidos.





UN LIBRO DECISIVO:
LAS RAZONES DE LOS DERECHOS HUMANOS 

Prólogo a la segunda edición

El interés renovado por el estudio de los derechos humanos en Colom-
bia, que hay que saludar y estimular, responde a razones de distinta natura-
leza no todas de carácter positivo y optimista. En primer lugar, al auge de la 
filosofía política y al de la filosofía del Derecho, marcados por un creciente 
profesionalismo que se expresa en la especialización de seminarios, colo-
quios, revistas y libros, sobre los temas centrales a estas disciplinas y sa-
beres. Con un importante diálogo e intercambio internacional con colegas, 
centros académicos y editoriales de distintas culturas y tradiciones. Esta 
realidad minoritaria, incluso extremadamente minoritaria, aunque impetuo-
samente importante, se vive no sólo en Universidades de Bogotá como la 
Nacional, sino también en Cali en la Universidad del Valle, en Antioquia e 
igualmente es constatable su existencia en distintos lugares de la geografía 
nacional. 

Hay que subrayar esta realidad, así sean desiguales los logros de un cen-
tro académico a otro, de unos colegas en relación a la calidad del trabajo de 
sus pares.

En segundo lugar, al auge en el país del derecho internacional de los 
derechos humanos presentes en el ordenamiento institucional. A la Carta 
de Derechos que introdujo la Constitución de 1991 y a la incorporación 
completa a la legislación interna del Derecho Internacional Humanitario, 
que se plantea como herramienta para enfrentar los graves problemas de 



34

Angelo Papacchini

la guerra irregular, desdoblada en violencia pirata y que tan dramáticas y 
profundas perversiones ha causado al presente y porvenir de la vida de los 
colombianos.

Toda esta modernización institucional de los Derechos Humanos se co-
rresponde con igual profesionalización de sus estudios especialmente en las 
facultades de derecho, filosofía y ciencias humanas.

El llamado, un tanto presuntuosamente Nuevo Derecho, y/o El otro De-
recho, tiene que ver bastante con el rescate de estos hilos de saberes, pode-
res, prácticas e instituciones que inauguró la modernidad y las revoluciones 
y que vienen a confundirse con la historia misma de la humanidad: en sus 
avances y retrocesos, en sus contextos de guerras, violencias, revoluciones, 
contrarrevoluciones y situaciones de paz.

Se trata de unas herencias y tradiciones en trance de renovación, de mo-
dernización, incluso de nuevos desarrollos, rupturas y formulaciones que 
aspiran a darle un sentido y un contexto revolucionario y emancipador a la 
llamada, de manera afortunada, Era o Tiempo de los Derechos. Pero, nada 
de esto es lineal, ni unívoco y unidimensional. Los Derechos Humanos son 
un campo en disputa, una trama ligada no sólo a la validez, certeza y aspi-
ración ética, sino que responde igualmente y en que forma, a los distintos y 
encontrados intereses que se viven, gozan y padecen en el mundo de la vida, 
en las esferas de las sociedades y las gentes. En el campo de las luchas so-
ciales y en el clímax de las revoluciones, donde se alimentan las esperanzas 
y las utopías del cumplimiento de lo prometido.

Allí los intereses gravitan y se disputan en torno a los poderes y privi-
legios, a la situación de la mujer y los niños, al lugar de los explotados y 
oprimidos, de los humillados y ofendidos, donde comienzan las raíces de la 
heterodoxia y la herejía.

Donde se gesta y amamanta el derecho de rebelión. Donde se define el 
papel del “maldito derecho”, el de la propiedad privada, en torno al cual 
suelen descifrarse los demás derechos.

De allí que el alcance y definición que se le atribuya a la propiedad en 
el catálogo de los derechos y en el mundo prosaico de las realidades sea 
definitivo. Imposible eludir en el horizonte de los discursos y prácticas de 
los derechos humanos, al precio de agencias retóricas e ideologías con sus 
cargas mixtificadoras.

En tercer lugar, aunque no en último lugar, la importancia de los derechos 
humanos en la sociedad colombiana es global, interesa a todos los sectores 
y clases sociales, atravesando toda la geografía, la historia, lo contemporá-
neo y cotidiano, el presente y el futuro del país. El drama de Colombia es 
el de la violación y desconocimiento de los derechos humanos. Constituye 



35

Un libro decisivo: las razones de los derechos humanos 

nuestra más profunda vergüenza e impotencia. Es el laberinto de nuestra 
existencia histórica. 

Es demasiado grande y complejo el asunto como para referirlo de ma-
nera breve, pero si es deber categorizar enfáticamente su importancia aquí 
y en el concierto internacional, donde también con toda razón, se mira con 
preocupación la mala suerte de los derechos en nuestra patria.

Los saberes se ven estimulados por estas exigencias de la realidad, por 
los dramas cotidianos. Vivimos un afortunado escrutinio e investigación 
histórica, sociológica, filosófica, jurídica de las realidades de las violencias, 
las guerras, los caminos hacia la paz, la situación de los derechos humanos.

Los filósofos están haciendo valiosas contribuciones al pensar sobre es-
tos asuntos. Bregando con las ideas, las teorías y las críticas que los saberes 
de distintos legados y perspectivas han establecido.

En este orden de ideas, ocupa lugar de primera importancia la actividad 
de los filósofos de la Universidad del Valle, con sus seminarios, coloquios, 
libros, postgrados y la revista Praxis filosófica.

El autor del libro Filosofía y Derechos Humanos, Profesor Titular Angelo 
Papacchini, forma parte de estos intelectuales de la filosofía dedicados con 
disciplina y alegría –dos situaciones que deben ir juntas– al trabajo de pen-
sar, escribir y crear espacios de diálogo y aprendizaje con el compromiso de 
hacerlo en un horizonte dialogal a los otros saberes, disciplinas y creencias, 
que llegue a la conciencia, necesidades y aspiraciones de las gentes.

De origen italiano y graduado en Roma, es no obstante un colombiano 
con profundos vínculos afectivos con nuestro país, donde ha desarrollado su 
labor docente, investigativa y de divulgación. En que su obra Los Derechos 
Humanos en Kant y Hegel (1993) constituye su trabajo de profundización 
paralelo al inaugurado en Filosofía y Derechos Humanos (1994).

El libro que el lector tiene en sus manos, es la segunda edición dado 
el buen recibo que ha tenido en distintos escenarios universitarios e in-
telectuales.

El libro es producto combinado de la investigación y la docencia. Tam-
bién de la angustia sobre la suerte de los derechos de sus compatriotas y 
contemporáneos. Bien escrito, cuando busca la comprensión de los especia-
listas y de cualquier interesado, sin que se aleje del rigor de la argumenta-
ción y presentación de los temas. Tiene esa doble condición, tan grata al lec-
tor de ser sencillo y profundo, donde el hilo de los discursos de la filosofía 
política se mantienen sólidamente, en su lectura de los derechos humanos.

El autor va a exponernos en tres grandes partes los temas centrales sobre 
los derechos humanos. Su naturaleza y clasificación. Las tradiciones políticas 
del liberalismo, socialismo y democracia. Los modelos de fundamentación.  



36

Angelo Papacchini

Presentados en forma capitular con acerbo documental y bibliográfico. 
En verdad, como lo demuestra y educa esta investigación, no hay solo un 
discurso sobre los derechos humanos. Son varios, no sólo por su nivel de 
elaboración y realización: el filósofo y el jurídico-político. El de la filosofía 
y el del derecho positivo del Estado. Son varios los discursos por las 
corrientes doctrinarias, las herencias sociales y como lo hemos subrayado 
por los intereses en juego. Los derechos tienen historia, disputa intelectual 
y se nutren de las desdichas humanas. De sus esperanzas y utopías.

Es un mundo complejo y sofisticado que nuestro autor va dilucidando 
con precisión de relojero. Es impresionante la exactitud y el rigor en la 
presentación de los temas y argumentos, donde es clara, no obstante, la 
ausencia de una presentación sobre la importancia de la revolución nortea-
mericana y sus declaraciones en el desarrollo del discurso de los derechos. 
Echando de menos el aporte a la polémica de Jellinek y el usufructo de 
obras como el Derecho Natural y la Dignidad Humana de Ernest Bloch.

Un fundamentalismo de doble vía campea todavía sobre la espacialidad 
teórica de los derechos humanos. La que viene de una postura reduccionista 
de los derechos al de la propiedad y la libre actividad económica, minimi-
zando y atacando las otras constelaciones y universos, a la manera de los 
neoliberales. Y el fundamentalismo contestatario, que a nombre de una teo-
ría crítica, sólo ve en los derechos humanos y en la democracia, los intereses 
ideológicos del capital, en un juego retórico que todo lo reduce a lo mismo y 
todo es lo mismo. Donde no hay historia, ni luchas, ni saberes enfrentados. 
Una metafísica cuyo verdadero contenido es la impotencia y el escapismo.

Angelo Papachini entrega el fresco conceptual y analítico de las dimen-
siones de los derechos humanos mostrando paso a paso el sentido de estos 
discursos, sus énfasis, limitaciones, distorsiones y potencialidades. Negan-
do cualquier reduccionismo y linealidad dogmática. Proyectando hacia la 
actualidad los sentidos de estos discursos, en una perspectiva de apropia-
ción crítica.

Es una buena muestra del papel liberador de los saberes, de lo intelectual, 
del pensamiento en relación a los grandes temas, propósitos y frustraciones 
de la humanidad, en su ya larga, maravillosa y sin embargo penosa historia.

Por estas razones y las que se encuentran ampliamente en el texto, es por 
lo que no vacilo en denominar a Filosofía y Derechos Humanos un libro de-
cisivo. Allí están bien sustentadas las razones de los derechos. Su necesaria 
fundamentación para una mejor lucha por su aplicación efectiva.



INTRODUCCIÓN

En los últimos años los derechos humanos se han transformado en un 
patrón de conducta que condensa los más elevados valores morales de 
nuestro tiempo y en una herramienta privilegiada para la legitimación del 
poder. Sin embargo, a pesar de este reconocimiento siempre más generali-
zado, los actos de violencia contra la vida y los atentados contra la digni-
dad no parecen disminuir. Además, al igual que toda noción hegemónica, 
el discurso de los derechos queda expuesto a las manipulaciones ideoló-
gicas de quienes lo utilizan para defender intereses egoístas, para encubrir 
con bellas palabras la miseria y la violencia, para oscurecer su sentido 
originario y para transformar lo que fue en su origen un “una declaración 
de guerra contra los privilegios” en un tópico retórico inofensivo, en una 
exigencia moral destinada a la ineficacia o en un instrumento de manipula-
ción ideológica y política1. La temática de los derechos humanos ha jugado 
y sigue jugando también un papel nada despreciable en las relaciones in-
ternacionales, como un arma ideológica para quitarle legitimidad a algunos 
regímenes o como un pretexto para limitar o suspender la ayuda económica 
a los países acusados de violar de manera sistemática los derechos básicos 
de las personas.

Al mismo tiempo, a pesar de haberse afianzado en la conciencia de la 
humanidad como un código de valores aparentemente destinado a reempla-
zar los sistemas ético-religiosos tradicionales, no faltan las voces críticas 
de quienes subrayan la ambigüedad y la carencia de bases racionales del 
discurso de los derechos humanos, y ponen en tela de juicio la convenien-
cia de seguir utilizando este lenguaje para expresar nuestras aspiraciones  



38

Angelo Papacchini

éticas y políticas. Quienes subrayan el fracaso de la modernidad no en-
cuentran en las declaraciones de derechos nada más que la ratificación de 
los principios de la Ilustración, es decir de ideales aparentemente huma-
nitarios, que encubren de hecho una voluntad de poder y, en la medida en 
que se consolidan como un régimen de verdad, acaban por alimentar la 
intolerancia, la barbarie y el terror2. Otros, más moderados, se limitan a 
sostener que estas exigencias ideales ya se han agotado, por lo que debe-
ríamos enfrentar el nuevo milenio con paradigmas novedosos, dejando de 
lado estas herramientas del siglo XVIII3. Estas voces de rechazo se unen a 
las críticas tradicionales centradas en aspectos más específicos de la teoría 
de los derechos, que denuncian su formalismo y eclecticismo. Así, algunos 
cuestionan el carácter abstracto de estos principios ideales, pensados para 
el hombre en general, más que de cara a las necesidades específicas de 
seres humanos insertos en un contexto histórico y cultural, y por lo tanto 
alejados de la riqueza y complejidad de lo real. Este formalismo abstracto 
explicaría también la incapacidad estructural de la teoría de los derechos 
para sustentar y orientar políticas concretas: el texto se reduciría a la for-
mulación de “buenas intenciones”, agotándose en una afirmación teórica 
estéril, que bajo su ropaje retórico acaba por encubrir la violencia y la 
miseria de la realidad. Otros denuncian la falta de definición y la actitud 
ecléctica, que se traduce en la carencia de criterios confiables para jerarqui-
zar las diferentes clases de derechos y dirimir eventuales conflictos entre 
derechos antagónicos. En fin, muchos han llamado la atención acerca de 
las deficiencias de la Declaración en cuanto a la justificación de los dere-
chos enunciados, que no tendrían otro fundamento distinto de la “fe” de la 
humanidad en estos valores ideales4.

La manipulación ideológica y las voces de quienes ponen en entredicho y 
cuestionan el discurso acerca de los derechos humanos, hacen necesario un 
trabajo crítico acerca del sentido y el alcance de los derechos humanos, las 
razones que justifican estas reivindicaciones de libertad y de justicia social; 
trabajo crítico que contribuya a disminuir la ambigüedad de nociones como 
dignidad humana, respeto y solidaridad, que juegan un papel tan importante 
en la problemática de los derechos humanos. El contexto actual nos indica 
que el problema de los derechos humanos no se limita a su aplicación y 
realización práctica –como pretende Bobbio– sino que, al contrario, 
seguimos necesitando claridad acerca de la naturaleza jurídica o ética de 
estas reivindicaciones, acerca del alcance de las mismas, y sobre todo acerca 
de criterios atendibles que nos permitan resolver los múltiples conflictos que 
nos nuestra la vida real entre derechos en apariencia igualmente legítimos 
y justificados. A nuestro juicio, el acuerdo de la humanidad civilizada que 



39

Introducción

se ha materializado en la Declaración universal de la ONU no nos ofrece 
mayor ayuda a la hora de definir las prioridades entre derechos sociales 
y libertades básicas, entre el pan y las flores, entre libertad e igualdad. 
Por consiguiente, vuelve a cobrar vigencia y actualidad un problema 
aparentemente metafísico como el de la fundamentación de los derechos 
humanos, puesto que si no queremos dejar al azar o a la fuerza la solución 
de los conflictos entre derechos antagónicos, el camino más viable es el de 
buscar acuerdos y establecer prioridades con base en razones éticas, o en 
argumentos racionales o razonables.

Creemos también que en este terreno de la delimitación conceptual y en 
especial de la justificación de los derechos humanos, el aporte de la filosofía 
sigue siendo valioso. Al fin y al cabo, los grandes textos de las Declaracio-
nes de derechos se han alimentado de las reflexiones de los clásicos de la 
filosofía, cuyos ideales han empezado a materializarse precisamente gra-
cias a la acción de los protagonistas políticos de la revoluciones burguesas.  
Esta tarea no se ha agotado, y creemos que el filósofo tiene todavía mucho 
que decir acerca de este tema que es eminentemente interdisciplinario, y 
que requiere de los aportes de todos los que trabajan en el campo de las 
ciencias humanas o sociales. Más en concreto, las cuestiones relacionadas 
con el tema de los derechos humanos que más atañen a la reflexión filo-
sófica, tienen que ver con la reconstrucción de su genealogía a través del 
pensamiento y de las luchas que marcan la historia de Occidente, con el 
intento de precisar su sentido ético-jurídico, y en especial con la posibilidad 
de asegurarle a estas reivindicaciones un sustento racional o moral. La aten-
ción del filósofo se concentrará en el esfuerzo por reducir la ambigüedad en 
este terreno aparentemente movedizo, en el intento de precisar la naturaleza 
y el alcance de cada uno de los derechos, al igual que los nexos que los unen 
entre sí, y en fin en la propuestas de soluciones razonables en caso de que se 
presenten conflictos entre derechos básicos.

Los primeros capítulos de este trabajo están dedicados precisamente al 
primer grupo de cuestiones, relacionadas con la delimitación conceptual 
de la noción de derechos humanos, y con la determinación de las princi-
pales categorías de derechos. En esta primera parte intentaremos también 
reconstruir y aclarar los nexos entre el surgimiento y la consolidación de las 
diferentes clases de derechos (derechos y libertades de la esfera individual, 
derechos sociales y derechos políticos) con las grandes corrientes ideoló-
gicas y políticas que han marcado la historia más reciente de Occidente: 
liberalismo, socialismo y democracia. En los últimos cuatro capítulos nos 
centraremos en cambio en el análisis de diferentes modelos de fundamen-
tación y justificación (iusnaturalista, utilitarista, kantiano e historicista),  



40

Angelo Papacchini

e intentaremos demostrar una de las tesis que ha inspirado nuestro trabajo 
de investigación: la importancia práctica de un modelo de fundamentación 
determinado a la hora de precisar el alcance de un derecho o de fijar priori-
dades en casos de conflictos entre exigencias antagónicas.

Notas

1	 “La instrumentalización política partidista se produce cuando, sin ningún interés científico o filo-
sófico para comprenderlos, se utilizan desde un sector como arma arrojadiza frente a otro o frente 
al Estado, a través de argumentaciones persuasivas que pretenden exacerbar sentimientos o crear 
emociones para orientar las conductas en un determinado sentido”. G. Peces-Barba, “Sobre el 
fundamento de los derechos humanos. Un problema de Moral y Derecho”, Revista Anthropos, 
no.96, 1989, p. 45.

2	 En este sentido entre neoaristotélicos y postmodernos existen convergencias significativas en esta 
común aversión a la teoría de los derechos. En cuanto a los primeros, MacIntyre sostiene que la fe 
en los derechos no tiene más fundamento que “la creencia en brujas y unicornios” (A. Macintyre, 
Tras la virtud, Editorial Crítica, Grijalbo, Barcelona, 1987, p. 95), mientras que Villey llama la 
atención acerca de la paradoja de unos principios ilustrados que se han consolidado como una fe, 
con sus mitos fundadores, sus capillas, sus celebraciones rituales, sus apologetas y sus inquisi-
dores (Cfr. M. Villey, “Polémique sur les droits de l’homme”, Les Etudes Philosophiques, No.2, 
1986). En la vertiente de los postmodernos, Rorty reduce la temática de los derechos al “léxico 
del racionalismo ilustrado”, aclarando que este léxico “esencial en lo comienzos de la democracia 
liberal, se ha convertido en un obstáculo para la preservación y el progreso de las sociedades 
democráticas” (R. Rorty, Contingencia, ironía y solidaridad, Paidós, Barcelona, 1991, p. 63); 
Vattimo en cambio llama la atención sobre los peligros que podría acarrear la tendencia a creer 
que existe una “única forma verdadera” de realizar la humanidad, puesto que este supuesto de la 
teoría de los derechos se puede transformar en un obstáculo para la libre expresión de minorías 
étnicas, sexuales, religiosas, culturales o estéticas (G. Vattimo, La sociedad transparente, Paidós, 
Barcelona,1990, p. 84).

3	 En este sentido, como lo destaca Ferry, “mas allá de las celebraciones rituales y de las publicacio-
nes inflacionarias, la teoría de los derechos corre el riesgo de ser abandonada de nuevo entre los 
accesorios en desuso”. L. Ferry -A. Renaut, Philosophie politique 3, P. U. F., Paris, 1985, p. 7.

4	 Macintyre destaca el “fracaso de todos los intentos de dar buenas razones para creer que tales 
derechos existen”, y anota irónicamente que “la práctica de no dar ninguna buena razón para 
aseveración alguna, que se ha convertido en normal para las Naciones Unidas, se sigue con gran 
rigor”. Op. cit., p. 96. 



PARTE PRIMERA

NATURALEZA Y 
CLASIFICACIÓN DE LOS  
DERECHOS HUMANOS





Capítulo 1

UN INTENTO DE DEFINICIÓN

A pesar de las críticas y de las voces en contra, es innegable que en es-
tas últimas décadas se ha incrementado de manera notable la adhesión y el 
respaldo a la teoría de los derechos humanos; y la Declaración universal de 
derechos, que se ha transformado en un punto de referencia obligado para 
cualquier discusión de carácter ético-político y en un paradigma para los 
valores humanos, aparece llamado a llenar el vacío dejado por los códigos 
morales sustentados en una cosmovisión religiosa1. Incluso en nuestro medio 
se ha venido consolidando la tendencia de la gente común a expresar su in-
conformidad y sus voces de protestas en el lenguaje de los derechos, lo que 
constituye sin duda una prueba de que este lenguaje ha logrado afianzarse en 
la conciencia colectiva. Los campesinos que sufren la violencia de la guerra, 
los indígenas sin tierra, los asalariados y obreros, los recicladores de basuras, 
los habitantes de los barrios marginados, todos ellos expresan sus protestas y 
reivindicaciones apelando al principio de la dignidad humana y del derecho 
a la vida, que consideran pisoteados de diferente manera por los actores de 
la violencia, por la desidia e ineficiencia del Estado, por la supervivencia 
de privilegios, etc. Por lo demás, el recurso a los derechos no se limita a los 
marginados o a quienes viven en condiciones de emergencia: es muy común 
que un ciudadano proteste por la demora de un trámite burocrático, alegando 
que algunos funcionarios públicos están violando y atropellando sus dere-
chos fundamentales. Una prueba adicional de este arraigo de la teoría de los 
derechos lo constituye la proliferación de las acciones de tutela, expresión 
tangible de una nueva actitud ciudadana en quienes ya no están dispuestos 
a tolerar de manera pasiva injusticias y atropellos de sus derechos básicos.



44

Angelo Papacchini

Al mismo tiempo, es innegable también que la hegemonía creciente del 
discurso de los derechos humanos, en lugar de disminuir la ambigüedad de 
esta noción, la ha acrecentado: todos apelan a derechos, pero cada cual pa-
rece entender a su manera el sentido y el alcance de los mismos. La opinión 
pública asiste con asombro al hecho frecuente de que quienes más apelan 
a la protección de sus derechos son precisamente los sujetos que más irres-
petan la vida humana y los valores mínimos de convivencia; esa opinión 
también descubre que las instancias encargadas de velar por el respeto de 
los derechos básicos se transforman a menudo en una amenaza y en un fac-
tor adicional de violencia. Muchas veces el hombre desprevenido percibe 
que la apelación a los derechos no es nada más que una manera de encubrir 
intereses concretos y particulares con el manto sagrado de la dignidad hu-
mana. Por lo demás, la ambigüedad y la falta de claridad no se limitan a la 
conciencia común: con sus innumerables intentos de definición y con sus 
igualmente variados criterios de clasificación, los tratados sobre derechos 
humanos parecerían acentuar, más que resolver, las preguntas sin respues-
tas, las dudas y las perplejidades del hombre de la calle acerca del sentido y 
alcance de sus derechos. Si existe un consenso entre quienes se dedican al 
estudio sistemático de los derechos es precisamente alrededor del carácter 
ambiguo y poco preciso de esta noción. “A pesar de los innumerables in-
tentos de análisis –escribe Nino– el lenguaje de los derechos sigue siendo 
muy ambiguo, poco riguroso y muchas veces es usado de manera retórica”2. 
Algunos hablan de derechos naturales, otros de libertades básicas, otros de 
derechos básicos, derechos fundamentales o derechos públicos subjetivos, 
etc. Particularmente interesante y revelador de esta variedad de significados 
es el intento de sistematización por computador realizado en el Instituto 
Internacional de los derechos humanos de Estrasburgo. Con base en una 
cantidad considerable de textos, se llegó a la conclusión de que la ciencia 
relativa a los derechos del hombre:

Se refiere a la persona, en especial al trabajador, que vive en un Estado y que, acu-
sado de una infracción o víctima de una guerra, se beneficia con la protección de la 
ley, gracias a la intervención de un juez nacional o de las organizaciones internacio-
nales, y cuyos derechos, especialmente el derecho a la igualdad, se armonizan con 
las exigencias del orden público3.

Se trata por cierto de una definición poco consistente, que revela sin em-
bargo la variedad de sentidos de una expresión de uso tan común. 

¿Qué hacer frente a esta ambigüedad y variedad de sentidos? ¿Tendre-
mos que renunciar a cualquier intento de definición y resignarnos a esta 
vaguedad conceptual, aparentemente inseparable de un tema que despierta 



45

Un intento de definición

en todos una notable carga emotiva? ¿A qué apelar para un intento de defini-
ción o delimitación conceptual? Esta dificultad no se le presentaba a los ex-
ponentes del iusnaturalismo del siglo XVII o XVIII, quienes relacionaban los 
derechos humanos con nociones aparentemente sólidas y seguras como la 
naturaleza humana o la ley natural. En cambio, cuando surgen dudas acerca 
de la posibilidad de acceder de manera directa y unívoca a la ley natural o 
al orden natural, y cuando entra en crisis la confianza en la posibilidad de 
ver reflejados en el espejo seguro de la naturaleza humana la totalidad de 
los derechos básicos, cualquier intento de definición resulta problemático 
y difícil. Por cierto, se podría establecer, por medio de un acuerdo, una 
convención lingüística que fijara de manera unívoca la expresión “derechos 
humanos”, pero se trataría en todo caso de una delimitación arbitraria del 
sentido4. A nuestro juicio, una vez descartada la viabilidad de una intuición 
capaz de captar la “esencia verdadera” de los derechos, la única salida via-
ble es la de la intentar reconstruir, por medio del estudio de la genealogía y 
el desarrollo histórico de las reivindicaciones de derechos, una noción am-
plia capaz de dar cuenta de las diferentes demandas de derechos y libertades 
fundamentales. Al fin y al cabo, los derechos humanos en su configuración 
específica son un producto de la historia y de la modernidad5; de manera que 
la reconstrucción del proceso a través del cual el sujeto de la modernidad va 
elaborando, ampliando y exigiendo sus reivindicaciones, constituye el ca-
mino más apropiado para tratar de comprender el sentido y alcance de esta 
noción. La definición que esbozamos ahora, por cierto de carácter provisio-
nal, pretende abarcar las múltiples dimensiones y los diferentes significados 
que ha venido asumiendo, a lo largo de los últimos dos siglos, la lucha por 
los derechos y las libertades: “los derechos humanos” son reivindicaciones 
de unos bienes primarios considerados de vital importancia para todo ser 
humano, que concretan en cada época histórica las demandas de libertad 
y de dignidad. Estas reivindicaciones van dirigidas en primera instancia al 
Estado, y están legitimadas por un sistema normativo o simplemente por el 
reconocimiento de la comunidad internacional. 

reivindicaciones de bienes primarios

Con la definición anterior queremos destacar antes que todo un aspecto 
peculiar estrechamente ligado con la teoría y la praxis de los derechos hu-
manos: la formulación de los derechos en términos de demandas y exigen-
cias enfáticas por parte de quienes perciben una injusticia en el trato que les 
deparan las autoridades o los demás miembros del cuerpo social, y por lo 
tanto levantan su voz para que se supere la condición de injusticia y para 



46

Angelo Papacchini

que sus derechos y libertades sean tenidos en cuenta y respetados. Quienes 
se atreven a reivindicar derechos no lo hacen por lo general por medio de 
pedidos humildes y respetuosos; al contrario, la convicción de que sus recla-
mos se sustentan en principios éticos de justicia, le confiere a sus demandas 
el carácter de una exigencia imperativa y terminante. Los revolucionarios 
franceses exigen la supresión inmediata de los privilegios, y su Declaración 
de derechos ha sido bautizada con razón como “una declaración de guerra” 
contra los restos feudales y las limitaciones de las libertades básicas.

De otro lado, recurrimos a la noción de “bienes primarios”, una idea ela-
borada por Rawls6, para subrayar que en el caso de los derechos humanos 
los reclamos y las reivindicaciones apuntan hacia bienes considerados de 
vital importancia para individuos y grupos, más que hacia bienes contin-
gentes y suntuarios, es decir a aquella clase de bienes a los que no estarían 
dispuestos a renunciar, puesto que esa renuncia significaría lo mismo que 
un abandono de su condición de humanos. Precisamente en esto se funda 
el carácter categórico de estas demandas: en la medida en que el sujeto ve 
comprometida la posibilidad de realizarse como ser humano, levanta su 
voz para reclamar que se respete su vida, su libertad y su dignidad. Por lo 
tanto, sería conveniente restringir la lista de derechos fundamentales a los 
bienes primarios o básicos, como el respeto de la vida y de la integridad 
física, el respeto de la autonomía moral y de la libertad de pensamiento, 
el acceso a los medios de subsistencia. La demanda de bienes primarios 
se diferencia por lo tanto de todas aquellas otras que podríamos eventual-
mente justificar apelando a derechos básicos, y que no revisten ese carácter 
perentorio propio de las reivindicaciones ligadas con la defensa de bienes 
primarios como la vida y la libertad. Es evidente para todos que las de-
mandas específicas y circunstanciales, es decir no referidas a cosas que 
no afectan ni comprometen la posibilidad de una vida digna, mal podrían 
formularse en los términos perentorios propios de las reclamaciones de los 
derechos básicos y fundamentales. Por esto, nos inclinamos a creer que la 
lista de los derechos no debería ser demasiado amplia. Precisamente para 
que sean tomadas en serio, las declaraciones deberían limitarse a los bienes 
considerados esenciales, a las libertades básicas y a los derechos de verdad 
fundamentales.

 reivindicaciones históricamente situadas 

Estos bienes primarios constituyen en la práctica la manera de concretar 
y realizar, en cada época histórica, las demandas de libertad y de dignidad  
inseparables de la condición humana. Con esta idea pretendemos compren-



47

Un intento de definición

der la compleja dialéctica entre continuidad y cambio, entre la persisten-
cia de unos valores mínimos y el proceso constante de enriquecimiento 
que constituye uno de los rasgos más peculiares de la historia de los dere-
chos humanos. Más en concreto, creemos en la existencia de unos valores 
humanos universales, que se conservan a través del cambio y que están 
presentes, de manera más o menos explícita, en los diferentes contextos 
culturales. Pero resulta al mismo tiempo evidente que estas demandas uni-
versales se concretan de manera distinta en las diferentes épocas y tradi-
ciones culturales. 

Se ha insistido a menudo en la irreductible diversidad de culturas.  
De todas formas, la historia nos muestra al mismo tiempo que el respeto por 
la vida y la exigencia de un reconocimiento mínimo del valor no instrumen-
tal de la persona constituyen auténticos “universales humanos”. Sin duda 
tienen razón los historicistas cuando cuestionan la creencia iusnaturalista 
en una naturaleza humana eterna e inmutable, y compartimos con ellos la 
convicción de que los derechos, en cuanto resultado de la cultura y de la 
historia, adquieren un sentido y alcance distintos de acuerdo con el nivel 
de desarrollo cultural y científico, la organización política e institucional, 
las formas de concebir la libertad y los valores básicos, los ideales éticos y 
religiosos, etc. Sin embargo, más allá de las diferencias en cuanto a tradi-
ciones religiosas, ideales y formas de vida, organizaciones de la interacción 
social y del intercambio con la naturaleza, se impone una exigencia común 
de libertad, dignidad y respeto, que se expresa de diferentes maneras en 
lenguajes y contextos culturales distintos. Desde las culturas más lejanas 
en el espacio y en el tiempo nos llega esta aspiración universal hacia el 
respeto por la vida, el deseo de una sociedad más solidaria y la exigencia 
de un reconocimiento. Varían por cierto las formas con las que se manifies-
tan estas reivindicaciones, al igual que las expresiones de la indignación 
frente a la instrumentalización, la dependencia y las prácticas degradantes. 
Es más, varía también, hasta en el interior de una misma sociedad global, 
la percepción de lo que son prácticas o instituciones degradantes. Pero esta 
variedad deja sin embargo entrever temas y cadencias comunes. Más allá 
de la diversidad de concepciones del mundo, mitos y creencias religiosas 
en los que se enmarcan tanto los deseos de autonomía y libertad, como las 
protestas contra el sometimiento y la reificación, no resulta difícil descubrir 
dos elementos persistentes: el apego a la vida y la demanda de recono-
cimiento. La declaración solemne de que todos los humanos merecen un 
trato digno es relativamente reciente; pero la aspiración y la lucha por esta 
dignidad es tan antigua como la historia y la cultura humana. Resulta por lo 
tanto unilateral la postura de quienes se limitan a destacar las diferencias y 



48

Angelo Papacchini

los cambios, puesto que, como afirma Brandt, “apartan nuestra atención de 
las identidades importantes, de los consensos amplios sobre las cuestiones 
que más nos preocupan”7 y nos impiden reconocer el consenso generalizado 
alrededor del núcleo mínimo de principios que regulan la interacción entre 
los seres humanos. En pocas palabras: las declaraciones de derechos son 
relativamente recientes, pero las demandas de libertad, respeto por la vida y 
reconocimiento de un valor mínimo para todo ser humano están lejos de ser 
un invento europeo del siglo XVIII. 

De otro lado, es también innegable el hecho de que varía de manera sig-
nificativa en las diferentes culturas y épocas la manera de concretar y reali-
zar la libertad y los ideales de una vida digna. Estas aspiraciones humanas 
universales adquieren una forma específica de acuerdo con las necesida-
des, el horizonte ideológico y los problemas concretos de una época o so-
ciedad determinada: de la peculiaridad de estas necesidades y de la manera 
como son percibidas depende la formulación concreta de las demandas de 
libertad, reconocimiento y dignidad. Para dar un ejemplo entre muchos 
otros, a los griegos no se le habría ocurrido pensar en un derecho al trabajo, 
puesto que esta actividad era vista como algo deshonroso e indigno de los 
hombres libres; y si fuese lícito traducir su sistema de valores y su con-
cepción de la vida en el lenguaje de los derechos, habría que atribuirles la 
reivindicación de un derecho al ocio creativo, al goce artístico y a la activi-
dad política o filosófica. La inclusión del trabajo entre los derechos básicos 
supone de hecho un cambio substancial en la valoración de esta dimensión 
de la actividad humana, que en la modernidad deja de ser percibida como 
una maldición o como algo degradante, para transformarse en una opción 
esencial para una plena realización humana. La transformación del trabajo 
en derecho supone además la consolidación de una sociedad de mercado 
en la que el trabajo llega a ser para la mayoría la única manera de subsis-
tencia y la condición de posibilidad para una vida digna. Precisamente en 
las Declaraciones de derechos se expresan aspiraciones humanas univer-
sales, pero enmarcadas en un contexto histórico determinado, en un siste-
ma específico de certezas compartidas, en una organización peculiar de la 
producción y de la vida política, en cierto grado de desarrollo científico y 
técnico, en la disponibilidad de recursos, etc. Se explica así el dinamismo 
tan peculiar de la teoría y praxis de los derechos y el proceso constante de 
ampliación y reorganización de su enunciado. 

La clasificación de las principales categorías de derechos por “genera-
ciones”, constituye una prueba adicional de esta concreción específica de 
las libertades básicas de acuerdo con el desarrollo histórico y cultural. Los 
“derechos de primera generación”, reivindicados por las grandes revolucio-



49

Un intento de definición

nes burguesas, abarcan las libertades propias de la tradición liberal: libertad 
de pensamiento y expresión, el derecho a no ser molestado por creencias o 
prácticas religiosas, el derecho al uso y goce exclusivo de algunos bienes, el 
derecho de cada ciudadano a escoger su trabajo y a emplear el tiempo libre 
de manera autónoma, buscando la felicidad a su manera, etc. Estos derechos 
están ligados a una concepción “negativa” de la libertad, concebida como 
ausencia de toda interferencia en el espacio autónomo del individuo. Pero 
la primera generación incluye también los derechos políticos o derechos 
de democracia, que le abren al ciudadano la posibilidad de participar en la 
actividad legislativa y en la dirección del Estado. Las declaraciones clási-
cas del siglo XVIII integran así las dos exigencias de libertad que Benjamín 
Constant consideraba en cierta medida antagónicas: la participación en el 
poder (libertad de los antiguos) y la no interferencia del poder en una esfera 
privada considerada como sagrada (libertad de los modernos).

Con los “derechos de segunda generación” las reivindicaciones se des-
plazan hacia el terreno económico y social, lo que produce también una mo-
dificación sustancial en las relaciones entre derechos y poder: éste deja de 
ser percibido como algo peligroso y amenazante, para transformarse en la 
instancia positiva encargada de satisfacer las demandas de salud, bienestar 
y dignidad de todo ser humano. Estas nuevas demandas dirigidas al poder 
estatal, que se empiezan a vislumbrar ya en el curso de la Revolución Fran-
cesa, se consolidan con la Revolución de Octubre, se afianzan de manera 
definitiva gracias a la Declaración de la ONU y son asumidas como una 
tarea prioritaria por parte del “Estado social de derecho”. Precisamente, la 
legitimidad de este Estado está a menudo condicionada a su capacidad de 
asegurar para todos sus ciudadanos el derecho a la vida, al trabajo, a la edu-
cación, etc. Por fin, los “derechos de tercera generación”8, contemplan las 
exigencias de relaciones pacíficas entre los hombres y de relaciones armóni-
cas con la naturaleza, la voluntad de los pueblos de autodeterminación y de 
autonomía en el uso de sus recursos, la preocupación por las generaciones 
venideras. Estos derechos surgen de los procesos de descolonización y de 
la toma de conciencia de los peligros del deterioro ecológico generado por 
una industrialización desenfrenada.

Por lo anterior, no podemos no compartir la idea de que los derechos 
humanos son derechos históricamente determinados, estrechamente ligados 
con los problemas y necesidades de una época. Como bien lo aclara Bob-
bio, no es posible comprender la formulación de la libertad de conciencia 
y expresión de las grandes revoluciones burguesas por fuera del contex-
to de las guerras de religión, ni es posible comprender de lleno el sentido  
revolucionario del artículo que proclama la igualdad en derechos y libertades  



50

Angelo Papacchini

por fuera del contexto de una sociedad en la que existían la esclavitud y el 
trabajo forzoso9. En otras palabras, no es posible desligar la formulación de 
los derechos humanos del proceso a través del cual emerge y se afianza la 
modernidad. Sin embargo, esta tesis general acerca de los derechos como 
un producto de la historia, y más específicamente de la historia de Occiden-
te, debería ser matizada y complementada con la idea de unos universales 
humanos, de unas aspiraciones compartidas por la humanidad en general.

Por otra parte, la idea de una evolución progresiva de los derechos podría 
dar la impresión de que la historia de los derechos humanos en estos últimos 
siglos se reduce a una toma de conciencia progresiva y lineal: los derechos 
estarían ya allí, a la espera de que el ser humano los descubriera para reco-
nocerlos y asumirlos, en una lista siempre más amplia y exhaustiva. Pero 
ésta sería una visión simplista del proceso de formación y consolidación de 
las libertades básicas, que pasa por alto el carácter a menudo antitético y 
antagónico de las diferentes clases de derechos, y desconoce los procesos de 
lucha que acompañan las proclamaciones de derechos y su difícil inserción 
en un ordenamiento legal. La historia de los derechos humanos resulta inse-
parable de la historia de las grandes revoluciones de la edad moderna. Esto 
es bien comprensible, puesto que cuando se trata de reivindicaciones reales, 
nada retóricas, que cuestionan el ordenamiento jurídico-político estableci-
do y las relaciones de poder existentes, es inevitable que choquen contra la 
resistencia de quienes ven vulnerados sus privilegios. Estaba en lo cierto 
Mirabeau cuando afirmaba que la Declaración de derechos era al mismo 
tiempo una “declaración de guerra contra el antiguo régimen y contra los 
tiranos”. Los derechos humanos son un producto de la historia, siempre que 
ésta sea entendida como acción humana, esfuerzo y lucha por el reconoci-
miento de individuos, grupos, clases y pueblos10. 

 reivindicaciones universales 

A lo largo de estos dos últimos siglos se afianza de manera gradual pero 
irreversible la tendencia a creer que los titulares de estos derechos son todos 
los seres humanos, independientemente de las diferencias de raza, sexo, 
status social o nacionalidad. Con evidentes resonancias del modelo iusna-
turalista, la Declaración universal de la ONU proclama de manera solemne 
que todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos, 
es decir que todos llegan al mundo con el derecho a un respeto mínimo de 
su libertad y personalidad. De esto se sigue que las diferencias en cuan-
to a rasgos físicos, capacidades y opciones, tienen que ser miradas como 
contingencias que no afectan esta igualdad substancial, y que no tienen por 



51

Un intento de definición

qué afectar el reconocimiento de todo ser humano como un sujeto en sí va-
lioso, que no puede ser degradado, instrumentalizado o humillado. El sujeto 
de los derechos es el hombre como ser genérico, y no una clase específica 
de seres humanos11. En este sentido existe una diferencia substancial entre 
las modernas declaraciones de derechos y los documentos históricos con-
siderados tradicionalmente como los primeros esbozos o balbuceos de la 
teoría de los derechos humanos. La Magna Charta que los barones ingleses 
logran imponer en 1215 a Juan sin Tierra, se agota en una serie de peticiones 
limitadas a la conservación de beneficios específicos, de antiguos derechos 
que en el fondo no son otra cosa que privilegios para una clase de personas. 
Es evidente allí la ausencia completa de cualquier noción de unos derechos 
para el hombre en general, para el ser humano en cuanto tal.

Las dificultades que tuvo que enfrentar y superar esta noción universa-
lista y moderna de los derechos se pusieron bien de manifiesto en la Revo-
lución Francesa. Mientras que algunos de sus protagonistas reivindicaban 
los derechos y libertades para la humanidad en general, y reclamaban por 
consiguiente la eliminación total de la esclavitud, otros preferían reducir el 
goce de los derechos al pueblo francés y cuestionaban como un ideal vacío e 
impracticable la posibilidad de extenderlos más allá de las propias fronteras.

Hay que aclarar que la noción de universalidad implica al mismo tiem-
po el reconocimiento de todos los humanos como sujetos y titulares de los 
derechos fundamentales, y el reconocimiento generalizado por parte de 
la comunidad civilizada de esta igual dignidad de todos. Con la moder-
nidad se afianza la idea de que todos los humanos son poseedores de una 
igual dignidad fundamental y tienen el mismo derecho al goce de bienes 
primarios ligados con la condición humana. Al mismo tiempo se extiende 
el número de quienes comparten esta idea de igualdad y la respaldan por 
encima de los nacionalismos o de los odios tribales. Por cierto, estamos 
muy lejos de haber recorrido el camino hacia la aceptación universal de 
los valores que inspiran la concepción moderna de la dignidad, como lo 
demuestran fenómenos recientes de racismo, intolerancia, xenofobia, etc. 
El poder que van adquiriendo las diferentes formas de fundamentalismos 
o el renacer preocupante de odios raciales en el interior de los pueblos 
supuestamente civilizados no permiten una visión demasiado optimista. 
De todas formas, a pesar de estas resistencias hondamente arraigadas en 
la estructura pulsional del ser humano, que parecería estar más cercana a 
la exclusión y a la discriminación que al reconocimiento del otro como un 
ser de igual dignidad, parece evidente el avance de una tendencia histórica 
hacia un creciente reconocimiento universal de la dignidad de todos los 
seres humanos. 



52

Angelo Papacchini

reivindicaciones legitimadas por un sistema jurídico

 o por la conciencia colectiva de una época

Es necesario insistir en el hecho de que las reivindicaciones de derechos 
no se agotan en meras aspiraciones morales y cuentan con el respaldo de un 
sistema normativo o por lo menos del reconocimiento universal por parte 
de la humanidad civilizada, que se expresa en concreto en las declaraciones, 
convenios y pactos sobre derechos humanos. Esas reivindicaciones tienden 
a transformarse en derechos, en el sentido pleno de la palabra, es decir en 
exigencias “reconocidas por la ley y protegidas por la acción del gobierno”, 
en “bienes e intereses jurídicamente protegidos”12. Los derechos humanos 
surgen como aspiraciones morales, que necesitan cierto grado de formula-
ción jurídica. Esto ha llevado a algunos teóricos a decir que los derechos se 
ubican en la encrucijada de lo moral y de lo jurídico.

Sin embargo, aunque el proceso de sistematización normativa de los de-
rechos es necesario, ellos tienen una validez independiente de la formula-
ción jurídica y del respaldo de un sistema positivo. Incluso si un Estado 
decidiese de manera arbitraria la eliminación o suspensión indefinida de la 
vigencia de los derechos humanos y de las libertades fundamentales (como 
ocurrió con el nazismo y con el fascismo), no por esto perdería fuerza y 
legitimidad la apelación a estos derechos. Precisamente la reivindicación 
de los derechos en ausencia de un reconocimiento jurídico, ha servido para 
poner un dique al poder arbitrario y despótico, o para cuestionar una le-
galidad basada en los privilegios y en la fuerza. La historia ha mostrado 
muchas veces que cuando un Estado pretende desconocer y atropellar los 
derechos, ellos recuperan su intensa fuerza reivindicatoria. Siempre resul-
ta paradigmática la figura de Antígona, la heroína del drama de Sófocles, 
que se atreve a oponer a un decreto desmesurado del gobernante el poder 
moral, a su manera eficaz, de una ley no escrita que apela a un antiguo y 
sagrado reconocimiento. Esta es en el fondo la gran intuición de la tradición 
iusnaturalista, que reivindica la anterioridad ideal y la independencia de los 
derechos del individuo frente al poder estatal, y por esto su carácter sagrado 
y en cierta medida inalienable.

Después de la segunda guerra mundial, este poder moral queda vigoriza-
do además por el reconocimiento por parte de la comunidad internacional, 
lo que permite a individuos, grupos o minorías reclamar la protección y el 
amparo de instituciones creadas por el poder de la humanidad civilizada. 
De otro lado, al incorporarse en un sistema normativo, los derechos huma-
nos conservan de todas formas un status privilegiado frente a los demás 
derechos positivos sancionados en el código civil, el código de comercio, 



53

Un intento de definición

etc, puesto que aparecen como derechos fundamentales, y en el caso de 
derechos básicos –por ejemplo el derecho a la vida o el derecho a no ser 
torturado– como derechos absolutamente inderogables.

Las relaciones entre el carácter moral y el carácter jurídico de los de-
rechos humanos constituye en nuestros días una cuestión que es objeto de 
intensos debates, a los que se reconoce gran importancia teórica y práctica. 
Entre los más notables filósofos y teóricos del derecho del mundo anglo-
sajón actual, en especial entre quienes se inspiran en la filosofía de John 
Rawls, se ha consolidado un lenguaje que enuncia habitualmente los dere-
chos humanos como derechos morales, y es muy fuerte entre ellos la ten-
dencia a acentuar el carácter propiamente moral de los derechos. De hecho 
los consideran sobre todo como reivindicaciones, demandas y exigencias 
que conservan su valor aunque no estén reconocidas y sancionadas por un 
sistema de derecho positivo y no cuenten con el respaldo y la protección 
de un gobierno particular13. En contraste, autores como Norberto Bobbio, 
cuestionan esta noción de derechos morales como un rezago de la tradi-
ción iusnaturalista14, y sostienen la necesidad de separar y distinguir con 
claridad lo que es promesa de un derecho futuro o mera aspiración moral, 
de un derecho en sentido estricto y pleno, que presupone la existencia de 
un sistema normativo; lo que es un derecho potencial, de un derecho real 
y actual. Frente a estas dos posiciones encontradas, nos parece interesante 
y pertinente la posición asumida por Peces-Barba, quien concibe los dere-
chos humanos precisamente como el punto de encuentro entre moral y de-
recho, como la”encrucijada”, el cruce de caminos entre exigencias éticas y 
la necesidad de transformar una aspiración moral en un derecho positivo15.  
La historia de los derechos nos muestra precisamente este proceso dialéc-
tico, este esfuerzo constante de individuos, grupos y pueblos para asegurar 
un piso jurídico firme a lo que al inicio no es más que aspiración moral. La 
misma carta de las Naciones Unidas, en el momento de su proclamación, 
sólo contaba con un “poder moral”, que ha venido adquiriendo poco a poco 
un peso jurídico gracias a los convenios y pactos por medio de los cuales 
muchos Estados se han comprometido a respetar estos derechos. A nuestro 
juicio, la mejor manera de enfrentar esta disputa es tratar de comprender la 
positivación de los derechos como un proceso dinámico y abierto, a través 
del cual un principio moral o una demanda de libertad va ganando poco a 
poco el espacio jurídico indispensable para su consolidación, que asegura 
su vigencia de hecho. 



54

Angelo Papacchini

el estado como destinatario principal 
de las demandas de derechos 

En toda reivindicación es importante precisar no solamente la naturaleza 
de los bienes que los sujetos pretenden obtener o para los cuales exigen pro-
tección, sino también la instancia hacia la cual se dirigen estas demandas: 
quejas, protestas y exigencias se dirigen siempre hacia alguien; tienen siem-
pre un destinatario que el sujeto de la demanda percibe como el responsable 
de un estado de cosas desagradable e injusto, o como el poder liberador 
capaz de asegurar la supresión de la penuria y del malestar que provocan las 
protestas y las quejas. En el caso de los derechos humanos, los destinatarios 
han sido tradicionalmente los gobiernos, puesto que sólo ellos cuentan con 
la fuerza coactiva suficiente para hacer cumplir a todos los miembros del 
cuerpo social las obligaciones correspondientes. Si bien el Estado se ha 
transformado a menudo en una amenaza adicional para el individuo, sigue 
siendo la única opción frente al imperio arbitrario de la fuerza. La violencia 
que se desataría en caso de una ausencia parcial o total de los lazos civiles 
justifica la necesidad de un poder centralizado capaz de frenar albedríos y 
pasiones, con la fuerza suficiente para imponer el respeto de obligaciones 
mínimas hacia la vida y la dignidad de los demás. Hasta el momento la úni-
ca alternativa, realista y no utópica, a la violencia del estado de naturaleza 
(una ficción que a ratos hemos alcanzado a vislumbrar como una posibili-
dad no muy lejana) es el Estado. Es cierto que detrás de la máscara serena 
del derecho y de la justicia, esta institución deja asomar a menudo la mueca 
atormentada y temible de un poder injusto y avassallador. Sin embargo, en 
su proceso de experimentación a través de la historia, el ser humano no ha 
sido capaz de crear un instrumento más eficaz para contener la violencia y 
asegurar un mínimo de convivencia pacífica. Si este aparato de poder dejara 
de existir, se impondría la ley del más fuerte, y no el reino de la concordia 
y de la libertad. 

El individuo acude al poder estatal tanto para la protección y salvaguar-
dia de su vida y de su esfera de libertad, como para obtener ciertas garantías 
en cuanto a la disponibilidad de los bienes indispensables para la satisfac-
ción de sus necesidades básicas. Apela al Estado de derecho, es decir a la 
instancia que posee el monopolio de la coacción, para la protección de su 
libertad negativa, y al Estado social de derecho para asegurar las condicio-
nes necesarias de una vida digna. Claro que, con el revival de las tesis de un 
liberalismo radical, esta apelación al Estado para garantizar la satisfacción 
de las necesidades básicas es blanco de críticas por parte de quienes consi-
deran innecesaria y peligrosa para las libertades individuales la ampliación 



55

Un intento de definición

de funciones y atribuciones del poder estatal. De acuerdo con estos críticos, 
el Estado debería limitarse a la función negativa de proteger la vida, la li-
bertad y los bienes de sus ciudadanos contra amenazas externas, y descartar 
de plano cualquier clase de compromiso con los derechos sociales. De todas 
formas, la mayoría de las personas que se encuentran en condición de mi-
seria y de desprotección, aún sin hacerse demasiadas ilusiones, confían más 
en el poder del Estado que en la acción milagrosa de “la mano invisible” 
y en las promesas de bienestar sustentadas exclusivamente en la capacidad 
de autorregulación del mercado y en el crecimiento sin trabas del aparato 
productivo. 

Sin embargo, aunque el Estado sigue siendo el destinatario principal de 
las demandas de derechos, es cada vez más notable la tendencia a desplazar 
esas demandas hacia otras instancias e instituciones intermedias de la socie-
dad civil (gremios, sindicatos, universidades, asociaciones religiosas y cul-
turales, organismos no gubernamentales, etc.), que van compartiendo cada 
vez más con la institución estatal tanto el esfuerzo por detener la violencia, 
como el compromiso de solidaridad con los más necesitados. Estas institu-
ciones no podrán reemplazar al Estado; de todas maneras, su fortalecimien-
to y autonomía relativa pueden tener efectos benéficos para la consolidación 
de una cultura de los derechos humanos y de la democracia. Su influjo más 
inmediato y en algunos casos su poder mucho mayor sobre las conciencias, 
hace de ellas agentes privilegiados para la interiorización y asimilación de 
esa cultura. Esas instituciones intermedias complementan además la acción 
social del Estado, y crean espacios para la vida comunitaria y un ejercicio 
cotidiano de la democracia y de la solidaridad.

Notas

1	 La apelación a los derechos del hombre “como criterio regulativo de las relaciones de conviven-
cia –anota B. de Castro Cid– se ha generalizado a tal punto que ha llegado a convertirse en la 
máxima instancia legitimadora del ejercicio del poder jurídico-político, por lo menos en un plano 
puramente ideológico” (“Dimensión científica de los derechos del hombre”, en Los Derechos Hu-
manos - Significación, estatuto jurídico y sistema, Publicaciones Universidad de Sevilla, 1979, p. 
79). Sobra subrayar la importancia de este documento, gracias al cual la humanidad dispone de un 
lenguaje común que permite un entendimiento mínimo entre pueblos culturalmente distintos, pero 
animados por la misma fe en algunos valores básicos comunes. Lograda al final de una guerra 
particularmente destructiva y sustentada por la voluntad común de contraponerle un dique eficaz 
a las fuerzas irracionales desatadas por el renacer de mitos tribales y raciales, la Declaración 
constituye un hecho sin precedentes en la historia de la humanidad y representa para nosotros un 
punto de referencia para pensar unos valores mínimos y unos principios básicos de convivencia.



56

Angelo Papacchini

2	 C. S. Nino, Ética y derechos humanos, Paidós, Buenos Aires, 1984, p. XX.
3	 Cfr. Antonio - E. Pérez Luño, “Delimitación conceptual de los derechos humanos”, en Los dere-

chos humanos, Significación, estatuto jurídico y sistema, ed. cit., p. 39.
4	 Nino plantea la necesidad de “transformar un concepto inexacto y vago empleado en algún ámbito 

por otro más preciso y exacto que pueda ser usado en la mayoría de las ocasiones en que se usa el 
concepto anterior”; y se basa en el modelo del equilibrio reflexivo, es decir en el ajuste constante 
entre las elaboraciones teóricas y nuestras intuiciones inmediatas. C. S. Nino, Op. cit., p. 12.

5	 Como bien lo destaca Peces-Barba, los derechos humanos aparecen en el proceso de formación 
del mundo moderno: “no son producto abstracto de una reflexión racional sobre el individuo y su 
dignidad sino respuesta a situaciones concretas en las que éstos estaban menoscabados o dismi-
nuidos, en el Estado absoluto y en el contexto de las guerras de religión en que desemboca, en el 
siglo XVI, la ruptura de la unidad religiosa”. Además, “sin organización económica capitalista, sin 
cultura secularizada, sin el Estado soberano moderno que pretende el monopolio en el uso de la 
fuerza legítima, sin la idea de un Derecho abstracto y de unos derechos subjetivos no es posible 
plantear esos problemas de la dignidad del hombre, de su libertad o de su igualdad desde la idea 
de los derechos humanos, una idea moderna que sólo se explica, en el contexto del mundo, con 
esas características señaladas, con su interinfluencia y con su desarrollo, a partir del tránsito a la 
modernidad”. G. Peces-Barba, “Sobre el fundamento de los derechos humanos (Op. cit., pp. 46-
47). La noción de derechos en el sentido moderno es relativamente reciente: “probablemente, el 
primer filósofo en usar el concepto de ‘derecho’(ius) en un sentido parecido al de los modernos 
–escribe Winston– es Ockham, quien concibió el ‘derecho natural’ como un ‘poder’ de la persona 
de adecuarse a la recta razón, sin un acuerdo o pacto”. Morton E. Winston, The Philosophy of 
Human Rights, Wadsworth, Belmont, 1988, p. 3. Acerca de la genealogía de la noción moderna 
de derechos humanos es muy interesante el ensayo de R. Tuck, “The First Rights Theory”, en 
Natural Rights Theories, their Origin and Development, Cambridge University Press, 1989.

6	 En términos sustancialmente similares se expresa Nino, cuando sostiene que los derechos huma-
nos “versan sobre bienes de fundamental importancia para sus titulares, o al menos bienes que son 
normalmente de importancia primordial”. C. S. Nino, Op. cit., p. 40.

7	 Teoría ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982, p. 337.
8	 “La división de los derechos en derechos de primera, segunda y tercera generación –anota Wins-

ton– corresponde en líneas generales a la división convencional de las naciones en naciones del 
primer mundo (liberales, democráticas y desarrolladas), del segundo mundo (socialistas, autorita-
rias y desarrolladas) y tercer mundo (economías e ideologías mixtas, en desarrollo). M. Winston, 
Op. cit. p. 18.

9	 “Desde el punto de vista teórico –sostiene Bobbio– he sostenido siempre [...] que los derechos del 
hombre, por fundamentales que sean, son derechos históricos, es decir nacidos en determinadas 
circunstancias, caracterizadas por luchas por la defensa de nuevas libertades en contra de los vie-
jos poderes, que se han desarrollado de manera gradual, no todos al mismo tiempo y no de una vez 
para siempre [...]. Los derechos surgen cuando deben y pueden surgir. Cuando el incremento del 
poder del hombre sobre el hombre, que acompaña inevitablemente al progreso técnico, es decir al 
progreso de la capacidad del ser humano de dominar a la naturaleza y a los demás hombres, crea 
nuevas amenazas para la libertad del individuo o permite nuevos remedios para la indigencia”. N. 
Bobbio, L’etá dei diritti, Einaudi, Torino, 1990, pp. XIII-XIV.

10	 Una prueba adicional de esta idea nos la ofrece la historia más reciente de las guerras de libe-
ración: a pesar del reconocimiento teórico en la carta de la Naciones Unidas del principio de la 
igual dignidad de las culturas y del derecho a la autodeterminación de los pueblos, en reiteradas 
ocasiones lo países colonizados han tenido que recurrir a la lucha para hacer respetar sus derechos, 



57

Un intento de definición

puesto que los Estados colonizadores no estaban dispuestos a renunciar sin más a sus dominios. 
Actualmente, es fácil que el discurso de los derechos evoque documentos aburridores y burócra-
tas bien ubicados. Sin embargo, no conviene olvidar que inicialmente lo enunciaron hombres de 
acción y grandes líderes.

11	 “La clase de sus beneficiarios –escribe Nino– está integrada por todos los hombres y nada más que 
los hombres; su posesión no puede estar restringida a subclases de individuos humanos –como los 
obreros o los artistas– o extenderse más allá de la especie humana [...] La pertenencia a la especie 
humana es la condición necesaria y suficiente para gozar de los derechos en cuestión, en tanto que 
otras propiedades –raza, sexo, inteligencia, actos cometidos o padecidos, etc.– son irrelevantes” 
(Op. cit., p,41). “Los principios fundamentales de los que los derechos humanos derivan –pro-
sigue el autor– son categóricos, en el sentido de que ellos no condicionan la titularidad de tales 
derechos a la posesión de una u otra característica. Estos principios son erga omnes, o sea que 
se aplican a todos y a todo” (Ibíd., p. 45). Después precisa sin embargo que por “totalidad de los 
hombres” hay que entender el conjunto de los seres “con capacidad potencial para tener concien-
cia de su identidad como un titular independiente de intereses y para ajustar su vida a sus propios 
juicios de valor”. Ibíd., p. 47.

12	 R. Martin, “Human Rights and Civil Rights”, en The Philosophy of Human Rights (M. Winston 
ed.), ed. cit., p. 79.

13	 Winston los define como “derechos morales que pertenecen por igual a todo ser humano por el 
simple hecho y en virtud de que ellos son seres humanos”(Op. cit., p. 7). Por su parte C. S. Nino, 
teórico argentino del Derecho muy cercano a esa forma de pensamiento, sostiene que los dere-
chos humanos “derivan de principios morales, o más precisamente de un sistema de principios 
morales”, y que son “derechos de índole moral y no jurídica”. Añade sin embargo que “no por 
esto tienen que ser considerados como irrelevantes para la teoría y la práctica del derecho” (Op. 
cit., pp. 20-25). Es interesante también la posición de Sterba, quien define los derechos como “los 
enlaces entre el código moral del hombre y el código legal de la sociedad, entre ética y política: 
los derechos individuales son los medios para subordinar la sociedad a la ley moral”. Citado en 
T. Machan, “The Nonexistence of Basic Welfare Rights”, en Justice - Alternative Political Pers-
pectives (ed. H. P. Sterba), Wadsworth Publishing Company, Belmont, 1992, p. 65.

14	 A juicio de Bobbio “podemos hablar de derechos morales sólo en el ámbito de un sistema norma-
tivo moral, en el que existen obligaciones cuya fuente no es la autoridad dotada de fuerza coactiva, 
sino Dios, la conciencia, la presión social, de acuerdo con las diferentes teorías de la moral. Se 
puede hablar de derechos naturales presuponiendo, como lo hacen los iusnaturalistas, un sistema 
de leyes de la naturaleza que confieren, como todas las leyes, derechos y deberes, que se pueden 
derivar de la observación de la naturaleza humana, del código de la naturaleza, así como los de-
rechos positivos se pueden derivar del estudio de un código de leyes positivas [...] Obligaciones 
morales, obligaciones naturales y obligaciones positivas, con sus derechos correspondientes, per-
tenecen a sistemas normativos diferentes[...] Desde el punto de vista de un ordenamiento jurídico 
los así denominados derechos morales o naturales no son propiamente derechos: son simplemente 
exigencias y reivindicaciones, que pueden transformarse eventualmente en derechos en un nuevo 
ordenamiento normativo caracterizado por una diferente manera de protegerlos”(Op. cit., p. 83).

15	 En el artículo ya citado G. Peces Barba afirma que por eso debería darse una comunicación fructí-
fera entre juristas y filósofos. El filósofo español opina además que los derechos humanos pueden 
ser definidos con razón como derechos morales, puesto que ellos “hacen posible y viable la liber-
tad moral, la plenitud humana posible en la historia, el camino para llegar a la moralidad”(Op. 
cit.,p. 49).





LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR
PARA LA CLASIFICACIÓN DE LOS DERECHOS

Diferentes nociones de libertad

El acceso directo a la naturaleza humana y a la ley natural le ofrecía a 
los iusnaturalistas un mapa seguro para descubrir y situar los derechos. Sin 
embargo, hoy en día muy pocos se atreven a apelar a la naturaleza humana o 
a un orden natural, nociones cargadas de elementos ideológicos. Igualmente 
problemática se ha vuelto la pretensión de deducir o derivar la tabla de dere-
chos desde unos axiomas y postulados claros y evidentes para todos. Por lo 
tanto, no nos queda otra alternativa que apelar a la historia, para encontrar 
en la dinámica del proceso de afirmación y consolidación de los derechos 
unos criterios que nos orienten para clasificarlos y establecer sus relaciones 
recíprocas. Lo que resuena insistente en la historia de estos dos últimos 
siglos es sin duda la apelación a la libertad como leitmotiv, como tema do-
minante, que recurre una y otra vez con distintas modulaciones. Al fin y al 
cabo las demandas de derechos se inscriben en la aspiración más amplia a 
la libertad, que puede ser considerada por lo tanto como la exigencia funda-
mental, la base teórica de las libertades y derechos específicos.

La noción de libertad que inspira la declaración de derechos de I789, es 
distinta de la que asumen los jacobinos en 1793 para sustentar ciertos dere-
chos sociales, o de la idea de libertad que sustenta los textos más recientes 
de las Naciones Unidas. Esta persistencia de apelaciones a la libertad, con 
todas sus variaciones, nos indica que la noción de libertad puede servir de 
hilo conductor para reconstruir la dinámica del proceso de consolidación  

Capítulo 2



60

Angelo Papacchini

de los derechos y para ensayar una clasificación de los mismos. Las diferen-
tes acepciones y sentidos atribuidos a la idea de libertad serán indicadores 
para la comprensión de la naturaleza y del alcance de las diferentes clases 
de derechos. No es posible pretender una clasificación exhaustiva, puesto 
que es pretencioso vaticinar lo que entenderán por libertad las generacio-
nes futuras. Es probable que se conserven muchos de los aspectos que hoy 
asociamos con la noción de libertad (autonomía moral y política, liberación 
del hambre, etc.); pero es también probable que aspectos hasta el momento 
descuidados o subvalorados logren adquirir una importancia y un peso mu-
cho mayores.

Una mirada panorámica sobre la historia de los dos últimos siglos, per-
mite diferenciar tres grandes ideas de libertad: libertad como no interfe-
rencia, libertad como participación política, libertad como liberación del 
hambre y de la miseria.

a. Libertad como no interferencia
Se trata de la libertad concebida como ausencia, en la esfera privada in-

dividual, de cualquier coerción tanto por parte del poder político, como por 
parte de los demás miembros del cuerpo social. Corresponde a la que Cons-
tant denominaba de manera sesgada “la libertad de los modernos”, rebauti-
zada por Berlin como “libertad negativa”1. De acuerdo con esta perspecti-
va, reivindicar libertad significa exigir “un campo dentro del cual el sujeto 
está o debiera estar en libertad de hacer o ser lo que pueda hacer y ser, sin 
intervención de otras personas”2. A juicio de Berlin existiría un consenso 
generalizado entre los clásicos del liberalismo en cuanto a la idea de que:

Debía existir cierta zona mínima de libertad personal que no habría de ser violada 
por ningún motivo, porque en caso contrario el individuo se encontraría en una zona 
demasiado estrecha para ese desarrollo mínimo de sus facultades naturales que per-
mite perseguir y aun concebir los diversos fines que los hombres consideran buenos, 
correctos o sagrados3.

Esencial para esta libertad negativa es la demarcación clara entre “la zona 
de la vida privada y la de la autoridad pública”, al igual que la legitimación 
del Estado con base en la necesidad de un poder eficaz para garantizar la no-
interferencia en el espacio ajeno y para garantizar la convivencia pacífica y 
armónica entre los sujetos libres.

De acuerdo con esta noción de libertad propia de la tradición liberal, el 
individuo será tanto más libre cuanto más seguro se encuentre frente a in-
tervenciones externas, de manera que su lucha por la libertad tendrá como 
objetivo prioritario la consolidación de garantías eficaces para la defensa de 



61

La libertad como hilo conductor para la clasificación de los derechos

este espacio vital de movimiento, actividad o goce, y de diques capaces de 
detener cualquier interferencia indebida con su realización personal, con el 
desarrollo de sus capacidades humanas y con el goce de su propiedad. Es 
éste, en el fondo, el sentido de la libertad proclamada por los revoluciona-
rios franceses, quienes la definen precisamente como la posibilidad de hacer 
todo lo que no perjudica a los demás4. El texto añade además que nuestros 
derechos dejan de serlo cuando perjudican los derechos de los demás, pues-
to que la autorregulación y la reciprocidad son condiciones indispensables 
para que cada uno pueda disfrutar sin problemas de sus derechos. De acuer-
do con esta lógica de la libertad negativa se entiende y justifica el derecho 
a la libertad de pensamiento y expresión, el derecho a no ser molestado por 
las opiniones políticas o religiosas, siempre y cuando la manifestación de 
las mismas no perjudique al orden público y a los derechos de los demás 
(derecho de cada individuo de buscar la felicidad a su manera, derecho a la 
integridad física y a una defensa apropiada frente a la violencia, derecho a 
gozar en paz de las propiedades, etc.).

Conviene además llamar la atención acerca de la concepción del Estado 
generalmente asociada con esta idea de libertad. Como ya la anotábamos 
arriba, si concebimos la libertad en términos de espontaneidad y realización 
libre de intromisiones arbitrarias, es evidente la necesidad de un poder pú-
blico en condición de asegurar la no interferencia y la coexistencia pacífica 
entre sujetos igualmente libres. Sin embargo, el mismo poder que debería 
en teoría garantizar estas esferas de libertad se transforma a menudo en 
un peligro adicional, cuando no en el peor de los enemigos de la libertad 
individual. De aquí las oscilaciones de las teorías liberales en la valoración 
del Estado, considerado al mismo tiempo como una amenaza y como una 
condición indispensable para que la libertad del individuo cuente con una 
protección eficaz. Esto se traduce a menudo en la idea de un “Estado míni-
mo”, que debe limitarse a desempeñar su función esencial de garante de las 
libertades particulares, sin extralimitarse en tareas de solidaridad social que 
no le competirían. 

b. Libertad como participación
Junto con esta reivindicación de un espacio privado para el desarro-

llo de cada individuo, en la Declaración de 1789 convive otra noción de 
libertad, que se remite a lo que Constant considera el ideal antiguo: la 
libertad como participación en el poder, como la posibilidad de participar 
activamente en la conformación de la voluntad general. Además de la au-
tonomía como no interferencia, nos encontramos así con la exigencia del 
ejercicio de la autonomía política, por medio de una participación activa 



62

Angelo Papacchini

en la determinación de la ley, en la distribución de los recursos, en la de-
finición del rumbo y de los objetivos prioritarios de la acción del Estado. 
El individuo quiere ser autónomo en sus opciones privadas, pero al mismo 
tiempo no permanece insensible frente al destino de la ciudad y del Es-
tado, por lo que reclama una participación como ciudadano en el espacio 
público y en la arena política.

De acuerdo con esta noción de libertad, varía sustancialmente la actitud 
frente al Estado. En la medida en que encarna y expresa un querer colectivo 
y una voluntad general, la institución estatal deja de ser percibida como 
un instrumento de regulación externa o como una amenaza para la libertad 
individual, y adquiere un valor positivo en cuanto expresión de la sociabi-
lidad, una dimensión descuidada en la concepción negativa de la libertad.

c. Libertad como liberación del hambre y la miseria
Esta tercera noción toma como punto de referencia al hombre como su-

jeto de necesidades, tanto materiales como espirituales, y define la libertad 
como la posibilidad real de satisfacerlas. Podría aparecer similar a la prime-
ra noción, puesto que en ella también se reivindica para cada individuo la 
posibilidad de desarrollar sin obstáculos o interferencias sus capacidades y 
potencialidades. Sin embargo, si bien las dos concepciones coinciden en la 
definición de la libertad en términos de posibilidades, como “poder hacer”, 
“poder vivir”, “poder ser feliz”, de hecho la noción de “poder” reviste en 
cada caso un significado muy distinto: de acuerdo con la concepción pro-
piamente liberal de la libertad como no-interferencia, poder significa antes 
que todo la posibilidad para cada individuo de vivir su propia vida y de 
actuar sin coerciones externas; en cambio, en el caso de la libertad como 
liberación del hambre y de la miseria el poder es concebido como la posibi-
lidad real para todo individuo de acceder a los medios indispensables para 
la satisfacción de sus necesidades. Según el primer sentido, soy libre si no 
existen obstáculos externos que me impidan realizar mis objetivos vitales; 
de acuerdo con el segundo, la no-interferencia resulta insuficiente, puesto 
que para quien se encuentra en una condición extrema no significa gran cosa 
la idea de que no existen impedimentos legales que obstaculicen su acceso 
a determinados bienes, o que impidan expresamente su conversión en un 
propietario. Por cierto, en una condición de igualdad jurídica, todos cuentan 
en teoría con estas opciones; sin embargo –así argumentan los que defien-
den esta tercera idea de libertad– se trata de una posibilidad abstracta. Por 
lo tanto, si el Estado quiere de verdad asegurar y garantizar la libertad de to-
dos, no puede limitarse a la defensa de la libertad negativa. Al contrario, su 
política de carácter eminentemente social debe orientarse hacia una redistri-



63

La libertad como hilo conductor para la clasificación de los derechos

bución equitativa de bienes y propiedades, con el fin de asegurar el derecho 
a una vida digna, es decir provista de los medios para la subsistencia, de la 
posibilidad de educación, de un trabajo no-alienante y bien remunerado, y 
de una vejez no indigente. La libertad significa en este sentido la posibilidad 
real de satisfacer las necesidades básicas, y la liberación del individuo de 
aquella forma de esclavitud en la que se transforma de hecho la carencia de 
los medios vitales mínimos y la lucha diaria por la subsistencia. Superado 
el apremio de la necesidad, se podrá pensar además en otras y más elevadas 
dimensiones de realización humana; pero el pan urge más que las flores, 
puesto que con hambre no se puede hablar de libertad.

En la tercera concepción de la libertad hay que destacar los nexos con las 
nociones de igualdad y de solidaridad. También la concepción liberal habla 
de una libertad igual para todos. Para esta concepción, en cambio, la igual-
dad es mucho más que igualdad jurídica frente a la ley: para que la libertad 
de acceso a los bienes no quede en letra muerta o en piadosa aspiración, 
es necesario controlar desequilibrios excesivos en los poderes reales, limitar 
la acumulación, redistribuir los bienes de acuerdo con criterios de justicia 
distributiva5. La noción liberal de la libertad confiere prioridad a la libertad-
independencia del individuo, de manera que la relación social resulta ser algo 
secundario, como un agregado o como un obstáculo para el goce de la liber-
tad. En esta concepción, por el contrario, la solidaridad, en especial la que 
se canaliza a través de las instituciones, constituye la otra cara de la libertad. 

“Esta idea de libertad igualitaria o libertad social”6 implica un cambio 
radical en la concepción del Estado. Una vez establecido el principio de que 
el individuo tiene derecho a desarrollar de verdad sus poderes y potenciali-
dades, es evidente que la instancia destinada a garantizar estos medios para 
todos y a redistribuir la riqueza es antes que todo el poder del Estado, que 
en cuanto Estado social de derecho debería ejecutar políticas de justicia dis-
tributiva. De esta forma, más que como una amenaza para las libertades, el 
Estado adquiere la figura de un poder que dispensa justicia y que garantiza 
un mínimo de recursos a los menos aventajados y a los miembros más dé-
biles y necesitados del cuerpo social, quienes cuentan así con una garantía 
para la satisfacción de sus necesidades mínimas.

 
Tres grandes categorías de derechos

Con base en estas concepciones de la libertad resulta relativamente fácil 
diferenciar las distintas clases de derechos humanos: los derechos propios 
de la tradición liberal, los derechos políticos o derechos de participación 
democrática y los derechos económicos y sociales.



64

Angelo Papacchini

a. Derechos de la tradición liberal	
Como bien lo anota Castro Cid:

Estos derechos garantizan la iniciativa y la independencia de los individuos frente 
a los demás miembros de la sociedad política y frente al Estado mismo en esas 
concretas áreas en las que se despliega la capacidad de las personas, incluyendo una 
pretensión de excluir a todos los demás sujetos del ámbito de acción que se pone a 
disposición de los titulares7.

Entre estos bienes protegidos se encuentra antes que todo ese bien pri-
mario que constituye la condición de posibilidad para los demás derechos 
y libertades: la seguridad de la vida frente a las amenazas externas. Pero se 
incluye además la garantía de la integridad física y moral, es decir el dere-
cho del individuo a que su vida y su dignidad cuenten con una protección 
apropiada frente a las múltiples formas de violencia. Se condena, por consi-
guiente, la violencia en todas sus manifestaciones (tortura8, tratos inhuma-
nos y degradantes, reclusión arbitraria, etc), y se consagra al mismo tiempo 
el deber del Estado de garantizar a sus ciudadanos un mínimo de seguridad 
para sus vidas, sus propiedades y su privacidad. De acuerdo con la lógica 
de la libertad como no-interferencia, aparece también como un derecho la 
defensa de la intimidad frente a cualquier injerencia arbitraria o ilegal, junto 
con el derecho del individuo a que su reputación, buen nombre y dignidad 
sean respetados; y por supuesto junto con el derecho a que la propiedad, 
considerada como una proyección de la libertad y de la personalidad, cuente 
con una protección adecuada por parte del Estado. 

En esta clase de derechos se incluyen además aquellas libertades de las 
que el hombre de Occidente se siente más orgulloso: la libertad de concien-
cia en materia religiosa, la libertad de pensamiento y expresión, el derecho 
a organizar de manera autónoma su propia vida y de buscar la felicidad a su 
manera. Se trata sin duda del legado más notable de la Ilustración, que ex-
presa una exigencia muy propia de la modernidad, en la que el sujeto exige 
que se respete su libertad de escoger la religiosidad y la forma de culto que 
le dicte su conciencia, expresar libremente sus opiniones en materia reli-
giosa, política o ética, y no ser molestado, perjudicado o discriminado por 
ellas. Las únicas razones que podrían eventualmente justificar una limitación 
de estos derechos por parte de la autoridad establecida, tiene que ver con 
la protección y garantías de los iguales derechos de los demás, o en casos 
excepcionales con la necesidad de conservar las instituciones. En efecto, la 
libertad de expresión podría afectar la reputación, el derecho a la privacidad 
y la dignidad de los demás, o en algunos casos podría transformarse en una 
amenaza para la misma democracia. De aquí la prohibición de la apología de 



65

La libertad como hilo conductor para la clasificación de los derechos

la guerra y de la incitación directa al odio nacional, racial o religioso, las res-
tricciones a las apologías del crimen y de la incitación directa a la violencia.

Junto con el libre desarrollo de las capacidades intelectuales y morales, 
aparece también consagrado el derecho a que el individuo pueda realizar de 
manera autónoma ese poder que en la modernidad ha adquirido una digni-
dad similar a la de la libertad de pensamiento y de la autonomía moral: el 
trabajo. Por eso queda prohibida de manera tajante la esclavitud, que es la 
forma más grave de desconocer la libertad del trabajo, junto con todas las 
demás expresiones de la libertad. Pero se cuestionan también otras formas 
menos manifiestas de trabajo forzoso, que limitan el derecho del individuo 
a no estar sometido.

La “libertad negativa” sustenta y justifica en fin el derecho a que nadie 
impida de manera arbitraria la libertad de movimiento, el derecho del in-
dividuo a desplazarse e incluso a abandonar el territorio del Estado. Este 
derecho se opone también a toda clase de detención arbitraria. El Estado 
puede limitar en algunas ocasiones la libertad de aquellos individuos que 
han violado la ley y se han transformado en una amenaza para la vida y 
los derechos de los demás. Sin embargo, en este caso el individuo afectado 
tiene derecho a un juicio justo y rápido, a que se respeten los trámites de-
bidos, a que se le trate de manera imparcial, a que se presuma su inocencia 
hasta que no se pruebe su culpabilidad; y en caso de ser condenado, tiene 
el derecho a un trato humanitario, debido a la dignidad inherente a todo ser 
humano.

 
b. Derechos de participación democrática

“Mientras que los derechos civiles permiten al individuo el disfrute de su 
libertad personal y de su autonomía –escribe K. Vasak– los derechos polí-
ticos le son necesarios para poder organizar su participación en los asuntos 
públicos de la comunidad a la que pertenece”9. Son los derechos que la 
declaración de la Revolución Francesa consideraba como droits du citoyen, 
diferentes de los derechos del hombre, es decir los derechos de carácter de-
mocrático que consagran el derecho de elegir y de ser elegido, la extensión 
del sufragio y en tiempos más recientes el sufragio universal, el libre acceso 
a los cargos públicos y el derecho de libre asociación política y sindical. A 
diferencia de los derechos peculiares de la tradición liberal, que intentan 
garantizar los poderes y libertades del individuo frente a las interferencias 
externas, en el caso de los derechos políticos se insiste en la necesidad de 
que los ciudadanos participen activamente tanto en la elaboración de la Ley, 
como en el ejercicio del poder10. Por medio de estos derechos de partici-
pación política o democráticos “se reconoce y se garantiza la facultad que 



66

Angelo Papacchini

corresponde a los ciudadanos, por el hecho de serlo, de tomar parte en la 
actuación o desarrollo de la potestad gubernativa”11. La libertad que los le-
gitima es la libertad de participación, la libertad del ciudadano, más que la 
libertad del hombre privado, por lo que se trata de unos derechos que cons-
tituyen al mismo tiempo deberes irrenunciables del individuo.

De acuerdo con El pacto sobre derechos civiles y políticos, estos dere-
chos se enumeran y definen así:

a) Derechos a participar en la dirección de los asuntos públicos, directamente o por 
medio de representantes libremente elegidos; b) votar y ser elegidos en elecciones 
periódicas, auténticas, realizadas por sufragio universal e igual y por voto secreto 
que garantice la libre expresión de la voluntad de los electores; c) tener acceso, en 
condiciones generales de igualdad, a las funciones públicas de su país12.

De manera que la salvaguarda de la dignidad de la persona no se agota 
simplemente en las garantías para el desarrollo de sus capacidades y para 
el goce de su propiedad: junto con este derecho a la privacidad, el indivi-
duo reclama también un derecho a participar en la dirección de la ciudad, 
puesto que el sometimiento pasivo a una política impuesta por otros, desde 
arriba, se considera lesiva de su dignidad casi tanto como la dependencia 
personal. Todos reclaman el derecho a que sus opiniones sean tomadas en 
cuenta, puesto que nadie puede reivindicar para sí, de manera arbitraria, el 
privilegio de establecer el bien común o el interés general. En fin, lo que 
alimenta estos derechos democráticos es la confianza en la posibilidad de 
transformar el poder en una expresión de la voluntad general: más que un 
mal necesario, –que hay que tratar de conservar en sus justos límites–, la 
concepción demócrata y el “espíritu” de los derechos políticos tiende en 
cambio a concebir el poder en términos positivos: el énfasis recae en la 
ampliación de la participación democrática, considerada como la mejor ga-
rantía para las libertades.

c. Derechos económicos y sociales

No puede realizarse el ideal del ser humano libre, liberado del temor y de la miseria 
–leemos en el Preámbulo de Pacto internacional de Derechos económicos, sociales 
y culturales– a menos que se creen condiciones que permitan a cada persona gozar 
de sus derechos económicos, sociales y culturales, tanto como de sus derechos ci-
viles y políticos13.

La idea de libertad que inspira esta clase de derechos es la liberación de la 
miseria, del hambre y de las necesidades insatisfechas, condición indispen-
sable para el desarrollo de una vida humana plena: en la lucha por la libertad 



67

La libertad como hilo conductor para la clasificación de los derechos

el primer objetivo es el de asegurar a todos los miembros del cuerpo social, 
en especial a los menos favorecidos, la posibilidad de satisfacer sus nece-
sidades vitales mínimas, lo que constituye a su vez una etapa en el camino 
hacia la satisfacción de las necesidades ligadas con una condición humana 
más rica y desarrollada. Al igual que en los derechos civiles, también en la 
lista de los derechos sociales y económicos nos encontramos antes que todo 
con el derecho a la vida; pero en este caso no se trata simplemente de garan-
tizar la incolumidad física frente a las amenazas externas, sino de garantizar 
los medios para poder vivir de manera digna. De acuerdo con la lógica de 
la tradición liberal decir que el individuo tiene derecho a vivir significa que 
el poder público debe tratar con todos los medios de neutralizar las accio-
nes violentas que podrían poner en peligro su subsistencia; sin embargo, la 
posibilidad real de vivir depende en últimas de sus destrezas y habilidades 
para encontrar en el mercado los medios de subsistencia. De acuerdo con 
la lógica de los derechos sociales y económicos, en cambio, el derecho a la 
vida incluye como un aspecto irrenunciable el derecho del individuo a los 
bienes indispensables para poder vivir. Se proclama así el derecho para toda 
persona “a un nivel de vida adecuado”, lo que incluye el acceso a bienes 
primarios como la alimentación, el vestido y la vivienda; se consagra “el 
derecho fundamental de toda persona a estar protegida contra el hambre”14 
y, como contrapartida, se expresa la necesidad de que los gobiernos mejoren 
los métodos de producción, impulsen la aplicación de tecnologías, y que los 
países más ricos asuman el compromiso de una “distribución equitativa de 
los alimentos mundiales en relación con las necesidades”15.

Un corolario del “derecho social a la vida” lo constituye el derecho al 
trabajo, concebido como “el derecho de toda persona a tener la oportunidad 
de ganarse la vida mediante un trabajo libremente escogido o aceptado”16. 
Puesto que el acceso a los medios de subsistencia por fuera del esfuerzo y 
del trabajo desentona con el ethos de la modernidad, caracterizado por la 
condena del ocio y por la valoración de la productividad, la persona obli-
gada a recibir de la asistencia privada o pública los medios de subsistencia 
percibe que esta condición de necesidad extrema y de dependencia afecta su 
autoestima y su dignidad. También los derechos civiles incluyen el derecho 
al trabajo. Sin embargo, en el contexto de los derechos relacionados con 
la libertad como no-interferencia, “derecho al trabajo” significa antes que 
todo la posibilidad de cada individuo de emplear libremente sus capacida-
des y habilidades, sin ninguna traba ni impedimento externo. En cambio, 
en el contexto de los derechos sociales esta exigencia tan peculiar de la 
modernidad reclama al mismo tiempo unas garantías mínimas para encon-
trar un trabajo productivo y para conservarlo, el acceso a una formación  



68

Angelo Papacchini

técnico-profesional para competir en el mercado con talentos y méritos, 
el derecho de huelga, condiciones salubres y una jornada de trabajo que 
no agote sus energías físicas y mentales, espacios suficientes de descanso 
y de tiempo libre. Todo esto implica la obligación por parte del Estado de 
impulsar el fomento del desarrollo económico para incrementar el empleo, 
reducir la tasa de desocupación, proteger al obrero del peligro de un despido 
arbitrario o de un trato inhumano e injusto de parte de los patronos, legislar 
para que los salarios sean equitativos, de acuerdo con el principio: salario 
igual por trabajo igual, etc.

Un lugar destacado entre los derechos sociales lo ocupa también el de-
recho a la educación, que asegura al individuo la posibilidad de lograr 
el pleno desarrollo de la personalidad y la satisfacción de necesidades de 
orden superior, ligadas con la cultura, el arte y la ciencia. Como corolario 
de este derecho se plantea la obligación por parte del Estado de asegurar a 
todos los ciudadanos el acceso gratuito y libre a la educación primaria, de 
ampliar de manera progresiva la cobertura de la enseñanza secundaria, y 
de hacer accesible la enseñanza superior de acuerdo con las capacidades. 
Completan el espectro de los derechos sociales y económicos el derecho 
a la seguridad social, “el derecho de toda persona al disfrute del más alto 
nivel posible de salud física y mental”, las garantías para la protección y el 
bienestar de la familia17.

Esta tercera clase de derechos implica una diferente relación con el poder 
estatal: puesto que estos “droits de créance” son pensados como reivindica-
ciones frente al Estado para obtener prestaciones y beneficios, el poder del 
Estado es percibido como una ayuda más que como una amenaza, como una 
instancia que asegura bienestar y justicia. Con los derechos sociales ya no 
se trata de defender un ámbito de libertad negativa, en contra de un poder 
político siempre más fuerte, organizado y amenazante; la tarea principal 
es la de exigir la intervención de este poder para que el individuo pueda 
realizar sus potencialidades en un marco de oportunidades para todos. El 
paso de la libertad negativa a la libertad positiva es un tránsito de una visión 
pesimista del poder a una concepción que no excluye su posible uso para 
redistribuir las riquezas y para realizar programas de bienestar social. De 
acuerdo con la lógica que inspira esta clase de derechos, las necesidades 
insatisfechas de algunos implican derechos en relación con aquellos que 
poseen más de lo estrictamente necesario18; y en la medida en que la posi-
bilidad real de hacer eficaz este ideal de justicia pasa por el poder estatal, 
este último desempeña un papel esencial para la redistribución equitativa 
de los recursos y la defensa de los más desamparados. El correlato de los 
derechos sociales lo constituye la noción de “Estado social de derecho”, que 



69

La libertad como hilo conductor para la clasificación de los derechos

se justifica y legitima con base en su capacidad de asegurar las demandas de 
bienestar de los ciudadanos.

De otro lado, en la medida en que los derechos sociales están ligados 
con la satisfacción de necesidades, resulta más difícil precisar y delimitar 
su alcance: es relativamente fácil definir las necesidades vitales mínimas 
de supervivencia; lo es mucho menos definir lo que significa en cada caso 
el derecho a los medios indispensables para una existencia digna. Por eso 
es que se puede hablar aquí de una tarea abierta, que se realiza de manera 
paulatina y progresiva, de acuerdo con la dinámica de las necesidades y con 
la disponibilidad de recursos. Los derechos civiles son de realización inme-
diata; los derechos sociales, en cambio, son pensados como demandas que 
se irán realizando de manera progresiva, de acuerdo con la disponibilidad 
de recursos, hasta lograr la plena efectividad19.

Notas

1	 “El modelo liberal de libertad –sostiene Peces-Barba– es el primero en la historia, y utiliza como 
vehículo cultural inicial la ideología del iusnaturalismo racionalista. Es la idea de libertad como 
no-interferencia, como creación de un espacio libre a través del Derecho para el desarrollo de la 
autonomía de la voluntad privada [...]. Es la libertad de hacer lo que se quiere, la libertad concebi-
da como límite al poder [...]. Es la libertad que Constant llama, sesgadamente, de los modernos” 
(Op. cit.,p. 50).

2	 I. Berlin. “Dos conceptos de libertad”, La filosofía política (A. Quinton ed.), F. C. E., México - 
Madrid - Buenos Aires, 1974, p. 217.

3	 Ibíd., p. 219. “La libertad –prosigue el autor– es ausencia de interferencia más allá de la frontera 
cambiante, pero siempre reconocible”. La dimensión de este espacio sagrado varía de acuerdo con 
el carácter más o menos optimista o pesimista acerca de la naturaleza del ser humano. Sin em-
bargo, independientemente de los límites más o menos estrechos, “debemos mantener una zona 
mínima de libertad personal, so pena de degradar o negar nuestra naturaleza”.

4	 “La liberté –reza el artículo cuarto de la Declaración de derechos del hombre y del ciudadano de 
1789– consiste àpouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui”.

5	 Sobre esta idea tan propia de la tradición socialista de la libertad como liberación del hambre y de 
las necesidades se encuentran indicaciones muy interesantes en el artículo de S. Petrucciani, “Tre 
concetti di libertá”, Critica marxista Nº 1, Roma, 1992.

6	 “El modelo socialista de libertad –escribe Peces-Barba– es el último en el tiempo. Pretende incor-
porar elementos igualitarios a la libertad y excluir de la misma a las dimensiones con imposible 
contenido igualitario como la propiedad. Pretende crear las condiciones para que todos puedan 
disfrutar de las demás dimensiones de la libertad. Pretende, en definitiva, extender a la clase tra-
bajadora los beneficios de la revolución liberal. Está impulsado por el socialismo reformista, que 
desde Blanc, Lasalle, Bernstein, los austro-marxistas y en España Fernando de los Ríos o Bestei-
ro, pretende integrar el ideario socialista con las conquistas progresivas del Estado liberal: par-
lamentarismo, Estado de Derecho, derechos humanos”. El autor español anota además que esta  



70

Angelo Papacchini

preocupación por “las condiciones reales y efectivas para la generalización del disfrute de la liber-
tad no es un principio incompatible con el modelo liberal y con el democrático...” (Op. cit., p. 50).

7	 Op. cit., pp. 110-111.
8	 Los documentos más recientes condenan con especial vigor esta forma de violencia, que consti-

tuye quizás la violación más grave e inaceptable de la dignidad humana. Por tortura se entiende 
aquel conjunto de prácticas por medios de las cuales se inflige a las víctimas daños graves, o 
sufrimientos físicos o mentales, para obtener informaciones o confesiones, para castigarlas o inti-
midarlas. El derecho a no ser torturado constituye quizás el único derecho inderogable en sentido 
absoluto.

9	 F. Newman, K, Vasak, “Derechos civiles y políticos”, Las dimensiones internacionales de los 
derechos humanos, vol. I, Serbal/Unesco, Barcelona, 1984, p. 237.

10	 Ya en el texto de la Revolución francesa la apropiación de la doctrina rousseauniana de la volun-
tad general introduce una nueva dimensión de la libertad, no del todo compatible con la libertad 
como no interferencia: la consagración del derecho del individuo a participar en la formación de 
la voluntad general nos muestra que la libertad del individuo no se agota en la demarcación de 
una esfera privada de independencia y autonomía y que incluye como un aspecto sustancial la 
participación activa en los asuntos públicos. Al lado de la libertad de los modernos obtiene así un 
reconocimiento también la “libertad de los antiguos”, la libertad del ciudadano, base y sustento de 
los derechos ligados con el ejercicio de la democracia.

11	 B. de Castro Cid, Op. cit., p. 111.
12	 “Pacto internacional de Derechos civiles y políticos”, art. xxv Folleto informativo del Centro de 

derechos humanos de las Naciones Unidas, Ginebra, 1989, p. 53.
13	 “Pacto internacional de derechos Económicos, Sociales y Culturales”, Preámbulo, Folleto infor-

mativo de las Naciones Unidas, ed. cit., p. 28.
14	 Ibíd., p. 33.
15	 Ibíd., art.11, p. 34.
16	 Ibíd., Art.6, p. 31.
17	 La inclusión de esta nueva clase de derechos económicos y sociales constituye uno de los aportes 

y logros de la Declaración de derechos de la ONU, que de esta forma enriquece y amplía la lista y 
la concepción misma de los derechos, puesto que la inclusión de unos derechos a la educación, al 
trabajo, a la salud y a la vivienda presuponen cambios sustanciales en la concepción de la libertad 
y en la visión del poder.

18	 “Si algunos individuos carecen de la posibilidad de satisfacer sus necesidades primarias y otros 
poseen recursos que no representan necesidades básicas para ellos, se cree que los primeros tienen 
demandas legítimas acerca de los bienes de los últimos”. T. Machan, “The Nonexistence of Basic 
Welafre Rights”, ed. cit., p. 66.

19	 Como bien lo anota Ladrière, es posible fijar con precisión un límite al uso legítimo del poder del 
Estado en relación con la libertad negativa; en cambio los derechos sociales sugieren una tarea 
casi indefinida y “expresan una exigencia más que un contenido enteramente analizable: se re-
fieren al futuro más que al presente, indican un camino a seguir, más que una conducta actual; se 
parecen a una idea regulativa en sentido kantiano; son un deber ser, más que un ser” (“Les droits 
de l’homme et l’historicité”, en Vie sociale et destinée, Duculot, Gembloux, 1973, p. 120).



Capítulo 3

NUEVAS CLASES DE DERECHOS

El dinamismo constante en las demandas de libertad y dignidad, que 
adquieren rasgos y caracteres distintos en momentos históricos y en contex-
tos culturales diferentes, pone en entredicho la posibilidad de concebir los 
derechos humanos como un sistema cerrado y estático. La historia pasada 
y reciente nos indica con claridad que las reivindicaciones de libertades 
básicas se amplían y enriquecen, en un proceso constante de redefinición y 
adecuación a las certezas compartidas, a la conciencia de nuevas necesida-
des y de nuevas opciones abiertas por el desarrollo científico y tecnológico, 
a la irrupción en la arena política de nuevos sujetos y de nuevas demandas 
de reconocimiento, etc. La experiencia de este último medio siglo refuerza 
esta tesis, puesto que hemos asistido a la proclamación de nuevos derechos, 
de nuevas demandas de libertad por parte de individuos y pueblos, a una 
nueva manera de concebir las relaciones con la naturaleza; lo que significa 
también que la Carta de derechos proclamada después de la segunda guerra 
mundial, si bien sigue siendo un punto de referencia obligado, necesita ser 
complementada con estas nuevas reivindicaciones, con los denominados 
derechos de tercera y cuarta generación.

Aplicación de los derechos del hombre 
en general a categorías específicas de seres humanos

En estos últimos años –escribe Bobbio– se ha venido incrementando la cantidad de 
bienes considerados merecedores de ser protegidos; y se ha extendido la titularidad 
de algunos derechos típicos a categorías específicas del ser humano, puesto que se 
ha impuesto la tendencia a considerar al hombre en la especificidad y concreción 



72

Angelo Papacchini

de sus diferentes formas de ser en la sociedad, como niño, anciano, enfermo, más 
que como un ente genérico o como un ser humano en abstracto. En substancia, más 
bienes, más sujetos, más roles y status del único individuo1.

El hombre aparece diferenciado de acuerdo con el sexo, la edad, el es-
tado de salud; y en la medida en que en cada una de estas especificaciones 
se presentan necesidades y prioridades distintas, surgen las declaraciones 
de derechos de la mujer, del anciano, del niño2, del enfermo, etc. La idea 
que inspira estas declaraciones sigue siendo la aspiración a un trato igual 
y a iguales derechos: se trata de extender a las diferentes categorías de in-
dividuos los derechos proclamados para el hombre en general. Es la lógica 
que inspiraba la declaración de derechos de la mujer redactada por Olym-
pe de Gouges, en respuesta al trato discriminatorio hacia las mujeres por 
parte de los actores de la Revolución Francesa. En realidad, el texto de la 
Declaración no planteaba de manera explícita una discriminación en contra 
de la mujer. Sin embargo, todos parecían dar por descontado en la práctica 
que los derechos del hombre en general se limitaban en realidad al varón, y 
que la mujer aparecía incluida en esta categoría general de humanidad sólo 
cuando se hablaba de obligaciones. De aquí la propuesta de Olympe, quien 
reproduce el texto de la declaración, ampliándola: en todos los pasos en que 
se habla de derechos del hombre ella añade “y de la mujer”.

Al mismo tiempo, las luchas por los derechos de la mujer muestran que 
el imperativo de la igualdad y la obtención de iguales derechos civiles, so-
ciales y políticos constituyen una conquista importante, pero insuficiente. 
En las últimas décadas la atención se ha concentrado en las diferencias li-
gadas con el sexo, más que en la igualdad genérica, lo que ha significado 
un cambio significativo en el sentido y alcance de las demandas y reivindi-
caciones de la mujer. De acuerdo con estos nuevos enfoques, la liberación 
femenina no puede agotarse en la lucha contra la discriminación, o en la 
apertura a la mujer de ese universo político limitado antes de manera ex-
clusiva a los varones. Lo que solicitan ahora con mayor fuerza los movi-
mientos feministas es el derecho a modificar las reglas y el sentido de este 
universo político, para que responda a sus valores y a su concepción de la 
vida. Las mujeres reclaman una relación distinta entre vida pública y vida 
privada, una valoración distinta y un reconocimiento de la cotidianeidad 
en la que se desenvuelven como madres, esposas, etc. En este terreno se 
ha ventilado con mayor fuerza un derecho a la diversidad, como una forma 
de complementar, más que desplazar, la consigna tradicional ligada con el 
derecho a un trato igual y no discriminatorio3.



73

Nuevas clases de derechos

Los derechos de los pueblos

Otro cambio substancial tiene que ver con la proclamación de los dere-
chos de los pueblos, sustentada en la idea de que los sujetos de los derechos 
humanos no son solamente los individuos, sino también unidades más gran-
des como etnias y pueblos. Todos los pueblos –leemos en el Pacto interna-
cional de derechos económicos, sociales y culturales– tienen el derecho de 
libre determinación:

[...] Para el logro de sus fines, todos los pueblos pueden disponer libremente de sus 
riquezas y recursos naturales, sin perjuicio de las obligaciones que se derivan de la 
cooperación económica internacional basada en el principio de beneficio recíproco, 
así como del derecho internacional4.

Al hablar de derechos de los pueblos, los sujetos o portadores de dere-
chos ya no son las personas naturales, sino las naciones y Estados, instancias 
que reivindican, de manera análoga a los individuos, una autonomía plena 
en sus políticas y en el uso de los recursos, al igual que el derecho a la asis-
tencia por parte de la comunidad internacional en caso de necesidad o cala-
midad. Por cierto, en este terreno surgen dificultades adicionales, sobre todo 
en relación con el destinatario concreto de estas reivindicaciones. En efecto, 
en el caso de los derechos de las personas o de los ciudadanos, se cuenta 
con el poder del Estado para asegurar el goce de los derechos de la esfera 
individual y el acceso a los bienes ligados con la satisfacción de las nece-
sidades básicas por medio de políticas de bienestar. En cambio, en las rela-
ciones entre Estados se encuentra todavía muy lejana la posibilidad de que 
la humanidad civilizada cuente con un poder coactivo imparcial y justo para 
sancionar a las potencias que irrespetan el derecho a la autodeterminación 
de los pueblos, o que incumplen con sus obligaciones de solidaridad con los 
países más necesitados5. Con esto no queremos quitarle importancia a esta 
nueva clase de derechos, que en algunas ocasiones pueden tener eficacia; sin 
embargo, hasta tanto no se realice el sueño kantiano de una fuerza legítima 
con poder por encima de los Estados, los derechos de los pueblos seguirán 
siendo reivindicaciones y aspiraciones de carácter eminentemente moral. 

 Los derechos de las generaciones futuras 

Hace dos siglos Thomas Paine llamaba la atención sobre el hecho de 
que ninguna generación puede hipotecar los derechos de las generaciones 
futuras: “ninguna generación tiene en su poder interrumpir la transmisión 
de los derechos”. Al afirmar este principio, el teórico norteamericano tenía 



74

Angelo Papacchini

en mente antes que todo el peligro de que la aceptación de la esclavitud por 
parte de una generación pudiese comprometer el derecho a la libertad de 
las generaciones futuras6 y polemizaba en concreto con la idea de Burke, 
según la cual la alienación de derechos y libertades de una generación no 
podía ser revocada de manera arbitraria por la generación siguiente. En la 
actualidad, en cambio, la reivindicación de un derecho para las generacio-
nes futuras tiene un sentido distinto. Hoy en día es bastante remota la po-
sibilidad de que una generación entera decida renunciar para siempre a las 
libertades adquiridas y pretenda que esta renuncia se conserve de manera 
indefinida. En cambio, es muy real el peligro de que el uso indiscriminado 
de los recursos por parte de una o varias generaciones afecte y comprometa 
seriamente, o de manera irreversible, el igual derecho de las generaciones 
futuras a un aire limpio, a un ambiente no contaminado, a unos recursos 
alimenticios abundantes, etc. En estas últimas décadas ha venido cobrando 
siempre más fuerza la idea de que el uso indiscriminado de los recursos, 
ligado con el desarrollo salvaje, desordenado y violento de la sociedad in-
dustrial avanzada, el armamentismo creciente y la contaminación ambiental 
pueden perjudicar, en forma irreversible, el derecho a una vida sana o, qui-
zás, el derecho a la vida sin más. Es lo que han visto y denunciado autores 
como Benjamín, Adorno, Marcuse, y en la actualidad muchos de los expo-
nentes de la post-modernidad, quienes coinciden en la necesidad de que se 
modifique la forma de concebir las relaciones del hombre con la naturaleza. 
Ya es hora de acabar con ese modelo centrado en la idea del hombre como 
señor y tirano de la naturaleza, una consecuencia directa de la metafísica 
de la subjetividad y de la ontología del trabajo, para establecer sobre otras 
bases y desde otra óptica las relaciones hombre-naturaleza. La carrera fre-
nética hacia el despilfarro de los recursos, la proliferación de necesidades 
impuestas por el mercado y por la obsesión del consumo, se enfrenta ya con 
las voces de protesta de quienes llaman la atención acerca de los peligros 
que esta forma reductiva y unilateral de concebir el progreso de la civiliza-
ción puede significar para el destino de la humanidad y reclaman con fuerza 
que se detenga esta marcha acelerada y hasta demencial, que puede llevar a 
la humanidad al borde del abismo y de la destrucción. Otros denuncian con 
especial énfasis el peligro de las armas nucleares, que pueden comprometer 
la posibilidad de supervivencia de la vida humana y de la vida sin más.

Los movimientos ecológicos concentran sus reivindicaciones y luchas 
precisamente en la idea de que todo ser humano, tanto de la generación 
actual como de las generaciones futuras, posee por igual el derecho a gozar 
de los recursos naturales, del aire no contaminado; y ven en el consumo 
creciente y en el incremento de la contaminación una amenaza muy seria 



75

Nuevas clases de derechos

para el goce de este derecho. De acuerdo con este enfoque, se amplía y 
enriquece el sentido y alcance del derecho a la vida, que incluye ahora la 
defensa de las condiciones para el desarrollo de la vida, el derecho a una 
relación pacífica y armónica con la naturaleza, el derecho a vivir a gusto en 
un ambiente no perturbado por los efectos nefastos de un supuesto “progre-
so” de la civilización7. 

Los derechos de los animales 

La crítica radical de la civilización tecnológica y la condena del uso in-
discriminado de los recursos se fundamentan, en algunos casos, en un pru-
dente utilitarismo, que considera conveniente cierta moderación en el uso 
actual de los recursos, con miras a asegurar su reproducción en el futuro. 
En otros casos, en cambio, la preocupación por la ecología acaba por po-
ner en entredicho la legitimidad y conveniencia de atribuirle al ser humano 
un valor privilegiado y especial en el marco de la naturaleza. De acuerdo 
con esta tesis más radical, el hombre no es el único sujeto de derechos, ni 
tiene porqué reivindicar un status o un trato privilegiado; al contrario, debe 
aprender a compartir con los demás seres vivientes el derecho a la vida y 
el derecho al uso de los recursos8. Se cuestiona así la función del hombre 
como centro, dueño y explotador de la naturaleza y del universo; y al mismo 
tiempo se empieza a cuestionar la idea de que sólo existan derechos “hu-
manos”. De acuerdo con algunos autores, sería ya tiempo de acabar con el 
antropocentrismo y con el especieismo, uno de los mitos más arraigados en 
la conciencia de Occidente, para considerar lo real desde la perspectiva del 
universo, más que desde la estrecha y limitada perspectiva de los humanos. 

De aquí la idea de que también los animales poseen derechos. De acuer-
do con los defensores de los derechos de los “animales no-humanos”, se 
debería acabar con el trato preferencial y los privilegios infundados atribui-
dos a nuestra especie, puesto que valorarla simplemente porque es nuestra 
constituiría una actitud tan irracional como la de quien reivindica de manera 
unilateral los valores de su tierra, de su sexo o de su raza. Deberíamos ganar 
un punto de vista más abierto, para poder mirar al universo desde una pers-
pectiva no estrechamente humana9: renunciando a nuestro talante despótico 
y a la pretensión de ser la especie privilegiada, tendríamos que asumir una 
actitud más respetuosa hacia las demás expresiones de vida10. Estos autores 
insisten también en la idea de que los animales, lejos de ser “autómatas sin 
alma”, comparten con el hombre la capacidad de sentir dolor y placer, con 
el agravante de que en el caso del animal, que no tiene “nada más en qué 
pensar”, el dolor resultaría aún más insoportable; y en contra de la tendencia  



76

Angelo Papacchini

a sobrevalorar la diferencia específica y a acentuar la separación entre hom-
bre y animal, ellos resaltan la continuidad y las semejanzas, mostrando 
cómo algunas especies logran desarrollar un cierto grado de autonomía, que 
si bien no coincide con la autonomía moral en sentido kantiano, de todas 
formas les permite elegir entre diferentes alternativas, de acuerdo con sus 
preferencias y gustos11. También “los animales no humanos” serían sujetos 
de derechos y merecerían ser tratados de manera respetuosa como fines en 
sí valiosos, con el consiguiente cuestionamiento del privilegio abusivo que 
se ha atribuido el ser humano de utilizarlos y sacrificarlos para su propia 
subsistencia y sus propios fines12; y no se trataría de meras concesiones 
impuestas por sentimientos de benevolencia, sino más bien del respeto de 
ese principio elemental de justicia que exige la imparcialidad y nos obliga a 
tratar por igual a sujetos sustancialmente iguales. Habría que acabar por lo 
tanto con el trato discriminatorio hacia los animales, tan irracional, injusto 
e inmoral como la discriminación fundada en la raza o en el sexo, transfor-
mando de manera radical nuestra actitud hacia los animales, y asumiendo 
como bandera de las nuevas generaciones la liberación y los derechos de 
estos seres vivientes por tanto tiempo pisoteados. “Muchos de los miembros 
de la especie llamada homo sapiens que se han manifestado en contra de la 
discriminación –anota P. Cohn– practican sin titubeos una clase particular 
de discriminación: la discriminación contra los animales”13, sin caer en la 
cuenta de lo inconsistente que resulta luchar contra la discriminación sexual 
o racial y conservar al mismo tiempo la discriminación con base en la per-
tenencia a una especie determinada. Y así como en el pasado la lucha por 
los derechos se ha dirigido contra formas de privilegios basados en el color 
de la piel, en los rasgos sexuales o en las diferencias sociales, la tarea del 
presente, destinada a “revolucionar” nuestra cultura, sería la de acabar con 
el trato discriminatorio en contra de los animales14.

Los abanderados de estas nuevas reivindicaciones aseguran también que 
asumir una posición en favor de los animales no significa afectar los intere-
ses de la humanidad: “estar ‘por’ los animales no significa estar ‘en contra’ 
de los humanos”15; y así como la liberación de la mujer resulta a la larga un 
buen negocio para el hombre, quien gana el reconocimiento y la compañía 
de un ser autónomo y libre como él, esta nueva campaña de liberación ten-
dría efectos benéficos para los derechos del propio ser humano. Las ventajas 
de esta convergencia de intereses y de la inclusión de los animales entre los 
sujetos de derechos se apreciaría en especial en el caso de los individuos hu-
manos incapaces de transformarse en agentes morales, quienes resultarían 
favorecidos con la eliminación del principio que sustenta la discriminación 
de los animales. Si limitamos el respeto y los derechos exclusivamente a 



77

Nuevas clases de derechos

los agentes morales capaces de actuar como miembros responsables de la 
comunidad moral y de asumir de manera autónoma compromisos y obli-
gaciones, no existirían argumentos valederos para no excluir también de 
este respeto mínimo a aquellos miembros de la especie humana (como los 
retrasados mentales o los niños) incapaces de autonomía moral y de una 
conducta responsable. En caso de conservar este principio discriminatorio 
contra los animales nos veríamos por ende obligados a concluir también 
“que algunos individuos humanos, aun perteneciendo a la especie homo 
sapiens, no pertenecen a la comunidad moral”16. 

Nosotros pensamos, al contrario, que esta extensión de los derechos a 
sujetos no humanos significaría de hecho la destrucción y el fin de la teo-
ría de los derechos humanos. En efecto, una vez eliminada la diferencia 
entre “animales humanos” y “animales no humanos”, todos igualmente 
merecedores de cuidado y respeto, el único criterio que nos quedaría para 
diferenciar a los sujetos que poseen un “valor intrínseco” de aquellos que 
pueden ser instrumentalizados sin problemas es la posesión de algunos 
rasgos que hacen de un ser viviente un “sujeto de una vida”17. A nuestro 
juicio, planteamientos de esta naturaleza constituyen en el mejor de los 
casos un escape frente a los graves problemas de violencia que padecemos 
a diario; y pueden resultar peligrosos en cuanto que, ante esta ampliación 
desmedida de los sujetos vitales protegidos, en la práctica nadie tomaría 
muy en serio la teoría de los derechos. De otro lado, quienes reivindi-
can derechos para los animales acostumbran sustentar estos derechos en 
la simpatía que despiertan el dolor y el sufrimiento ajeno. Sin embargo, 
nuestra sensibilidad al dolor no reacciona con la misma intensidad frente 
a los animales bellos, tiernos y mimados que frente a los feos, pequeños 
y repugnantes. Y si también el derecho de los humanos se fundase exclu-
sivamente en una base tan frágil y variable, es evidente que los sujetos 
escasamente agradables o de dudosa moralidad, poco o nada podrían es-
perar de la solidaridad y de la simpatía ciudadana; ésta tiende más bien a 
experimentar cierta satisfacción ante el sufrimiento y la violencia padeci-
dos por seres que considera poco dignos de estimación. Por lo demás, las 
propuestas de los defensores de los derechos de los animales nos obligan 
a dedicar mayor atención a la fundamentación de los derechos del ser hu-
mano, sin aceptar como un postulado obvio y evidente de por sí la idea, 
por mucho tiempo no cuestionada, de la dignitas hominis y de su derecho 
a ser tratado como el fin último del universo.



78

Angelo Papacchini

Notas

1	 N. Bobbio, Op. cit., p. 68.
2	 La Convención sobre los derechos del niño, proclamada por la ONU en 1989, plantea la necesidad 

de una protección especial para que los niños puedan gozar del derecho a la vida, al bienestar, 
a la salud, a un trato humano en el seno de la familia, a una educación que asegure el desarrollo 
armónico de su personalidad, a la privacidad e incluso el derecho a la libertad de pensamiento, 
conciencia y religión.

3	 “La mujer que un tiempo carecía de capacidad jurídica e incluso de la disponibilidad de su cuerpo 
y de su vida –escribe C. Mancina– se ha transformado en un sujeto que goza de los mismos de-
rechos que el hombre, y de manera más lenta está conquistando oportunidades de vida parecidas. 
Esto no significa, sin embargo, el fin de la dominación sexual, puesto que no modifica el hecho de 
que los dos sexos poseen cada uno un status diferente en su existencia social: el hombre se pone a 
sí mismo como universal, la mujer en cambio como un sujeto particular que se aleja de este patrón 
universal, y que se ve obligada a adaptarse a formas universales que tienen como base el elemento 
masculino. De aquí el malestar en la existencia femenina, incluso en la más emancipada; y de 
este malestar surge la insistencia actual de las mujeres en el tema de la diferencia, más que en la 
igualdad. La ‘liberación’ de las mujeres no puede por lo tanto limitarse a su participación en la 
personalidad humana y a los derechos conexos con ella, puesto que esta personalidad y estos de-
rechos han sido concebidos con base en la exclusión del sexo femenino de lo universal-humano, y 
por lo tanto con base en la exclusión de la mujer de la ciudadanía, y presuponen la destinación del 
sexo femenino a una esfera de relaciones familiares y afectivas consideradas indiferentes frente a 
la forma de pacto social”. Por lo anterior, se hace necesaria una redefinición del pacto social, que 
tome en cuenta las diferencias sexuales y no se limite a “esconder la dimensión concreta de estas 
diferencias: necesidades, sentimientos, cuerpos, nacimientos y muertes”. “Teoría dell’identitá e 
questione femminile”, Oltre Gramsci con Gramsci, Critica marxista (marzo-junio 1987), Editori 
Riuniti, Roma, p. 181.

4	 “Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales”, art. 1, ed. cit., p. 29.
5	 La experiencia más reciente nos muestra que este poder coactivo en nombre de los valores supe-

riores de la civilización y de humanidad lo ejerce precisamente la potencia que ha irrespetado en 
reiteradas ocasiones el derecho a la autodeterminación de los pueblos.

6	 T. Paine, I diritti dell’uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978, p. 188.
7	 “El hecho de que los demás seres vivos no posean la capacidad de comprender lo que es la vida, de 

cuya realidad también participan –escribe L. J. González– no quiere decir que pierdan el derecho 
a vivir que la misma vida les confiere”. L. José González, Ética ecológica para América Latina, 
Editorial El Buho, Bogotá, 1991. p. 15. “El derecho de la humanidad a la vida y, por consiguiente 
a las condiciones estructurales que la sostienen –prosigue el autor– justifican la existencia del 
derecho a que los animales y los vegetales vivan en condiciones adecuadas. Si este derecho no se 
protege, se viola el derecho humano a la vida”. Ibíd.,p. 15. Por lo demás, si bien el autor considera 
la vida como un valor absoluto, e incluso como el único valor absoluto, de todas formas reconoce 
que “es una ley natural que las especies superiores de vida se desarrollen valiéndose de las infe-
riores”, Ibíd., p. 20.

8	 “En los movimientos ecológicos emerge casi un derecho de la naturaleza a ser respetada y no 
explotada”. N. Bobbio, Op. cit., p. 69.

9	 “Si los animales pudiesen adoptar un punto de vista utilitario –sostiene P. Cohn– afirmarían que la 
suma total de placer en el mundo aumentaría si los seres humanos desaparecieran”. “Los derechos 



79

Nuevas clases de derechos

de los animales” en J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Ética aplicada. De la violencia al aborto, 
Alianza Editorial, Madrid, 1983, p. 80.

10	 La presunción de la unicidad, comenta T. Regan, “es aceptable sobre bases religiosas, pero resulta 
indefendible desde un punto de vista científico”. T. Regan, I diritti animali, Garzanti, Milano, 
1990, p. 60.

11	 De acuerdo con Reagan, “es altamente improbable que los animales sean autónomos en un sentido 
kantiano”. Sin embargo, si bien “no son capaces de actuar con base en razones de acuerdo con 
las cuales debería comportarse cada individuo en situaciones análogas”, los animales gozan de 
autonomía si por ella entendemos “la capacidad de tener preferencias, al igual que la capacidad de 
actuar para su satisfacción”. Ibíd., pp. 128-129.

12	 Por lo demás, en este terreno específico del derecho a la vida existen diferencias significativas 
entre los que propugnan derechos para los animales: algunos se limitan a reivindicar para los ani-
males una vida y una muerte sin sufrimiento, alegando que la muerte no constituye un daño muy 
serio para un ser que carece de la perspectiva del futuro; los más radicales, en cambio, hablan de 
un derecho a la vida sin más, que debería ser igualmente protegido para todo ser viviente. Autores 
más cautelosos no hablan de derechos, sino de intereses de los animales, que habría que respetar 
y que sería necesario armonizar con el interés de los humanos.

13	 J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Ética aplicada. De la violencia al aborto, ed. cit., p. 59.
14	 P. Cohn afirma que “existen interesantes analogías entre los movimientos de liberación a que 

antes me referí –liberación de los negros, liberación de la mujer– y el movimiento en favor de la 
liberación de los animales”. J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Op. cit., p. 61.

Estas presuntas analogías resultan a nuestro juicio denigrantes para las mujeres y para las mi-
norías étnicas, puesto que en su esfuerzo por acentuar las semejanzas, la autora parece olvidar o 
descuidar el papel activo jugado por las mujeres y los negros en las reivindicaciones y luchas por 
sus derechos y libertades.

15	 T. Regan, Op. cit., p. 219.
16	 Ibíd., p. 218. Refiriéndose más específicamente a la teoría kantiana Regan observa además que si 

Kant fuese de verdad coherente con sus principios, no podría pensar “que todos los seres huma-
nos, incluidos los pacientes morales, sean fines en sí mismos”; una vez asumido que es la autono-
mía moral lo que sustenta la dignidad y los derechos humanos, debería concluir que quienes ca-
recen de estos atributos deberían quedar excluidos de la sociedad y de la comunidad de derechos. 
Ibíd., pp. 255-257. Por su parte P. Cohn argumenta que “si no es injusto matar a un animal por 
las razones antes indicadas, acaso no sea injusto matar, sin causar sufrimiento, a un niño pequeño 
o inclusive a un adulto mentalmente retrasado. Ahora bien, aparte el hecho de que estas conclu-
siones se oponen a nuestras intuiciones morales básicas, no tenemos ninguna razón de peso para 
creer que somos más reales para nosotros mismos de lo que es un animal para consigo mismo”. La 
señora Cohn añade además que “algunos autores que han denegado derechos a los animales han 
opinado a la vez consistentemente que los individuos en los casos limítrofes de referencia carecen 
de derechos”. Op. cit., pp. 71-78.

17	 “Para que un individuo sea ‘sujeto de una vida’ –precisa T. Regan– no es suficiente que sea un 
ser viviente, ni que sea simplemente un ser consciente; es necesario que él tenga además deseos, 
percepción, memoria y sentido del futuro (también del propio futuro), una vida emocional con 
sentimientos de placer y dolor, intereses y preferencias, la capacidad de iniciar una acción en vista 
de la gratificación de sus propios deseos y la consecución de sus propios objetivos, la identidad 
psicofísica en el tiempo [...]. Quienes satisfacen el criterio de sujeto de una vida poseen un es-
pecífico tipo de valor –el valor inherente– y no pueden se considerados o tratados como meros 
receptáculos”. Op. cit., pp. 331-332.





PARTE SEGUNDA

TRADICIONES POLÍTICAS:
LIBERALISMO, SOCIALISMO 

Y DEMOCRACIA





Capítulo 4

TRADICIÓN LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

El privilegiar una clase de derechos por sobre las otras (derechos in-
dividuales, sociales o políticos) y considerarla como fundamental, carac-
teriza y diferencia a las teorías políticas clásicas: el liberalismo de corte 
individualista, el pensamiento radical-demócrata, la social democracia y 
el socialismo.

 La defensa de la libertad negativa 

Para el liberalismo clásico, que se remonta a la tradición de John Loc-
ke, Benjamín Constant, Alexis de Tocqueville y John Stuart Mill, el valor 
supremo lo constituye el derecho a una esfera de libertad individual que 
ningún poder, bajo ningún pretexto, puede violar. En este contexto, la pre-
ocupación fundamental es la de defender esta esfera íntima de las intromi-
siones y manipulaciones del poder siempre creciente del Estado. Lejos de 
ser un valor en sí, el Estado es un medio para asegurar el respeto de esta 
libertad negativa del individuo y su poder pierde legitimidad cuando sobre-
pasa las barreras inviolables de la autonomía individual. Esta esfera privada 
no puede ser sometida a la jurisdicción colectiva: es un área de privacidad, 
que el individuo tiene el derecho y el deber de defender contra toda coer-
ción o interferencia de instancias ajenas. Alienar este ámbito mínimo de 
libertad individual, sería renunciar a la condición de hombre. El énfasis de 
esta concepción no recae sobre el contenido de la libertad como despliegue 
y desarrollo de capacidades, sino en la necesidad de preservar de toda in-
terferencia ajena un terreno que es de exclusiva jurisdicción del individuo. 



84

Angelo Papacchini

Se trata de una libertad de... (liberty from...), de una libertad negativa, más 
que positiva.

Hay una esfera de la acción –escribe Mill– en donde la sociedad, en cuanto entidad 
distinta del individuo, no tiene más que un interés indirecto, si es que tiene alguno. 
Nos referimos a esa porción de la conducta y de la vida de una persona que no afecta 
más que al propio sujeto [...]. Nos referimos a lo que le atañe inmediatamente y en 
primera instancia, pues todo lo que afecta a un individuo puede afectar a otro a tra-
vés de él [...]. Esta es la esfera propia de la libertad humana. Comprende, en primer 
lugar, el dominio interno de la conciencia, exigiendo la libertad de conciencia en el 
sentido más amplio de la palabra, la libertad de pensar y sentir, la libertad absoluta 
de opiniones y de sentimientos, sobre cualquier asunto práctico, especulativo, cien-
tífico, moral o teológico1.

En este ámbito privado, tenemos todo el derecho de seguir nuestros gus-
tos e inclinaciones, de organizar la vida de acuerdo con nuestros principios 
y de buscar el placer, la felicidad y el interés como mejor nos plazca, “sin 
que nuestros semejantes nos lo impidan, en tanto que no les perjudique-
mos”2. En efecto, “la única libertad que merece este nombre es la de buscar 
nuestro propio bien a nuestra propia manera...”3. Es necesario defender esta 
área de libertad privada en especial contra el dominio siempre creciente de 
la sociedad, de la opinión pública y del Estado moderno que, con su aparato 
burocrático, “penetra mucho más a fondo en los detalles de la vida, llegando 
hasta a encadenar el alma”4.

El liberalismo clásico supone, por lo demás, que un sistema político que 
garantiza esta autonomía constituye el terreno más propicio para el desarro-
llo de las capacidades individuales. El Estado resulta indispensable para una 
vida social ordenada; 

Pero el mal comienza cuando, en lugar de estimular la actividad y las facultades 
de los individuos y de las instituciones, los sustituye con su propia actividad [...]. 
El valor de un Estado, a la larga, es el valor de los individuos que lo componen; y 
un Estado que pospone los intereses de la expansión y elevación intelectual de sus 
miembros en favor de un ligero aumento de la habilidad administrativa, en detalles 
insignificantes, un Estado que empequeñece a los hombres, a fin de que sean, en sus 
manos, dóciles instrumentos [...] llegará a darse cuenta de que, con hombres peque-
ños, ninguna cosa grande podrá ser realizada5.

La preocupación fundamental tanto de Mill como de Constant es la de 
poner límites a un poder que parece día a día más fuerte, centralizado y 
eficiente: el enemigo más peligroso lo constituye un poder desmedido, que 
tiende a superar las barreras impuestas por los derechos sagrados e inviola-



85

Tradición liberal y Derechos Humanos

bles de la libertad individual. “Un grado de poder demasiado grande –escri-
be Constant– constituye un mal por sí mismo, independientemente de quien 
lo ejerza. No importa que se le confíe a uno, a varios o a todos; siempre 
constituirá un mal”6. Su empeño teórico consiste, por lo tanto, en delimitar 
claramente estos límites y barreras, cuya violación transforman en ilegíti-
mo y despótico el poder del Estado. La tarea que se proponen Constant y 
Mill es la de analizar “la naturaleza y los límites del poder que pueda ser 
ejercido legítimamente por la sociedad sobre el individuo”7, diferenciando 
el uso válido y legítimo del uso indebido, que es el que transgrede los lími-
tes impuestos por los derechos individuales originarios. En esto se asemeja 
a la tarea que se impuso Kant en la Crítica de la razón pura: así como la 
teoría crítica kantiana descalifica el uso dialéctico de la razón, al mostrar 
que el conocimiento pierde validez cuando supera los límites marcados por 
la experiencia, la teoría de los clásicos liberales sostiene que el poder del 
Estado sólo es legítimo en la medida en que respete los límites impuestos 
por los derechos individuales. La aspiración a la totalidad, a lo absoluto, a 
la superación de toda barrera y límite en la justificación del poder tienen 
consecuencias tan negativas como las que el sistema kantiano atribuye a las 
pretensiones de la razón dialéctica: así como ésta transforma las categorías 
en ideas carentes de validez, así el uso del poder más allá de los límites 
señalados se transforma en instancia despótica, en amenaza para toda au-
téntica libertad. Por lo tanto el objetivo central ha de ser el de elaborar una 
“analítica del poder”, que determine su uso válido en oposición a una “dia-
léctica del poder”, que lo lleva a transgredir los límites que por naturaleza 
está en la obligación de respetar.

En toda teoría del poder, escribe Constant, “la cuestión fundamental si-
gue siendo el ámbito y los límites de la soberanía, ya que, antes de haber or-
ganizado una cosa, hay que determinar su naturaleza y su extensión”8; y los 
límites están claramente marcados por unos “eternos principios de justicia” 
y por ciertos derechos individuales originarios. Los ciudadanos –prosigue 
el autor francés.

Poseen derechos individuales e independientes de toda autoridad social o política, 
y cualquier autoridad que viole esos derechos es ilegítima. Los derechos de los 
ciudadanos son: la libertad individual, la libertad religiosa, la libertad de opinión, 
que comprende el derecho a su libre difusión, el disfrute de la propiedad, la garantía 
contra todo acto arbitrario. Ninguna propiedad puede atentar a esos derechos sin 
renunciar a su propio título9.



86

Angelo Papacchini

 El poder absoluto es el mal radical: la gran tarea es limitarlo y transfor-
marlo en un poder condicionado, limitado y legítimo. Resulta indiferente 
que el poder absoluto lo ejerza un tirano, un rey, una aristocracia o una 
asamblea popular: la cuestión central es su naturaleza y su carácter limitado 
o ilimitado, legítimo o despótico. Más aún, el peligro mayor no deriva tanto 
de las formas tradicionales de coerción y opresión, propias de los regímenes 
tiránicos, en que todo el mundo ve claramente una amenaza para la liber-
tad, cuanto de ciertas modernas teorías demócratas que, en nombre de una 
auténtica y verdadera libertad, llegan a justificar el despotismo más cruel de 
las asambleas populares sobre los individuos y la violación sistemática de 
la esfera de la libertad individual. En este sentido, el enemigo más peligroso 
para estos clásicos liberales es Rousseau, quien, con su teoría de la voluntad 
general, bajo el pretexto de que el individuo es tanto más libre cuanto más 
se identifica con ella, destruye los límites entre la esfera pública y la esfera 
privada y propugna una enajenación total y sin reserva de cada uno, con 
todos sus derechos, a la comunidad. Constant asegura que:

Para tranquilizarnos sobre las consecuencias del abandono tan absoluto de todas 
las partes de nuestra existencia en provecho de un ser abstracto, Rousseau nos dice 
que el soberano, es decir, el cuerpo social, no puede perjudicar ni al conjunto de sus 
miembros, ni a cada uno de ellos en particular; que al darse cada uno por completo, 
la condición es igual para todos, y que ninguno tiene interés en hacerla onerosa a los 
demás; que al darse cada uno a todos, no se da a nadie; que cada uno adquiere sobre 
todos los asociados los mismos derechos que él cede, y gana el equivalente de todo 
lo que pierde, con más poder para conservar lo que tiene10.

Pero de hecho Rousseau ha creado un poder inmenso, desmedido y 
monstruoso, cuyos efectos perniciosos para la libertad individual se han 
puesto de manifiesto en la dictadura jacobina.

A juicio de Constant, la alienación total de derechos y libertades en la vo-
luntad general conduce en la práctica a un totalitarismo tan absoluto como 
el planteado por Hobbes: con la ideología demócrata, bajo el ropaje de la 
asamblea popular, reaparece el Leviatán, más peligroso que las formas tra-
dicionales de despotismo. En cuanto fuente de moralidad y de legitimidad, 
esta voluntad general no encuentra por fuera de ella un valor que merezca 
ser respetado. El individuo que disienta podrá ser obligado a ser libre, sea a 
través de la coerción directa, sea a través de una adecuada educación que le 
haga ver y percibir sus auténticos y verdaderos intereses; cuando esto resul-
te imposible, no quedará otra alternativa sino eliminarlo, como un enemigo 
del cuerpo social. Además de engendrar un poder absoluto, sin límites, este 
pacto rousseauniano resulta también injusto e inicuo. No es cierto que cada 



87

Tradición liberal y Derechos Humanos

uno aliene por igual su libertad y sus derechos: “al darse cada uno a todos, 
no es verdad que no se da a nadie; al contrario, se da a los que actúan en 
nombre de todos”11, quienes aprovechan el sacrificio de los demás para sus 
propios intereses y para su sed de poder y hacen, de hecho, más onerosa 
la condición de la mayoría de los ciudadanos. Es necesario, por lo tanto, 
defenderse de esta ideología demócrata y denunciar su carácter despótico y 
tiránico. La universalidad de los ciudadanos –prosigue Constant–:

Es soberana en el sentido de que ningún individuo, ninguna fracción, ninguna aso-
ciación parcial puede arrogarse la soberanía si ésta no le ha sido delegada. Pero de 
ello no se sigue que la universalidad de los ciudadanos, o aquellos que han sido 
investidos con la soberanía, puedan disponer soberanamente de la existencia de los 
individuos. Hay, al contrario, una parte de la vida humana que es, por naturaleza, 
individual e independiente y que queda al margen de toda competencia social. La 
soberanía sólo existe de un modo limitado y relativo. Donde comienza la indepen-
dencia y la existencia individual, se detiene la jurisdicción de esta soberanía. Si la 
sociedad franquea esta línea, se hace tan culpable como el déspota cuyo único título 
es la espada exterminadora [...]. El asentimiento de la mayoría no basta en todos los 
casos para legitimar sus actos; hay actos que es imposible sancionar; cuando una 
autoridad comete actos semejantes, nada importa la fuente de la que pretende ema-
nar, nada importa que se llame individuo o nación. Le faltaría la legitimidad, aunque 
se tratase de toda la nación y hubiese un sólo ciudadano oprimido. Rousseau ha 
ignorado esta verdad, y su error ha hecho de su Contrato social, tan frecuentemente 
invocado en favor de la libertad, el instrumento más terrible de todos los géneros 
de despotismo12.

En términos substancialmente similares expresa Berlin su preocupación 
por los peligros que comporta el intento de superar esta noción aparente-
mente estrecha de libertad como no interferencia. A juicio del autor inglés, el 
camino hacia el despotismo empezaría con esa modificación aparentemente 
inofensiva de la idea de libertad llevada a cabo en especial por los repre-
sentantes del idealismo alemán, quienes definen la libertad en términos de 
autocontrol y “autodominio racional”. Se trata de un cambio aparentemente 
innocuo, que responde además a un deseo muy arraigado de todo individuo 
de poder controlar de manera activa su propio destino. Berlin trata de mos-
trar cómo esta nueva noción de libertad como autodominio acaba, sin em-
bargo, por engendrar lo opuesto de la libertad: la dependencia y la opresión. 
La idea de autocontrol presupone un desdoblamiento de la persona en una 
dimensión fenoménica de pulsiones e instintos y en una instancia racional, 
en un yo empírico y en un yo nouménico, este último llamado a poner orden 
en la “naturaleza inferior”, dominada por los impulsos inmediatos y por la 
búsqueda irracional del placer. Este desdoblamiento de la naturaleza induce 



88

Angelo Papacchini

a su vez al sujeto a creer que su “verdadera” libertad reside en la capacidad 
de controlar de manera eficaz estos impulsos, de modo que se sentirá tanto 
más libre y “autónomo” cuanto mayor resulte su capacidad de autodominio: 
la libertad se identifica así con la posibilidad de realización de la parte más 
propia y elevada de su ser; su contrario es la voluntad reducida a títere de 
los instintos, es la heteronomía, el sometimiento pasivo a la parte inferior e 
irracional de nuestra naturaleza. En fin, este yo dominante, este sujeto que 
es identificado con el yo real, ideal o autónomo, o con el yo “en su punto de 
excelencia”, desborda la dimensión meramente individual y se transforma 
en una instancia superior,

En un “todo” social del que el individuo es un elemento o aspecto: una tribu, una 
raza, una iglesia, un Estado, la gran sociedad de los vivos y los muertos y los que 
aún no han nacido. Esta entidad se identifica luego con el ‘verdadero’ yo que, al 
imponer su voluntad colectiva, ‘orgánica’, singular sobre sus ‘miembros’ recalci-
trantes, alcanza su libertad más propia y, por tanto, más elevada13.

Resulta entonces que, así como se considera legítimo que la parte racio-
nal de nuestra naturaleza se imponga sobre la carga irracional de impulsos 
y pasiones, de manera análoga se considera justificada la intervención de 
este yo ampliado, es decir del cuerpo social, para obligar a los individuos 
a buscar fines “racionales”: en nombre de la verdadera libertad y de metas 
sociales superiores (justicia o salud pública), se los puede forzar y obligar 
a ser libres14. 

La conclusión de Berlin es que deberíamos conformarnos con la concep-
ción propiamente liberal de libertad como no interferencia, como defensa 
de una esfera individual al amparo de cualquier intervención arbitraria des-
de afuera, puesto que cualquier intento de modificarla y ampliarla traería 
consigo el riesgo del totalitarismo y del despotismo. Precisamente en esta 
noción aparentemente pobre de libertad, ligada con una concepción indivi-
dualista, se encontraría la base moral de derechos y libertades:

Toda defensa de las libertades civiles y de los derechos individuales, toda protesta 
contra la explotación y la humillación, contra la intervención de la autoridad públi-
ca, o contra la hipnosis masiva de la costumbre o de la propaganda organizada, se 
deriva de esta concepción individualista del hombre, tan disputada15

Su declinación, en cambio, “marcaría la muerte de una civilización, de 
toda una perspectiva moral”16.



89

Tradición liberal y Derechos Humanos

Resistencias frente a la ampliación  
de los derechos políticos 

El énfasis en la inviolabilidad de la esfera privada deja en segundo plano 
los derechos civiles, que en la ideología liberal clásica son considerados en 
función de los derechos individuales, en especial desde la perspectiva de 
la propiedad privada. En la actitud de los autores liberales clásicos frente 
a la ampliación del sufragio se perciben resistencias y renuencias, nacidas 
del miedo de que la irrupción de las masas pudiese comprometer el orden 
social fundado sobre la defensa de la libertad y de la propiedad. Los profe-
tas del liberalismo expresan sin tapujos estas inquietudes, que se traducen 
en propuestas que tienden a limitar o frenar la extensión de la ciudadanía. 
Cuando la fuerza de las cosas los obliga a aceptar el credo democrático y el 
sufragio universal, aceptan a regañadientes lo que consideran una tendencia 
involutiva de la humanidad hacia la nivelación y la mediocridad colectiva: 
la irrupción de las masas incultas en el poder es vista como un destino irre-
mediable, más que como un logro y un progreso17. Por cierto, varían de un 
autor a otro los argumentos esgrimidos para justificar esta exclusión: igno-
rancia y carencia de ilustración de las masas, falta de interés o de idoneidad 
para decidir en asuntos que no les competen, necesidad de gozar de sufi-
ciencia y autonomía económica para poder ejercer una ciudadanía plena. De 
cualquier manera, es siempre evidente la intención de limitar la ampliación 
de los derechos políticos y la esfera de la ciudadanía, factores percibidos 
como peligrosos para el estado de cosas existente.

También Kant limita y condiciona el ejercicio de la autonomía política, 
aunque entendida en sentido rousseauniano, a la independencia económica, 
que a su vez presupone la propiedad. Por consiguiente, para él sólo los pro-
pietarios son ciudadanos en sentido pleno; en cambio, los que carecen de 
autosuficiencia en el terreno económico no tienen ningún derecho de parti-
cipar en la tarea legislativa: “quien en esta obra legislativa tiene el derecho 
de voto se denomina ciudadano (citoyen, es decir ciudadano del Estado y 
no habitante de la ciudad, bourgeois). La calidad que se exige para ello, 
además de la natural (es decir que no sea niño o mujer), es únicamente la 
siguiente: que él sea su propio señor (sui iuris) y que posea alguna propie-
dad (en la que puede estar comprendida también toda actividad artesanal, 
artística o científica) que le asegure los medios para vivir; y que cuando 
para vivir tenga que adquirir bienes de otros, los adquiera sólo mediante una 
alienación de lo que es suyo y no por concesión que él haga a otros del uso 
de sus propias fuerzas. Por ende, que él no sirva, en el sentido propio de la 
palabra, a nadie más que al cuerpo común”18.



90

Angelo Papacchini

De manera similar, para Constant “sólo quien posee la renta necesaria 
para vivir con independencia de toda voluntad extraña puede ejercer los 
derechos de ciudadanía. Una condición de propiedad inferior sería ilusoria; 
una más elevada sería injusta”19. Por lo tanto, “quedan excluidos del dere-
cho de sufragio aquellos a quienes la indigencia mantiene en una perpetua 
dependencia y condena a trabajos diarios, puesto que estos individuos no 
poseen mayor ilustración que los niños acerca de los asuntos públicos, 
no tienen mayor interés que los extranjeros en una prosperidad nacional 
cuyos elementos no conocen y en cuyos beneficios sólo participan indi-
rectamente”. Puesto que sólo los propietarios “disponen del tiempo indis-
pensable para ilustrarse y llegar a poseer rectitud de juicio”, únicamente 
ellos gozan del derecho de sufragio: “sólo la propiedad asegura el ocio 
necesario, sólo ella capacita al hombre para el ejercicio de los derechos 
políticos”20. Los derechos políticos quedan así subordinados al goce del 
derecho de propiedad. Constant es en esto incluso más explícito y directo 
que Kant, puesto que expresa sin tapujos su preocupación de que las masas 
desposeídas pudiesen utilizar el voto como un instrumento para subvertir 
el ordenamiento burgués: 

Si a la libertad de facultades y de industria que se le son debidas, se añaden los de-
rechos políticos que no le son debidos, tales derechos, en manos del mayor número, 
servirán infaliblemente para invadir la propiedad. Utilizarán este camino irregular 
en vez de seguir el natural: el trabajo. Tal proceder constituirá para ellos una fuente 
de corrupción y para el Estado una fuente de desórdenes [...]. En consecuencia, es 
preciso establecer condiciones de propiedad, tanto para ser electores como para ser 
elegidos21.

La limitación de los derechos de naturaleza política responde, por 
lo tanto, a la exigencia fundamental de no poner en peligro los derechos 
sagrados y fundamentales de naturaleza individual y, en especial, el derecho 
de propiedad privada. La esfera de la libertad individual carecería de 
sentido sin una proyección en un área privada, al amparo de la interferencia 
e intervención de los demás. Sin propiedad privada resulta imposible una 
auténtica libertad individual, una auténtica independencia de juicio y de 
opinión. Atentar contra la propiedad significa, por lo tanto, atentar contra 
una esfera sagrada de por sí inviolable22. La propiedad –concluye el autor– 
“es sólo una convención social; pero el hecho de que lo reconozcamos así 
no significa que la consideremos menos sagrada, menos inviolable, menos 
necesaria que los escritores que adoptan otro sistema”23.

El mismo hecho de identificar las libertades ligadas con el ejercicio de la 
democracia a la “libertad de los antiguos” es un síntoma evidente del valor 



91

Tradición liberal y Derechos Humanos

subordinado atribuido por estos autores a esta clase derechos. La libertad 
que cuenta de verdad es la “libertad de los modernos”, que para Constant 
consiste en “el derecho de cada individuo de expresar la propia opinión, 
de dedicarse a su propio arte y ejercerlo, de disponer de la propiedad y 
poder abusar de ella, si fuere necesario, de ir y venir sin pedir permiso, y 
sin pedirle cuenta de sus motivos o de su conducta. Es para cada uno el 
derecho a unirse con otros individuos, sea para tratar los propios intereses, 
o para profesar el culto que él y sus compañeros prefieran, sea simplemente 
para gastar los días y las horas en la forma más acorde con sus inclina-
ciones y gustos”24. Con la modernidad ya no es viable el modelo griego 
de la democracia directa, puesto que con la desaparición de la esclavitud 
los ciudadanos carecen de interés y tiempo para estar constantemente re-
unidos en la plaza pública para legislar y deliberar: “el ejercicio continuo 
de los derechos políticos, la discusión cotidiana de los asuntos del Estado, 
los conciliábulos, relleno obligado de la vida de los pueblos libres de la 
antigüedad –los cuales habrían languidecido sin esas actividades, en una 
dolorosa ociosidad– no depararían sino turbulencia y fatiga a las naciones 
modernas, donde cada individuo, absorto en sus negocios, empresas, en los 
placeres que obtiene o espera, quiere ser perturbado lo menos posible y 
sólo por un rato”25. Además de imposible e inaplicable, el modelo clásico 
de democracia resultaría perjudicial, puesto que los antiguos eran libres en 
la esfera pública, pero esclavos y dependientes en la esfera privada. De 
aquí la necesidad de pensar en un sistema de libertades apropiado para los 
ideales y necesidades del hombre moderno. Por consiguiente, la nostalgia 
de la democracia directa y la aspiración al ejercicio colectivo y directo de la 
soberanía, debe ceder el paso a un sistema representativo, que le garantice 
al ciudadano “el tiempo para atender los intereses propios”. En un régimen 
representativo “una nación confía a algunos individuos lo que ella no puede 
o no quiere hacer por sí. Los pobres atienden sus asuntos ellos mismos, los 
ricos lo hacen por comisionados [...]. El sistema representativo es una dele-
gación otorgada a un cierto número de hombres por la masa del pueblo, que 
quiere que le defiendan sus intereses, ya que no tiene el tiempo disponible 
para hacerlo directamente”26. Es evidente que Constant no pretende negar 
de manera absoluta los derechos propios de la democracia. Sin embargo, no 
existen dudas acerca de la prioridad de la clase de derechos ligados con la 
noción moderna de libertad, centrados “en el goce pacífico de la autonomía 
privada” y en el bienestar personal, antes que en la posibilidad de “partici-
par de modo activo y constante en el poder colectivo”. 

Más recientemente el mismo Berlin reconoce, en el ensayo ya citado, que 
la libertad negativa o liberal “no está conectada, por lo menos lógicamente, 



92

Angelo Papacchini

con la democracia o con el autogobierno. El autogobierno puede, en gene-
ral, proporcionar una garantía mejor de la conservación de las libertades 
civiles que otros regímenes, y como tal lo han defendido los partidarios de 
la libertad. Pero no hay una conexión necesaria entre la libertad individual y 
el gobierno democrático. La respuesta a la pregunta ‘¿quién me gobierna?’ 
es lógicamente distinta de la pregunta ‘¿hasta dónde interfiere conmigo el 
gobierno?’”, y la conexión entre ambas cuestiones es mucho más tenue de 
lo que parece a muchos que pretenden defender al mismo tiempo la demo-
cracia y el liberalismo27.

Escasa sensibilidad por la solidaridad social

Esta actitud de reserva y resistencia frente al sufragio universal y a la ex-
pansión de la democracia, se reproduce y acentúa en el caso de los derechos 
sociales y económicos, que en la tradición liberal desempeñan un papel mar-
ginal y subordinado. Incluso en liberales algo heterodoxos como Kant, no 
del todo insensibles a la problemática social, la política de bienestar tiende 
a ser concebida en términos de una opción de asistencia humanitaria, más 
que como una respuesta ineludible a derechos legítimos de todos los ciuda-
danos. Por cierto, Kant rechazaría las tesis de Malthus, según la cual sólo 
podría reivindicar un derecho a la vida el individuo capaz de encontrar en 
el mercado los medios necesarios para su subsistencia; y tiene algo de razón 
Tosel cuando sostiene que el modelo de Estado que tiene en mente Kant no 
coincide con el de “Estado-policía” o “guardián de noche” reivindicado por 
liberales ortodoxos como Smith, Constant y Humboldt28. En efecto, Kant 
propone un sistema de impuestos dirigido a la constitución de un fondo para 
los indigentes, y recomienda que este dinero se utilice para ayudarlos direc-
tamente, más que en la creación de obras benéficas, puesto que las ayudas 
directas “no presentan el inconveniente (que se puede temer en cambio en las 
instituciones piadosas) de hacer de la pobreza, cuando aumenten los fondos 
destinados para tal efecto, una profesión para holgazanes, imponiendo así al 
pueblo, por disposición gubernamental, una carga injusta”29. 

Esta incipiente conciencia social frente a los desequilibrios y contradic-
ciones producidos por la nuevas relaciones sociales y las modernas formas 
de producción contrasta sin embargo con una teoría del Estado centrada 
en la idea de que la tarea prioritaria del cuerpo común es la defensa de la 
propiedad y de la integridad personal. La función esencial del Estado, ins-
crita idealmente en el pacto originario, es antes que todo la de defender “lo 
mío y lo tuyo exteriores”, es decir la propiedad privada ya consolidada: en 
la estipulación ideal del pacto originario el objetivo central y el fin prio-



93

Tradición liberal y Derechos Humanos

ritario es el de asegurarle a cada cual su “derecho innato” a la libertad, es 
decir un espacio de privacidad, no interferencia y desarrollo personal30. Por 
consiguiente, la intervención de la sociedad civil para asegurar a todos los 
medios mínimos de subsistencia no constituye una obligación prioritaria, 
esencial y directa. De acuerdo con la clasificación de los diferentes tipos 
de obligaciones planteada en las Lecciones de ética, podríamos decir que el 
deber del Estado con la vida de sus miembros es sólo una obligación nega-
tiva e indirecta, fundada no en un derecho estricto del ciudadano sino en un 
compromiso libre del Estado o de la ciudadanía en general. Por consiguien-
te, la solidaridad aparece a lo sumo como un deber “meritorio”, tanto para 
el Estado como para las personas, y de ninguna manera como un deber y 
una obligación estricta. El mismo derecho a la vida se agota en la exigencia 
de que el cuerpo común ofrezca a sus ciudadanos una seguridad suficiente 
para enfrentar las amenazas externas, sin incluir la obligación positiva del 
poder estatal con respecto a la posibilidad real de que todos cuenten con los 
medios para poder vivir de manera digna. 

A juicio de Kant, el aparato estatal no tiene que comprometerse con una 
redistribución más equitativa de la riqueza y de la propiedad en beneficio de 
los menos favorecidos, puesto que al asumir esta tarea que no le compete 
de manera directa acabaría por descuidar su función esencial, que es la de 
imponer y hacer respetar unas reglas mínimas iguales para todos. El Estado 
resulta ser así el garante del “juego limpio”, la instancia que desplaza la 
lógica del privilegio y de la fuerza por medio del imperio de la ley, y que 
asegura las condiciones propicias para que el reconocimiento social y las 
gratificaciones resulten proporcionales al trabajo y al mérito de cada cual. A 
esto apunta la interpretación kantiana de la máxima “salus publica suprema 
civitatis lex est”, que el autor reconoce como válida con tal de que enten-
damos por salud pública la conservación del ordenamiento legal que hace 
posible la libertad y el desarrollo de los proyectos vitales de los diferentes 
individuos: esta máxima “conserva intactos su valor y autoridad, siempre y 
cuando reconozcamos que el bien público que hay que tomar en considera-
ción es antes que todo aquella constitución legal que garantiza a cada cual 
su libertad por medio de leyes”31. El autor mira con cierto recelo la interven-
ción directa del Estado en asuntos económicos; y vislumbra además, detrás 
de esta finalidad aparentemente noble de asistir a los más necesitados, el pe-
ligro del despotismo y una amenaza muy seria para las libertades públicas, 
la autonomía y la mayoría de edad32.

En forma sustancialmente similar Tocqueville establece una diferencia 
muy precisa entre un deber moral y un deber jurídico, con el fin de mos-
trar que la asistencia debida a los pobres y necesitados es una cuestión de  



94

Angelo Papacchini

caridad pública, más que de derecho en sentido estricto: si bien el Estado y 
los particulares tienen una obligación moral con quienes se encuentran en 
una condición de indigencia, estos últimos de ninguna manera están autori-
zados a reclamar la asistencia como un derecho. A juicio del teórico francés, 
el fin del Estado no es el de fomentar la felicidad, sino el de garantizar a 
todos la libertad de buscar dicha felicidad a su manera. De aquí la crítica 
al socialismo que, según su parecer, comparte con el antiguo régimen la 
tendencia a creer “que la sabiduría sólo se encuentra en el Estado, que los 
sujetos son seres débiles e inseguros, a los que es necesario llevar siempre 
de la mano [...], que es bueno limitar, contrariar y comprimir sin cesar las 
libertades individuales”33. En esta oposición a las teorías socialistas se ins-
cribe también su resistencia a aceptar la idea de un derecho al trabajo, en 
el que ve la amenaza de una ampliación excesiva del poder del Estado y el 
peligro de la instauración del socialismo. En efecto, en caso de tomar en 
serio un derecho al trabajo concebido de acuerdo con la lógica de los dere-
chos sociales, el Estado se transformaría con el tiempo en el industrial y en 
el emprendedor más grande y poderoso, y a la larga en el único, lo que lo 
impulsaría de manera irremediable hacia el socialismo. 

Estas ideas de Kant y de Tocqueville resumen, a nuestro juicio, los pun-
tos centrales de la teoría liberal acerca de la solidaridad social, y ponen de 
manifiesto uno de los aspectos más criticables y criticados de la teoría libe-
ral, cuestionada precisamente por el escaso interés acordado a la obligación 
de solidaridad con los más necesitados. Los teóricos liberales –han repetido 
en contextos distintos muchos de sus críticos– se limitan a proclamar en 
abstracto la igual libertad para todos: se preocupan por que se respeten estas 
reglas de juego claras y limpias, pero poco o nada les importa cuántos indi-
viduos están de verdad en condición de participar en el juego del mercado 
y de la política. 

El individuo, a quien el liberalismo se ha esforzado por proteger –sostiene Laski– 
está siempre, por así decir, en libertad de adquirir su propia libertad en la sociedad 
liberal; pero el número de quienes tienen a su disposición los medios de adquisición 
nunca ha formado más que una minoría dentro de la humanidad. El desarrollo del 
liberalismo está ligado inevitablemente a los azares de la propiedad. Los fines a los 
que sirve son accesibles sólo a la clase poseedora. Fuera de este reducido círculo, el 
individuo, cuyos derechos defiende con tanto celo, ha sido siempre una abstracción, 
a la que es imposible beneficiar plenamente con sus ventajas34. 

Por lo tanto, los derechos sociales y económicos no constituyen un in-
terés prioritario para los exponentes más ortodoxos de la tradición liberal, 
puesto que estas demandas específicas de derechos traen consigo aspectos 



95

Tradición liberal y Derechos Humanos

desagradables como el crecimiento desbordado del Estado, la “confusión” 
entre libertad e igualdad, el riesgo del paternalismo y por consiguiente un 
obstáculo al espíritu de iniciativa y en últimas a la libertad. O, para ser 
más precisos, no es que los autores liberales no consideren algo valioso la 
posibilidad de que todos cuenten con lo indispensable para una vida digna. 
Lo que cuestionan es la pertinencia de que el Estado se transforme en el 
destinatario de esta reivindicación y que tenga que asumir la carga de la 
justicia social. Para los autores liberales, las reivindicaciones sociales debe-
rían dirigirse a una instancia más poderosa que el propio Estado, a la mano 
superior, que en su sabiduría a menudo incomprensible para los humanos, 
logra algo aparentemente imposible e impensable: la producción de bienes-
tar y riqueza para todos a partir del juego de intereses particulares, del ansia 
de poder y enriquecimiento, del acceso libre del todos en el mercado para 
competir con sus esfuerzos, talentos y capacidades. Por consiguiente, la 
eliminación de cualquier traba que enturbie, distorsione o dificulte esta ca-
pacidad milagrosa del mercado, constituye la mejor garantía para la riqueza 
y el bienestar de todos35.

La ofensiva del neoliberalismo

En la actualidad, estas tesis del liberalismo clásico parecen cobrar nueva 
fuerza, en un clima marcado por el desencanto con la experiencia del so-
cialismo real, por la crisis de las políticas de bienestar y en general por la 
tendencia a buscar en la sociedad civil, antes que en el Estado, los medios 
más apropiados para asegurar derechos y libertades. Las tesis defendidas 
por Nozick, Hayek, Friedman, para citar sólo a los autores más represen-
tativos, no resultan particularmente novedosas. La diferencia más notable 
frente a los exponentes del liberalismo clásico consiste quizás en el hecho 
de que en estos últimos el olvido o descuido de la solidaridad no llegaba por 
lo general hasta una oposición directa y explícita a las políticas de bienestar. 
En cambio, entre los exponentes actuales del neoliberalismo el rechazo de 
la idea de unos derechos sociales y la desvalorización de las políticas de 
bienestar se transforman en el tema dominante, hasta el punto que incluso 
la exaltación tradicional de las libertades básicas pasa a un segundo plano o 
se transforma en un medio para respaldar y justificar la oposición visceral a 
todo lo relacionado con cuestiones de solidaridad social, justicia distributi-
va, políticas de carácter social en beneficio de los menos favorecidos.

En su “manifiesto libertario” James Hospers resume muy bien las tesis 
centrales de esta corriente de pensamiento. La concepción libertaria de los 
derechos del hombre consiste en afirmar que “cada ser humano posee el 



96

Angelo Papacchini

derecho a vivir su vida de acuerdo con su elección, de manera que esta elec-
ción resulte compatible con el igual derecho de todos los demás seres huma-
nos a vivir sus vidas de acuerdo con sus elecciones”36; y que cada hombre 
tiene derecho a su libertad, es decir “a conducir su vida de acuerdo con las 
alternativas abiertas para él, sin acciones coercitivas por parte de otros”. 
Hospers aclara que el derecho a la vida no incluye de ninguna manera un 
presunto derecho de los más necesitados hacia el Estado. Condena por el 
contrario como una forma de canibalismo moral la tendencia tan arraigada a 
depender de otros o a creer que la carencia de medios que padecen algunos 
sujetos los autoriza a creer que otros individuos o el cuerpo común tienen 
obligaciones estrictas y directas hacia ellos: “un caníbal en sentido físico es 
la persona que vive de la carne de otros seres humanos. Un caníbal moral es 
el que cree poseer un derecho a vivir del ‘espíritu’ de otros seres humanos, 
la persona que cree poseer un derecho moral sobre la capacidad productiva, 
el tiempo y los esfuerzos realizados por otros”37. Por consiguiente, habría 
que acabar de manera radical con la mala costumbre de transformar cual-
quier necesidad o deseo en un derecho. Quienes reivindican derechos so-
ciales parecen olvidar que “los trabajos, la asistencia médica y la educación 
no crecen en los árboles. Al contrario, son bienes producidos sólo por los 
hombres”. Por lo tanto, resulta una violación de la norma mínima de la jus-
ticia el pretender apropiarse de esos bienes producidos por otros, apelando 
a presuntos derechos fundados en la indigencia.

Esta crítica de los derechos sociales desemboca en una renovada valo-
ración del derecho a la propiedad privada, en los últimos tiempos bastante 
controvertido y desprestigiado. “El derecho de propiedad –escribe Hos-
pers– es el más incomprendido y despreciado de los derechos del hombre, 
y sufre constantes violaciones por parte de los gobiernos”38; por eso, se 
debería reivindicar una prioridad ideal de este derecho frente al Estado, 
que lo reconoce pero no lo crea. Este “derecho absolutamente básico” sólo 
resulta subordinado al derecho a la vida39, puesto que violarlo implica de 
hecho quitar a los afectados la garantía de un futuro sin sobresaltos. Esta 
reivindicación de la libertad y de los derechos básicos va acompañada de la 
acostumbrada diatriba en contra del gobierno, “la institución más peligrosa 
conocida por el hombre, que a través de la historia ha violado los derechos 
humanos mucho más que cualquier otra clase de individuos o grupos pudo 
haber hecho: ha matado personas, las ha esclavizado, las ha enviado a traba-
jos forzados y a campos de concentración, y regularmente las ha despojado 
de los frutos de su trabajo”40. Claro que, a pesar de todo, el ser humano sigue 
necesitando de este aparato tan peligroso como es el Estado; sin embargo, 
todos los esfuerzos deberían orientarse a reducir al mínimo su poder de 



97

Tradición liberal y Derechos Humanos

dominación y de sometimiento. En esta estrategia hacia el Estado mínimo, 
el único legítimo, es importante reafirmar que su tarea esencial es la de ga-
rantizar los derechos básicos de libertad y propiedad. El compromiso con 
funciones distintas, en especial con políticas de justicia social y de bienes-
tar, producirían un crecimiento peligroso de su poder. La tarea del Estado 
no es la de “asistir a los indigentes, proveer la seguridad social, establecer 
por ley un salario mínimo, fijar los precios y poner un tope a las rentas”; su 
única misión es la de neutralizar al máximo las agresiones y la violencia. A 
las acusaciones de insensibilidad y de falta de solidaridad, Hospers contesta 
con el acostumbrado acto de fe en los milagros del mercado, de la sociedad 
civil y de la “mano invisible”: “al remover las restricciones, la economía 
florecerá como nunca antes”, lo que permitirá la satisfacción siempre mayor 
de las necesidades de todos. 

Esta oposición rotunda a la idea de unos derechos sociales y económicos 
es sostenida también por T. M. Machan, en su ensayo titulado precisamente 
“La no-existencia de derechos de bienestar”. Con base en la idea de libertad 
concebida como ausencia de restricciones, el autor cuestiona la tendencia 
tan propia de la tradición social demócrata a creer que el “poder vivir” in-
cluye el acceso a los medios de subsistencia, y a considerar injusta una 
situación en la que coexisten necesidades básicas insatisfechas de algunos 
con la acumulación innecesaria de recursos en manos de otros. A juicio de 
Machan esta teoría carece de fundamento, puesto que no se ve con claridad 
la razón por la cual “las necesidades de algunas personas deben ser reivin-
dicaciones sobre las vidas de otros”41. 

El cuestionamiento de la idea de derechos sociales ocupa un lugar sig-
nificativo en la última obra de Hayek, quizás el texto más significativo de 
la corriente neo-liberal. Hayek trata de diferenciar los que a su juicio son 
los auténticos y verdaderos derechos del hombre42, los que corresponden a 
reivindicaciones justas y justificadas, de los falsos derechos, que no cuentan 
con ninguna base jurídica o ética, y que incluso constituyen un peligro para 
el respeto de los auténticos y verdaderos derechos43. Los “falsos derechos” 
son para él los derechos económicos y sociales, los derechos de segunda 
generación, que la Declaración universal de la ONU habría incluido de ma-
nera arbitraria al lado de los derechos de verdad, de las libertades básicas 
tan propias de la tradición de Occidente. El autor insiste en las diferencias 
substanciales entre estas dos categorías de demandas y reivindicaciones, 
que en un caso se expresan como “derechos de”, en el otro como “derechos 
a” (como “derechos-créditos”), y que se inscriben en dos tradiciones políti-
cas y culturales distintas: la tradición liberal occidental, y el legado del so-
cialismo y de la revolución de octubre. Sería falso creer que los derechos al 



98

Angelo Papacchini

trabajo, a la educación y a la seguridad social constituyen un desarrollo de 
las libertades básicas de la tradición liberal. En un caso se trata de deman-
das legítimas, sustentadas en el orden social (nomos), con un destinatario 
preciso que es el Estado como “Estado de derecho”; en el otro, en cambio, 
se trata de exigencias arbitrarias sin referentes precisos o con un referente 
equivocado, puesto que en el orden social espontáneo, no dirigido por nadie 
y que es el resultado de una cantidad enorme de interacciones, nadie está 
en condición de “honrar” y asegurar un derecho al trabajo, al bienestar, a 
la educación para todos. A juicio de Hayek, sólo el cosmos del mercado 
puede responder de manera eficaz a estas necesidades, que por esto mismo 
no deben ser formuladas en términos de derechos. Transformar las necesi-
dades de comida, vivienda y seguridad social en derechos presupone la falsa 
creencia de que el ser humano está en condición de regular, orientar y dirigir 
a su antojo el mercado; y este falso supuesto acaba por tener el efecto con-
trario al que se propone, porque la intervención del gobierno en beneficio de 
los menos favorecidos compromete de hecho el crecimiento de la riqueza, 
que sufre serias dificultades cuando el orden armónico y la capacidad de au-
torregulación del mercado se ven perturbadas por intromisiones externas44. 

Además de infundada y contradictoria, la idea de derechos tiene efectos 
“perversos”, en la medida en que impone el desorden en el cosmos del mer-
cado, y pone en entredicho la posibilidad real de que se extienda la riqueza y 
por consiguiente la posibilidad de que un mayor número de personas tenga 
acceso a los bienes primarios y puedan satisfacer sus necesidades mínimas. 
Además, en muchos casos la proclamación de los derechos sociales queda en 
letra muerta y no se traduce en una política real de bienestar: la experiencia 
de muchos países del tercer mundo muestra precisamente que la inclusión de 
esta clase nueva clase de presuntos derechos convive sin problemas con la 
miseria, el analfabetismo, la imposibilidad de acceder a la educación, la ca-
rencia de seguridad social. Los individuos se acostumbran a la idea de que los 
derechos humanos se reducen a demandas cuyo cumplimiento y realización 
se puede postergar al infinito; la inflación de derechos produce un desgaste 
que acaba por afectar también el status de los auténticos derechos de la tra-
dición liberal, en la medida en que se va desvirtuando y desdibujando poco a 
poco el auténtico sentido de la noción de derecho. La sociedad se acostumbra 
entonces a la idea de que los derechos humanos no son nada serio. 

Es muy fuerte entre los exponentes del neo-liberalismo la tendencia a 
subrayar los riesgos de totalitarismo implícitos en las demandas de derechos 
económicos y sociales. De acuerdo con sus tesis, todo intento de superar la 
libertad negativa y de extender las aspiraciones libertarias hacia el plano 
de la igualdad y de una redistribución más equitativa de medios y bienes, 



99

Tradición liberal y Derechos Humanos

acabaría por engendrar inevitablemente violencia, despotismo y terror. Así, 
para H. Arendt, 

La historia de las revoluciones del pasado demuestra sin lugar a dudas que todos los 
intentos realizados para resolver la cuestión social con medios políticos conducen 
al terror; y que es el terror el que envía las revoluciones al cadalso [...]. Cuando la 
Revolución Francesa abandonó la fundación de la libertad para dedicarse a la libe-
ración del hombre del sufrimiento, derribó las barreras de la resistencia y liberó las 
fuerzas devastadoras de la desgracia y la miseria”45.

En resumen, los derechos sociales son cuestionados por los exponen-
tes de la corriente neo-liberal con base en estos argumentos: a) carecen de 
justificación racional; b) presuponen de manera equivocada que el poder 
estatal tiene en sus manos la posibilidad de adecuar el orden del mercado a 
las necesidades de los miembros del cuerpo social; c) acaban por producir 
el efecto opuesto al que se proponen, porque obstaculizan el crecimiento 
armónico de la economía, que es el único instrumento eficaz para aumentar 
los recursos y disminuir la miseria ; d) los fracasos o limitaciones con las 
que se enfrentan quienes reivindican los derechos sociales y económicos 
hacen que se difunda la convicción de que los derechos humanos, incluyen-
do los relativos a las libertades básicas, no son nada serio y que se reducen 
a mera retórica, a simple aspiración poética; e) las demandas ligadas con la 
satisfacción de necesidades abonan el terreno para el despotismo y el terror.

Notas

1	 J. S. Mill, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977, pp. 20-21.
2	 Ibíd., p. 21.
3	 Ibíd., p. 21.
4	 Ibíd., p. 10.
5	 Ibíd., p. 171.
6	 B. Constant, Principios de Política, Aguilar, Madrid, 1970, p. 5.
7	 Ibíd.
8	 Ibíd., p. 16.
9	 Ibíd., p. 14.
10	 Ibíd., p. 10.
11	 Ibíd.
12	 Ibíd., p. 10.
13	 I. Berlin, “Dos conceptos de la libertad”, en Filosofía política (A. Quinton ed.), ed. cit., p. 230.
14	 “El yo con el que no debe interferirse ya no es el individuo con sus deseos y necesidades efectivas 

tal como normalmente lo concebimos, sino el hombre ‘real’ que está dentro, identificado con la 



100

Angelo Papacchini

búsqueda de algún propósito ideal que su yo empírico ni siquiera imagina [...]. Esta entidad puede 
inflarse hasta alguna entidad suprapersonal considerada como un sujeto más ‘real’ de atributos que 
el yo empírico. Pero la concepción positiva de la libertad como autodominio, con su sugestión de 
un hombre dividido contra sí mismo, se ha prestado más fácilmente, de hecho y en la historia de 
las doctrinas, a esta división de la personalidad en dos: el controlador trascendente, dominante, y 
el montón empírico de deseos y pasiones que deben disciplinarse y someterse [...]. La definición 
del hombre y de la libertad puede manipularse para demostrar cualquier cosa que quiera el mani-
pulador”. Ibíd., p. 233.

15	 Ibíd.,p. 224.
16	 Ibíd.,p. 226.
17	 Tocqueville percibe la “revolución democrática” como un elemento irresistible en el progreso 

de la humanidad, pero también como una amenaza para la libertad y como el camino hacia la 
tiranía de la mayoría, la exacerbación de las pasiones egoístas y la desaparición del individuo 
en la oscuridad y mediocridad generalizada. Esta percepción constituye para Ferry una muestra 
clara de una “incontestable reserva frente a lo que constituye sin duda el acontecimiento político 
más importante de la historia contemporánea: la irrupción de las masas y de sus exigencias en la 
escena política”. L. Ferry, A. Renaut, Philosophie politique - 3 - Des droits de l’homme á l’idée 
républicaine, P. U. F., Paris, 1988, p. 22. 

18	 I. Kant, “Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die 
Praxis”, Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1, Werkaus-
gabe Band XI, Suhrkamp, Frankfurt, 1979 p. 151. En cambio en la Metafísica de las costumbres, 
Kant reconoce a quienes carecen de independencia económica el status de ciudadanos, pero los 
considera ciudadanos pasivos: “sólo la capacidad de votar constituye la calificación para ser ciu-
dadanos. Pero esta capacidad presupone la independencia de quien no quiere ser simplemente una 
parte (Teil) del cuerpo común, sino también un miembro (Glied) del mismo, es decir una parte 
que actúa según su propio albedrío en comunidad con otros. La última calidad establece necesa-
riamente la diferencia entre ciudadano activo y ciudadano pasivo”. Die Metaphysik der Sitten, 
Werkausgabe Band VIII, ed. cit., p. 433.

19	 B. Constant, Op. cit., p. 68.
20	 Ibíd., p. 58.
21	 Ibíd., pp. 58-59.
22	 Puesto que “la propiedad está íntimamente ligada a otras partes de la existencia humana, de las 

que las unas no están sometidas en absoluto a la jurisdicción colectiva y otras lo están sólo de un 
modo limitado, la sociedad debe restringir su acción sobre la propiedad, porque no podría ejer-
cerla en toda su extensión sin alcanzar objetos que no le están subordinados. A la arbitrariedad 
sobre la propiedad sigue la arbitrariedad sobre las personas: en primer lugar porque es contagiosa; 
en segundo lugar, porque la violación de la propiedad provoca necesariamente la resistencia. La 
autoridad se ensaña, entonces, contra el oprimido que resiste, y como consecuencia de querer 
quitarle su propiedad atenta contra su libertad”. Ibíd.,p. 122.

23	 Ibíd., p. 120.
24	 B. Constant, Discorso sulla libertá degli antichi paragonata a quella dei moderni, tr. it. de P. Fea, 

en Il pensiero politico, Antología de textos a cargo de U. Cerroni, Editori Riuniti, Roma, 1975, p. 
706. Utilizamos la traducción al castellano realizada por el prof. Alcibíades Paredes.

25	 Ibíd., p. 710.
26	 Ibíd., p. 720.
27	 Cfr. I. Berlin, Op. cit., p. 228.
28	 Cfr. A. Tosel, Kant révolutionnaire, P. U. F., Paris, 1988, pp. 71-75.



101

Tradición liberal y Derechos Humanos

29	 Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 447. 
30	 Los términos ideales del contrato social quedan claramente formulados en el ensayo sobre el 

refrán “lo cierto en la teoría puede no serlo en la práctica”, en el que encontramos también la de-
finición más clara y precisa del “Estado de derecho”. Cfr. I. Kant, “Über den Gemeinspruch: das 
mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis”, ed. cit., pp. 145-154.

31	 Ibíd., pp. 154-155.
32	 En esta crítica Kant tiene en mente sin duda el “Estado de bienestar” del antiguo régimen, que 

constituye también el blanco directo de sus violentas denuncias del paternalismo estatal, consi-
derado como la peor forma de despotismo: nada más peligroso para la libertad que la pretensión 
del gobernante de hacer felices a los súbditos a su manera, imponiéndoles sus propios patrones de 
felicidad. Pero no es improbable que el autor se refiriera también de manera velada a la política 
social ensayada por los Jacobinos y que interpretara el “despotismo de la libertad” y el imperio del 
Terror como una prueba adicional de los peligros que se derivan de una extralimitación indebida 
del poder del Estado.

33	 Citado de L. Ferry,A. Renaut, Op. cit., p. 133.
34	 H. Laski, El liberalismo europeo, F. C. E., México, 1953, p. 62.
35	 “Puesto que cada individuo trata de emplear su capital para sostener la actividad productiva na-

cional y orienta esta actividad de manera tal que su producto obtenga el máximo valor –sostiene 
A. Smith– cada individuo actúa necesariamente para incrementar al máximo la renta anual de la 
sociedad. En efecto, él no tiene por lo general la intención de perseguir el interés público, ni es 
consciente de la medida en que de hecho lo está persiguiendo. Cuando prefiere respaldar la acti-
vidad productiva de su país en lugar de la extranjera, mira exclusivamente a su propia ganancia y 
es llevado por una mano invisible, aquí como en muchos otros casos, a perseguir un fin que no se 
encuentra en sus intenciones. Por lo demás, el hecho de que este fin no entre en sus intenciones 
no siempre constituye un perjuicio para la sociedad. En efecto, al perseguir su interés, muchas 
veces contribuye al interés de la sociedad de manera mucho más eficaz que cuando se propone de 
manera consciente el logro de este fin”. A. Smith, Indagine sulla natura e le cause della ricchezza 
delle nazioni, vol.2, tr. it. F. Bartoli, Mondadori, Milano, 1973, p. 444.

36	 J. Hospers, “The libertarian Manifesto”, en Justice - Alternative political perspectives (J. P. Sterba 
ed.), ed. cit., p. 43.

37	 Ibíd., p. 52.
38	 Ibíd., p. 43.
39	 Puesto que “incluso la libertad de palabra resulta limitada por consideraciones de la propiedad”. 

Ibíd., p. 44.
40	 Ibíd., p. 47.
41	 T. Machan, “The Nonexistence of Basic Welfare Rights”, ed. cit., p. 66.
42	 “Existe un sentido de la palabra ‘derecho’ –sostiene Hayek– según el cual toda regla de conducta 

justa crea un derecho correspondiente de los individuos. En la medida en que las reglas de la con-
ducta justa delimitan dominios personales, el individuo tendrá derecho a este dominio, y podrá 
contar con la simpatía y la asistencia de sus contemporáneos para la protección de este derecho. 
Allí donde los hombres han formado organizaciones como el Estado para hacer efectivamente 
obligatorias las reglas relativas a una conducta justa, el individuo posee una exigencia justificada 
(a claim in justice) frente al Estado, que tiene la obligación de que estos derechos sean respetados 
y de que las infracciones sean reparadas”. F. Hayek, Law, Legislation and Liberty. Citamos de 
Philippe Nemo, La societé de droit selon F. A. Hayek, P. U. F, Paris, 1988, pp. 245-246.

43	 “El liberalismo radical de Hayek –comenta Ferry– disocia totalmente los derechos-libertades 
de los derechos-créditos, en una condena aparentemente sin apelación de la idea misma de  



102

Angelo Papacchini

justicia social, considerada incompatible con la defensa de los derechos-libertades”. L. Ferry-A.  
Renaut, Op. cit., 

p. 146.
44	 El autor insiste en el carácter ilusorio y en los peligros que implica “la aspiración constructivista”, 

es decir la tendencia tan arraigada en la modernidad a tratar de reconstruir el orden social según 
los principios de la razón; defiende la idea de un orden natural espontáneo e inmanente a lo social 
(cosmos), que depende de las acciones humanas, pero no de las intenciones, que él contrapone a 
la taxis (la organización deliberada e intencional). El orden espontáneo del mercado se consolida 
gracias al intercambio constante de información que se produce a través de las interacciones eco-
nómicas; este intercambio permite a los sujetos ajustar constantemente sus objetivos. En cambio 
la intervención directa del Estado en la esfera económica introduciría el desorden en el sentido 
cibernético del término, al distorsionar el sistema de información del mercado.

45	 H. Arendt, Sobre la revolución, Alianza editorial, Madrid, 1988, p. 112. De acuerdo con esta 
interpretación de los procesos revolucionarios, la libertad verdadera poco o nada tendría que 
ver con la superación de la miseria o con la liberación de las necesidades apremiantes. Ante el 
aguijón de la necesidad, que transformó a los “infelices” en “rabiosos”, los actores de la Revolu-
ción Francesa “tuvieron que sacrificar la libertad y la necesidad a las urgencias del proceso vital 
[...]. Fueron las necesidades perentorias del pueblo las que desencadenaron el terror y llevaron 
la Revolución a la tumba”. La causa última del Terror habría que buscarla, por lo tanto, en la 
desviación de la Revolución de su objetivo primordial, que hizo que los derechos del hombre se 
transformaran en los derechos de los sans‑culottes”. La autora deplora también el papel jugado 
en la Revolución Francesa por la “pasión de la compasión”, que desde entonces “ha obsesionado 
e inspirado a los mejores hombres de todas las revoluciones”, con la exclusión de la americana, 
que no conoció ni la miseria, ni la compasión ni el terror. Este mismo proceso se habría repetido 
con la Revolución de Octubre, en la que la reivindicación de derechos económicos y sociales 
desemboca en el “terror rojo”.



Capítulo 5

LA TRADICIÓN SOCIALISTA

El pensamiento socialista se caracteriza por el énfasis en los derechos 
sociales, por la crítica y la denuncia de los derechos del hombre como de-
rechos del burgués y por la subordinación de los derechos políticos y de la 
emancipación política, a los derechos sociales y a la auténtica emancipa-
ción humana.

La “prehistoria” de los derechos sociales 
en las utopías del renacimiento

 
Nos hemos acostumbrado a considerar las utopías como simples sueños 

con los ojos abiertos o como pesadillas para la libertad y la autonomía mo-
ral, debido a su tendencia a homogeneizar a los individuos y a reducir la 
libertad a un estorbo para el desarrollo armónico y para los derechos de la 
comunidad. De todas formas, es innegable que estas ficciones de mundos 
mejores han jugado también un papel no despreciable en la genealogía de 
las libertades y en la formulación de algunos de los derechos más arraigados 
en la tradición de Occidente1. 

Lo más llamativo de estas construcciones ideales es la seguridad de la 
que goza el individuo para la satisfacción de sus necesidades básicas de 
alimentación, vivienda y educación. Los dichosos habitantes de Utopía o de 
la Ciudad radiante de Campanella no conocen la pobreza, la angustia por el 
futuro o la lucha despiadada por la supervivencia, puesto que la comunidad 
se encarga de asegurarles a todos el traje apropiado para las diferentes esta-
ciones del año, comidas en las mesas comunes, adecuadas a las necesidades 



104

Angelo Papacchini

específicas de las diferentes clases de ciudadanos, y un sistema de asisten-
cia médica que envidiarían los modernos Estados de bienestar. Cada cual 
recibe “de acuerdo con su oficio y condición” y todos tienen asegurada la 
satisfacción de sus necesidades básicas de alimentación. Por consiguiente, 
utopienses y solares no se ven obligados a una lucha de vida o muerte para 
defender en el mercado la posibilidad de la propia subsistencia. La ciudad 
provee para que nadie sufra de carencias elementales y asegura a todos el 
acceso a una educación integral y diversificada.

En estas utopías, la posibilidad de satisfacer las necesidades de todos los 
miembros de la comunidad no se sustenta en una supuesta generosidad de 
la naturaleza. A diferencia de las descripciones fantásticas de tierras paradi-
síacas, donde “fluye la leche y la miel” y donde los hombres gozan de todos 
los bienes imaginables, ofrecidos de manera espontánea por una naturaleza 
excepcionalmente generosa y amigable, en el caso de las construcciones 
utópicas la abundancia relativa de la ciudad radiante es el resultado del es-
fuerzo, de la actividad y de la racionalidad humana. De aquí la importancia 
asignada al trabajo, considerado como la condición indispensable para que 
el hombre pueda apropiarse de la naturaleza y disponer de todos los bienes2. 
En la Ciudad del Sol, T. Campanella hace un elogio apasionado del trabajo, 
considerado no como una maldición o un castigo que deshonra a quien lo 
ejerce, sino como una actividad valiosa y digna, que enaltece la naturaleza 
humana: “así como es una honra para el pie ejercer su función, que es la de 
caminar, y para el ojo la de mirar, quien es designado para cumplir algún 
oficio o tarea lo cumple como algo muy honroso”3. Al asumir ya los postu-
lados básicos de la ética burguesa del trabajo, el fraile calabrés afirma con 
vigor la dignidad y “nobleza” de quien ejerce un trabajo productivo, incluso 
el más humilde; y no deja escapar ocasión para fustigar los vicios y la co-
rrupción de esa clase ociosa y parasitaria que vive a expensas del sudor y el 
esfuerzo de una minoría.

A pesar de esta valoración el trabajo sigue siendo, sin embargo, una ac-
tividad penosa. Constituye entonces una obligación, más que un derecho, 
que tiene que ser asumida y repartida entre todos los miembros del cuerpo 
social para poder garantizar a todos la subsistencia y la seguridad. El trabajo 
aparecerá por primera vez como un derecho en una sociedad de mercado 
abierta y competitiva, donde el sujeto desposeído sólo cuenta con su fuerza 
de trabajo para sobrevivir, y el éxito en la lucha por la existencia depende 
en buena medida de que encuentre en el mercado sujetos que requieran 
y valoren sus habilidades y capacidades. Es el proletario de la sociedad 
capitalista quien reivindica frente al Estado un “derecho al trabajo”, como 
condición de posibilidad para el goce del derecho a la vida y de los demás 



105

La tradición socialista

derechos sociales. No así en la Ciudad del Sol, donde en principio todos 
cuentan con lo necesario para vivir. Puesto que en ella el Poder no se limita 
a mirar desde afuera el juego del mercado y asume de manera directa lo 
relativo a la subsistencia de los ciudadanos, no tiene mucho sentido que el 
individuo reivindique frente a él como un derecho la asignación de un tra-
bajo productivo. Dentro de esta concepción, resulta del todo razonable que 
como contrapartida de sus obligaciones sociales, la Ciudad tenga a su vez el 
derecho de exigirle al individuo la obligación estricta de contribuir con su 
trabajo a la riqueza y prosperidad de todos. 

Otro factor que contribuye de manera poderosa a la posibilidad de que 
en el sistema utópico todos tengan acceso por igual a los bienes básicos lo 
constituye la comunidad de bienes y la eliminación de la propiedad priva-
da. Los utopienses toman muy en serio el carácter social del ser humano y 
piensan que la vida en comunidad es la más apropiada y conveniente. De 
aquí que instituyan la costumbre de realizar en común todas las actividades 
de la vida (comida, trabajo, diversiones, descanso, plegarias), la práctica de 
la comunidad de bienes y la oposición a la apropiación privada, considerada 
como una expresión de egoísmo4. Para Campanella existe un “círculo vicio-
so” entre propiedad y egoísmo: si de un lado este sentimiento mezquino que 
desconoce todo lazo de afecto y solidaridad con los demás juega un papel 
preponderante en el surgimiento de la propiedad privada, del otro esta ins-
titución constituye un aliado poderoso para la actitud egoísta. La conditio 
sine qua non para extirpar un vicio tan odioso, que engendra una cadena 
adicional de deficiencias y males, es la eliminación sin más de la propie-
dad privada. Todos trabajan con entusiasmo y esmero para que aumenten el 
bienestar, la riqueza y el poder de la Ciudad. Todos parecen satisfechos con 
un sistema comunitario en donde la renuncia del individuo al uso exclusivo 
de algún bien particular queda ampliamente compensada por la disponibili-
dad de todos los bienes de la comunidad. 

El cuestionamiento de la propiedad privada constituye sin duda uno de 
los temas más recurrentes en los proyectos utópicos de la historia de Occi-
dente, en la que abundan las críticas contra esta institución casi tan antigua 
como la humanidad, considerada como un engendro del egoísmo y como 
la culpa originaria y la causa principal de la miseria, la explotación y la in-
justicia. En su Utopía, Moro expresa con claridad los nexos existentes entre 
propiedad privada y miseria: en efecto –le hace decir a Rafael Hitlodeo–:

Mientras se pueda con ciertos papeles asegurar la propiedad de cuanto uno quiera, 
de nada servirá la abundancia de bienes. Estos vendrán a caer en manos de unos po-
cos, dejando a los demás en la miseria. Y sucede que estos últimos son merecedores 



106

Angelo Papacchini

de mejor suerte que aquellos pocos, que son rapaces, malévolos, inútiles. Los más, 
en cambio, son gente honesta y sencilla, que contribuye más al bien público que a 
su interés personal. Por todo ello he llegado a la conclusión de que si no se suprime 
la propiedad privada, es casi imposible arbitrar un método de justicia distributiva, ni 
administrar acertadamente las cosas comunes. Mientras aquella subsista, continuará 
pesando sobre las espaldas de la mayor y mejor parte de la humanidad el angustioso 
e inevitable azote de la pobreza y de la miseria5. 

En fin, en los modernos “Estados de bienestar” muchas veces las buenas 
intenciones en cuanto a la satisfacción de la demanda de bienes y servicios 
chocan duramente con la pobreza de los medios, cuya disponibilidad pre-
supone la consolidación de un poder sobre la naturaleza y un desarrollo 
tecnológico-científico apropiado para disfrutar de los recursos naturales. De 
esto ya se daban cuenta los solares, quienes por eso se preocupaban por la 
consolidación de las ciencias, que asegurarían el dominio racional sobre 
la naturaleza. Entre ellos era tarea de los sacerdotes-sabios la aplicación 
del conocimiento científico para fines prácticos como las invenciones para 
facilitar los trabajos mecánicos y agrícolas. No deja de causar asombro al 
lector de Campanella que los solares contaran con ingeniosos carros a vela, 
impulsados por el viento, muy económicos y nada peligrosos para el am-
biente; que hubieran inventado barcos que surcaban las aguas sin necesidad 
de velas o de remos, y que contaran con una agricultura intensiva, que ex-
plotaba de manera racional cada palmo de tierra disponible.

De acuerdo con esta breve reseña, se podría concluir que las grandes uto-
pías del Renacimiento y de la Modernidad incluyen ya una política social. 
De todas formas, resultaría inapropiado hablar de derechos. Simplemente 
funciona la idea de que el Estado, familia ampliada, se encarga de la satis-
facción de las necesidades elementales de todos sus miembros, a cambio de 
la obediencia, del espíritu de trabajo y del acatamiento sin objeciones del 
orden racional que permite la prosperidad. La lógica de los derechos, en 
cambio, presupone una consolidación del valor del individuo que en mu-
chos sentidos está ausente en la lógica de las grandes utopías. Esta lógica ni-
vela exageradamente las necesidades y sólo reconoce, no sin arbitrariedad, 
las que considera “básicas”, “verdaderas” y “naturales”; además, supone 
una potente autolimitación individual del deseo creciente e incontenible de 
bienes, como requisito indispensable para que la Ciudad esté en condición 
de cumplir la misión que se le asigna. El individuo acaba por pagar su se-
guridad a un precio demasiado elevado, sacrificando o entregando al cuerpo 
común su autonomía y privacidad, su derecho a pensar y a vivir de manera 
original, a disentir y a buscar su felicidad o perfeccionamiento a su manera. 
Miradas desde este ángulo, las ficciones utópicas nos muestran una cara 



107

La tradición socialista

sombría y temible: al liberar al hombre del despilfarro, de la irracionalidad, 
de las deficiencias y del mal, el Poder vislumbrado por las utopías acaba 
por liberarlo también de toda responsabilidad con respecto a su libertad de 
elección y a su autonomía moral.	

Las demandas sociales en la revolución francesa

De acuerdo con la tripartición de los derechos por “generaciones”, a 
las grandes revoluciones burguesas de la modernidad –la francesa y la de 
Norteamérica– les correspondería el mérito de haber formulado y en parte 
realizado las demandas ligadas con los derechos de primera generación, es 
decir con las libertades más peculiares de la tradición liberal (de conciencia, 
pensamiento, expresión, propiedad) y con los derechos de participación po-
lítica. Sin embargo, el proceso revolucionario francés muestra una dinámica 
y un cambio progresivo en los ideales revolucionarios: a medida que se 
afianza la revolución, las demandas ligadas con la destrucción de los restos 
feudales y de las trabas del antiguo régimen, con la igualdad frente a la ley y 
con la libertad de pensamiento y expresión, quedan desplazadas por la nue-
va consigna de una igual libertad y por la reivindicación de posibilidades 
reales para todos de gozar de esta libertad.

a. Igualdad antes que libertad
En la Declaración de derechos de 1789, la igualdad había sido olvida-

da en el recuento de los derechos básicos. En cambio, en la Declaración 
jacobina de 1793 la igualdad ocupa el primer lugar en la enumeración de 
los derechos naturales e imprescriptibles. Esta inclusión en lugar privile-
giado responde a una percepción distinta de los objetivos del proceso re-
volucionario: “sólo habíamos hecho la revolución de la libertad –comenta 
un miembro de la Convención refiriéndose a la Declaración y Constitución 
anteriores– mientras que ahora hicimos la de la igualdad...”6. Por cierto, ya 
el texto anterior había formulado el principio de la igualdad de todos los 
hombres, considerados “iguales por naturaleza y ante la ley”. Sin embar-
go, la igualdad que reclaman los sans-culottes, los rabiosos o los jacobinos 
más radicales es algo más que una simple igualdad frente a la ley. Lo que 
ellos exigen, desencantados con los logros de la revolución burguesa y con 
la perpetuación de la miseria y el hambre, es ante todo la igualdad de me-
dios, es decir una repartición equitativa de la riqueza y de la propiedad. 
Entre los exponentes moderados, el reconocimiento de la libertad frente a 
la ley como un objetivo justo y legítimo corría paralelo con el rechazo de 
la igualdad de medios, que Sieyés, por ejemplo, consideraba una quimera 



108

Angelo Papacchini

irrealizable e injusta. Los exponentes más radicales del movimiento revo-
lucionario reclamaban al contrario una repartición más equitativa y justa de 
los bienes. Entre los muchos inconformes que poco o nada habían ganado 
con la igualdad jurídica y con la emancipación política, iban cobrando día 
a día más fuerza las reivindicaciones de contenido social: “la libertad no es 
más que un fantasma vacío –proclamaba Jacques Roux– cuando una clase 
de hombres puede impunemente reducir al hambre a la otra. La libertad no 
es sino un fantasma vacío cuando, gracias al monopolio, el rico ejerce el 
derecho de vida y muerte sobre sus semejantes”7. El autor del “Manifies-
to de los rabiosos” expresaba la carga de descontento y frustración de los 
sans‑culottes parisinos, quienes habían tenido que padecer un aumento de 
precios sin precedentes, la carestía y el hambre. Al darse cuenta de que el 
resultado de sus luchas había sido la acumulación de riquezas en las manos 
de una nueva aristocracia del dinero, los sans‑culottes hambrientos empie-
zan a exigir de manera cada vez más decidida la igualdad en el goce y en 
las propiedades. Lo que buscan es una égalité parfaite de bonheur, más que 
la simple igualdad frente a la ley, y por consiguiente la exigencia de que se 
ponga fin a un sistema basado en el despilfarro de unos pocos y en la indi-
gencia de la mayoría8.

Por cierto, un igualitarismo extremado del tipo que reivindicará más tar-
de Babeuf encuentra muchas resistencias, incluso entre los exponentes más 
radicales. Sin embargo, la mayoría de ellos coincide en la idea de que una 
desproporción excesiva de riquezas y bienes constituye una violación fla-
grante de los principios de justicia. Incluso un moderado como Condorcet 
insiste en los peligros de una desigualdad muy grande de poder, fortuna y 
educación, y llama la atención sobre “la gran diferencia entre los derechos 
que la ley reconoce a los ciudadanos, y los derechos de que éstos realmente 
gozan, entre la igualdad establecida por las instituciones políticas y la que 
existe entre los individuos”9. La experiencia concreta del movimiento re-
volucionario pone de manifiesto la importancia que revisten las diferencias 
de riquezas, educación o poder en general para el goce de determinados de-
rechos. Para mencionar un ejemplo entre muchos, el elevado porcentaje de 
analfabetos, en especial en el campo, impone de hecho serias limitaciones a 
la participación popular y favorece la designación en los cargos públicos de 
unos privilegiados (terratenientes, miembros del clero, abogados). Era un 
deber del cuerpo común tratar de evitar desigualdades tan marcadas, para 
evitar, de acuerdo con las tesis del Contrato social, que un ciudadano llega-
se a ser “tan rico como para poder comprar a otro”, y otro “tan pobre como 
para estar obligado a venderse”. El gobierno debía desempeñar una función 
correctiva frente a los desequilibrios en la distribución de los bienes, lo que 



109

La tradición socialista

se expresaría en una política de control de las riquezas y de los precios; y 
tenía sobre todo la obligación de velar para que a nadie le faltase lo esencial 
para vivir es decir, tenía un compromiso directo con los miembros más dé-
biles y desprotegidos. 

	
b. El derecho a la vida y a la educación

La aspiración a la “igualdad real” trae consigo una nueva visión de la 
función del poder estatal y una ampliación de la lista de derechos, que ahora 
incluye también el derecho a la vida en sentido positivo, es decir el derecho 
a los medios reales para poder satisfacer las necesidades vitales mínimas. 
La nueva declaración reconoce que todos los hombres son por igual sujetos 
de necesidades, tanto materiales como culturales, y sanciona al mismo tiem-
po la obligación positiva de la sociedad con respecto a este derecho básico 
y primordial de todos sus ciudadanos: “la ayuda pública –reza el artículo 
21– es una deuda sagrada. La Sociedad debe la subsistencia a los ciudada-
nos en condición de miseria, sea procurándoles un trabajo, sea asegurando 
los medios de existencia a los que no se encuentran en condición de traba-
jar”. De esta forma, la vida constituye un derecho fundamental en el que se 
funda el compromiso de la sociedad con la subsistencia de los ciudadanos 
y el derecho de estos últimos de acudir al cuerpo social cuando no están en 
condición de asegurar por sí solos la consecución de los bienes elementales. 

La nueva declaración reconoce además la instrucción como una nece-
sidad básica de todos, al igual que el deber de la sociedad de “favorecer 
con todo el poder a su alcance el progreso de la razón pública, y poner la 
instrucción al alcance de todos los ciudadanos”. Tan importante como la 
supervivencia física y la alimentación del cuerpo resulta la alimentación, 
por medio de la cultura, de la vida espiritual, condición indispensable para 
el goce pleno de la libertad y de los derechos. Puesto que las diferencias de 
saber engendran o ratifican diferencias de poder, al reducir de hecho a unos 
pocos el pleno disfrute de los derechos políticos o civiles, la consigna de 
una instrucción para todos adquiere una importancia básica para el conjunto 
de los derechos humanos. Uno de los argumentos esgrimidos para limitar 
la participación política de los no‑propietarios había sido el de su ignoran-
cia, provocada por su ocupación constante en trabajos manuales agotado-
res. Ahora resulta evidente que esa exclusión de todo acceso a la cultura es 
injusta. En consonancia con las doctrinas de los filósofos de la Ilustración, 
que habían insistido hasta la saciedad en la necesidad de luchar contra las 
cadenas de la ignorancia y en los efectos liberadores de la difusión de las 
luces, se establece la instrucción como un derecho básico para todos. 



110

Angelo Papacchini

La consagración de esta nueva clase de derechos marca sin duda un cam-
bio sustancial frente a la Declaración anterior, al transformar radicalmente 
la manera de concebir las relaciones entre libertad individual, legalidad y 
Estado. De acuerdo con la lógica de los derechos ligados a la libertad per-
sonal y a la propiedad, la acción estatal se concentraba en la defensa de esa 
esfera de privacidad contra ataques o interferencias externas; en cambio, 
con la enunciación de los derechos sociales el individuo se ve autorizado a 
exigir al Estado no solamente la protección de su vida y bienes, sino tam-
bién los medios que aseguran las condiciones materiales de posibilidad para 
su derecho a la vida y a la cultura. Puesto que “el fin de la sociedad es la fe-
licidad común”, la acción del Estado tiene que tratar de asegurarles a todos 
los medios mínimos y las condiciones de posibilidad para una existencia 
medianamente dichosa.

c. El derecho‑deber del trabajo
La nueva Declaración precisa que la deuda social con los hambrientos 

e indigentes se limita a aquellos ciudadanos que, carentes de propiedad, 
no están en condición de lograr su sustento por medio de un trabajo pro-
ductivo. La sociedad “no le debe ninguna ayuda al haragán que se rehú-
se de trabajar”. El trabajo constituye un derecho para el individuo, porque 
le asegura una autosuficiencia digna; pero representa al mismo tiempo un 
deber estricto para cada ciudadano, en cuanto éste sólo puede aspirar a la 
ayuda del cuerpo social en la medida en que contribuya, de acuerdo con sus 
posibilidades, al incremento global de la riqueza y de los bienes comunes.  
Es cierto que la Revolución francesa “no ha tenido, como la de 1848 u otras 
que la han seguido, el problema del trabajo como centro de sus preocupa-
ciones”10; pero también es cierto que precisamente en el curso de esta revo-
lución aparece formulada por primera vez la idea de un derecho al trabajo, 
que abarca tanto la liberación frente a las formas de producción feudales o 
semi‑feudales, como la obligación de la sociedad de garantizar a cada cual 
la posibilidad efectiva de realizar un trabajo socialmente útil. Gracias a la 
mediación del trabajo, considerado en otros tiempos como una maldición o 
una degradación, la aspiración a una vida feliz se sustenta en la actividad y 
en el esfuerzo del individuo, más que en una ayuda por parte de la sociedad. 
Esta ayuda comprometería la dignidad de la persona necesitada, y sería con-
traria a los principios que inspiran el ethos burgués, que no ve con buenos 
ojos un acceso a los bienes no mediado por el esfuerzo y el trabajo.



111

La tradición socialista

d. Solidaridad-hermandad versus propiedad privada 
El énfasis en la solidaridad y hermandad, que se refleja en concreto en 

políticas de bienestar y de justicia distributiva, repercute también en la apre-
ciación de la propiedad privada: muchas voces se levantan para cuestionar 
el carácter “natural”, “absoluto”, “imprescriptible” de este derecho, y existe 
un consenso siempre mayor acerca de la inconveniencia de transformar la 
propiedad privada en conditio sine qua para el goce pleno de los derechos 
políticos. “Al definir la libertad como el primero de los bienes del hombre, 
el más sagrado entre los derechos que se derivan de la naturaleza –proclama 
Robespierre en uno de sus discursos en la Convención–:

Habéis dicho con razón que ella tiene como límite los derechos de los demás. ¿Por 
qué razón no habéis aplicado este principio a la propiedad, que es una institución 
social?. ¡Como si las leyes de la naturaleza fuesen menos inviolables que las con-
venciones de los hombres! Habéis multiplicado los artículos para asegurar la mayor 
libertad en el ejercicio de la propiedad, sin decir una sola palabra para determinar 
su contenido legítimo. De manera que vuestra Declaración parecería estar hecha 
no para los hombres, sino para los ricos, los acaparadores, los especuladores y los 
tiranos11.

Sin duda, Robespierre no pretende cuestionar o abolir la propiedad pri-
vada; sin embargo, estima que es necesario reducir la importancia asignada 
a la protección de este derecho, que a la larga obstaculiza el compromiso 
prioritario con el bien general y con los intereses de la sociedad. Se entiende 
entonces la denuncia del dirigente jacobino de otra carencia imperdonable 
en la Declaración de 1789, la del olvido de toda idea de solidaridad y her-
mandad entre los miembros de una comunidad política y, más en general, 
entre los hombres:

El Comité ha olvidado del todo recordar los deberes de hermandad que unen a todos 
los hombres y a todas las naciones y su derecho a la asistencia recíproca. Parece 
como si se hubiesen ignorado las bases de la eterna alianza de los pueblos contra 
los tiranos. Se diría que vuestra Declaración hubiese sido hecha por un rebaño de 
criaturas humanas cercado en un lugar del globo, y no para la inmensa familia a la 
que la naturaleza dio la Tierra como dominio y lugar de vida12.

 Por cierto la propiedad conserva un lugar en la enumeración de los 
derechos naturales, y la nueva Declaración dedica varios artículos a 
su reconocimiento y protección. De acuerdo con el artículo 16 “todo 
ciudadano tiene derecho a gozar y disponer de sus bienes como le parezca, 
lo mismo que de sus rentas, del fruto de su trabajo y de su actividad”. Y el 
19 añade que “nadie puede ser privado ni siquiera de una mínima parte de 



112

Angelo Papacchini

la propiedad sin su consentimiento, excepto cuando la necesidad pública 
legalmente comprobada lo exija, y bajo la condición de una justa y previa 
indemnización”. Los montagnards están muy lejos de pensar siquiera en 
una eventual abolición de la propiedad privada. Sin embargo, ya se empieza 
a percibir una relación entre miseria y apropiación privada, de manera que 
la ampliación de la democracia y la consagración de estas nuevas demandas 
ligadas con los derechos sociales hace que el status de este derecho 
merme de modo considerable. Su defensa a ultranza podría neutralizar las 
demandas de justicia y de redistribución de la riqueza, y podría hacer a la 
larga imposible la tarea del cuerpo común en favor de las demandas de 
medios de vida, educación y trabajo para todos.

A juicio de Marx, esta inconsistencia entre las demandas de bienestar 
social y la conservación de la propiedad como un derecho inalienable se ex-
plicaría con base en la noción de libertad que inspira la nueva Declaración. 
A pesar de todo, no lograría desprenderse de la concepción individualista y 
monádica del ser humano. Incluso en aquel momento de máximo entusias-
mo juvenil, cuando se requerían abnegación y desprendimiento para salvar 
a la nación, los revolucionarios franceses seguían ensalzando y legitimando 
al hombre egoísta, aislado de los demás hombres y de la comunidad. Para 
Marx, incluso en la constitución más radical, 

La libertad es el derecho de hacer y buscar todo lo que no perjudica a nadie más 
y los límites dentro de los que cada cual puede moverse sin perjudicar a los otros 
están determinados por la ley, así como los linderos entre terrenos están fijados por 
las cercas. Se trata de la libertad del hombre en cuanto mónada aislada y encerrada 
en sí misma13.

¿Tendría razón Marx al achacar a los jacobinos una concepción indi-
vidualista, atomista y radicalmente liberal de la libertad? ¿O estarían en 
lo cierto aquellos liberales que, empezando por Constant, han visto en la 
Declaración jacobina la corrupción de los ideales de 1789 y el efecto ne-
fasto de la concepción rousseauniana de libertad, profundamente antiliberal 
y tendencialmente totalitaria? Estas críticas desde la izquierda y desde la 
derecha ponen de manifiesto, a nuestro juicio las contradicciones no resuel-
tas y las tensiones entre una concepción “negativa” de la libertad y la toma 
de conciencia de demandas de contenido social. La revolución no logró 
articular y conciliar estas demandas. Sin embargo, hay que reconocer a los 
protagonistas del proceso revolucionario el mérito de haber planteado de 
manera clara el problema fundamental alrededor del cual se ha centrado el 
debate ético-político de estos dos últimos siglos. 



113

La tradición socialista

Marx y los derechos humanos

Desde el texto juvenil dedicado al problema judío hasta los textos de 
la madurez, la actitud de Marx hacia los derechos humanos oscila entre la 
crítica radical de estas demandas consideradas como reivindicaciones me-
ramente burguesas y el reconocimiento de los mismos como un momento 
importante en la liberación humana; por consiguiente, como una conquista 
y un logro valioso de la civilización. Estas relaciones de crítica y de reco-
nocimiento, de amor y odio, dejarán sus huellas en la postura hacia los de-
rechos humanos asumidas por los protagonistas de la experiencia histórica 
del “socialismo real”. 

Sólo en sus primeros ensayos de prensa, en los que es notable la influen-
cia de las ideas hegelianas, Marx expresa una posición netamente favorable 
a la teoría de los derechos. De acuerdo con esta primera concepción de los 
derechos y del Estado, reivindica el respeto de la libertad y de las liberta-
des14 en las que se articula, y presenta el Estado racional como la garantía 
más sólida para estos derechos y libertades15. El Estado debe asegurar, en 
especial, el derecho a la libertad en materia religiosa, debe ser no‑confesio-
nal. Es tarea suya defender la libertad de conciencia de sus súbditos contra 
las Iglesias que pretenden quitar los medios de subsistencia a ciudadanos 
tildados por ellas de herejes. Estos artículos de prensa revisten una especial 
importancia para la reconstrucción de la evolución intelectual del autor; sin 
embargo, por lo general no superan el horizonte conceptual de la izquierda 
hegeliana. En cambio, el ensayo sobre “La cuestión judía”, en el que Marx 
analiza de manera crítica las declaraciones de derechos de las revoluciones 
burguesas, ofrece ya un aporte distinto y original.

a. Emancipación política y emancipación humana.
Los derechos del hombre como derechos del burgués 

Lo que estimula la reflexión de Marx sobre los derechos proclamados 
por las revoluciones es el asunto muy concreto de la discriminación en 
contra de los judíos. La ocasión es un escrito de Bauer sobre la cuestión 
judía, que afectaba directa y personalmente a Marx16. Frente a las exigencias 
de los judíos de obtener derechos civiles y políticos, Bauer argumentaba 
que en Prusia nadie podía emanciparse, puesto que el Estado era cristiano. 
Además, la exclusión de los judíos era de hecho una autoexclusión, puesto 
que ellos no estaban dispuestos a desprenderse de su espíritu sectario. Bauer 
cuestionaba al mismo tiempo al Estado cristiano, que podía a lo sumo 
tolerar a los adeptos de otras religiones, y al particularismo judío, en el 
que veía un obstáculo para la verdadera libertad. A su juicio, para poder 



114

Angelo Papacchini

alcanzar la emancipación humana era necesario que judíos y cristianos se 
liberasen por igual de sus creencias y prejuicios religiosos, fuente última 
de privilegios y exclusiones, para poder reconocerse como seres humanos.  
La conciencia crítica y el ateísmo constituían así la única solución posible 
al problema judío. 

En su respuesta a Bauer, Marx empieza por cuestionar la idea según la 
cual la emancipación política tiene que presuponer necesariamente la libe-
ración de la religión. Subraya el carácter fuertemente religioso de la Decla-
ración de derechos de la Revolución Francesa, que de hecho relega la reli-
gión a la esfera privada, a la esfera de la sociedad civil, pero que en ningún 
momento la niega. A juicio de Marx, el análisis de Bauer resulta unilateral 
y abstracto, puesto que plantea el problema en términos exclusivamente 
teológicos. Además, el representante de la izquierda hegeliana confunde la 
emancipación política con la emancipación humana total, con el agravante 
de que la segunda aparece como la conditio sine qua non de la primera; y 
en la medida en que la emancipación total y la liberación del sectarismo 
religioso resultan ser una meta lejana y de hecho inalcanzable, su escrito 
le hace el juego a la política reaccionaria del gobierno prusiano. Al señalar 
esta confusión de Bauer, Marx se ve obligado a precisar las diferencias entre 
emancipación política y emancipación humana; esto lo conduce al análisis 
de la temática de los derechos, a los que considera “en su configuración 
auténtica, es decir en la forma asumida en sus descubridores, los pueblos 
norteamericano y francés”.

La emancipación política constituye para Marx el legado de la Revo-
lución francesa, y se expresa con especial claridad en los principios con-
sagrados en la Declaración de derechos del hombre y del ciudadano, que 
consagran la separación entre Estado y sociedad civil –entendidos a la ma-
nera de Hegel como sociedad política y esfera de los intereses privados, 
respectivamente–, el carácter laico y no confesional del Estado, la idea de la 
igualdad frente a la ley independientemente de las condiciones económicas. 
Para el autor de la “Cuestión judía” el núcleo de la emancipación política se 
encontraría precisamente en esta separación entre lo público y lo privado, 
gracias a la cual las diferencias de religión, de poder y de propiedad, son 
consideradas ya como asuntos que no deberían tener implicaciones directas 
en la esfera pública y en la arena política. En la estructura feudal, debido 
precisamente a la ausencia de una delimitación precisa y a la interferencia 
sistemática entre lo público y lo privado, el lugar que ocupaba el individuo 
en la esfera de la producción determinaba de manera directa su ubicación en 
el universo político, y profesar un credo religioso específico podía significar 
la pérdida de libertades y derechos. En la modernidad, en cambio, gracias a 



115

La tradición socialista

la diferenciación de niveles e instancias, se afianza la idea de que todos los 
individuos participan por igual de la ciudadanía, por encima de las diferen-
cias en cuanto a opiniones y creencias, e independientemente de la perte-
nencia a una clase social determinada, al tiempo que el Estado se libera de 
cualquier compromiso con una religión específica y se afirma como Estado 
laico, no confesional, que respeta por igual la libertad de expresión y culto 
de las diferentes religiones. Por consiguiente la emancipación política, que 
por cierto en el caso de Alemania sigue siendo para Marx algo lejano y utó-
pico, significa la igualdad frente a la ley y una igual ciudadanía para todos, 
el sufragio universal y la consolidación de un Estado moderno desligado de 
cualquier atadura con una forma específica de religión.

La consolidación de la autonomía de la esfera política implica también 
una liberación de la esfera privada, que reivindica con fuerza sus derechos 
y su autonomía frente a cualquier intervención arbitraria del poder político. 
Se da entonces en la modernidad un doble proceso simultáneo: lo político 
se libera de la influencia directa de la propiedad, de la religión, de las dife-
rencias de clase, etc; al mismo tiempo, la sociedad civil –la bürgerliche Ge-
sellschaft– puede afianzarse sin obstáculos ni trabas externas. De un lado, 
el citoyen como actor y protagonista de la sociedad política, reivindica el 
derecho igualitario a participar de la ciudadanía; del otro, el hombre privado 
exige con igual fuerza el derecho a vivir su vida sin que el Estado se inter-
ponga o interfiera con sus proyectos vitales, con sus planes de vida, con sus 
creencias religiosas o éticas, asuntos privados que no son de incumbencia 
de la sociedad política. Resulta así comprensible la diferenciación de los 
derechos en derechos del hombre y derechos del ciudadano: la dicotomía 
homme-citoyen se inserta precisamente en esta lógica de la modernidad, en 
esta articulación del universo social en sociedad civil y sociedad política: 
“allí donde el Estado político ha logrado su verdadero desarrollo –sostiene 
Marx– el hombre lleva no solamente en el pensamiento, en la conciencia, 
sino también en la realidad efectiva, en la vida, una vida doble: una vida 
celestial y una vida terrenal, la vida en la comunidad política, en la que él 
vale como un ser social (Gemeinwesen), y la vida en la sociedad civil (in 
der bürgerlichen Gesellschaft), en la que actúa como hombre privado (Pri-
vatmensch), que utiliza como medios a los demás hombres, se degrada a sí 
mismo como un medio y se trasforma en un juguete de fuerzas extrañas”17.

Desde esta perspectiva analiza el autor ambas clases de derechos, los del 
hombre y los del ciudadano, para mostrar por cierto el carácter progresista 
y moderno, pero por sobre todo los límites estructurales de estas reivindi-
caciones, claramente insuficientes para pensar y llevar a cabo una auténtica 
y plena emancipación humana. Marx pone de relieve y denuncia el carácter 



116

Angelo Papacchini

formal y abstracto de los droits du citoyen, que consisten “en la participa-
ción a la esfera común y precisamente a la esfera política, a la esfera estatal 
[...] y caen bajo la categoría de los derechos civiles”. La igualdad política y 
la igualdad frente a la ley constituyen sin duda un logro nada despreciable 
frente a las diferencias insalvables e insuperables de la estructura feudal. 
Sin embargo, el reconocimiento del individuo como igual sujeto de dere-
chos y como partícipe activo de la acción política, desconoce o subvalora la 
influencia real que juegan las diferencias de poder, de riquezas y de status 
social, consideradas inesenciales para el reconocimiento de la ciudadanía, 
pero determinantes a la hora de fijar el alcance concreto de los derechos 
políticos de cada cual. Marx cree que esta igualdad abstracta frente a la ley 
y frente al Estado presenta fuertes analogías con la idea cristiana de la igual-
dad frente a Dios, o con la noción más refinada de una igualdad nouménica, 
que convive sin problemas con la desigualdad en la condición empírica y 
fenoménica de la vida real. La igualdad formal en el nivel político no tiene 
en cuenta la desigualdad real, que determina de hecho grados y niveles en 
el ejercicio real de los derechos de ciudadanía. 

De una manera todavía más crítica analiza el autor los droits de l’homme, 
que incluyen la libertad de conciencia y de opinión, la igualdad, la seguri-
dad y la propiedad. A juicio de Marx, éstos son en realidad los derechos del 
protagonista de la sociedad civil, es decir del burgués. El homme distinto del 
citoyen no es sino el burgués egoísta, el miembro de la sociedad burguesa, 
tomado sin más como arquetipo eterno de la humanidad, como modelo esen-
cial, como el hombre natural: “los así llamados derechos del hombre, los 
droits de l’homme distintos de los droits du citoyen no son otra cosa que los 
derechos del miembro de la sociedad civil, es decir del hombre egoísta, del 
hombre aislado del hombre y de la comunidad”18. Es el ser privado, descrito 
magistralmente por Hobbes y Hegel, que se interesa exclusivamente por su 
placer y por su propio interés, el sujeto a quien se le reconoce el status de 
hombre sin más y a quien se le atribuyen derechos absolutos; es el hombre 
aislado y separado de la comunidad, cuyos nexos con los demás se fundan 
en las relaciones de intercambio y de mercado y cuya preocupación central 
es la defensa y “conservación de la propiedad y de la persona egoísta”19. En 
este sentido, “ninguno de los así denominados derechos del hombre logra 
elevarse por encima del hombre egoísta, por encima del hombre concebido 
como miembro de la sociedad civil, como un individuo que concentra su ac-
tividad en su interés privado y en su albedrío particular, del todo aislado del 
la comunidad”20. Esta identificación entre hombre y burgués aparece clara-
mente ilustrada por el contenido de los derechos humanos, todos articulados 
alrededor de un derecho básico fundamental: el de la propiedad privada.  



117

La tradición socialista

En efecto la égalité, la liberté y la sureté están concebidas en función del 
derecho “de disponer a son gré” de los bienes propios, y presuponen una 
concepción limitada y estrecha de la libertad como no interferencia, por 
fuera de cualquier idea de solidaridad. Por consiguiente, para Marx los “de-
rechos del hombre” son en realidad intereses disfrazados, que sancionan y 
legitiman las libertades burguesas. 

b. Límites de la emancipación política
y de la teoría de los derechos del hombre 

El límite más radical de la emancipación política y de la ideología de 
los derechos reside en la escisión o fractura que ella supone entre burgués 
y ciudadano, entre sujeto privado y sujeto público, entre una dimensión 
de lo humano que es universal y verdadera pero abstracta y formal, y otra 
singular y concreta, pero cerradamente egoísta. Lo que es concreto carece 
de universalidad y de sociabilidad, y lo que es verdadero carece de realidad, 
es una mera abstracción. En ambos casos se está bien lejos del ideal de una 
humanidad rica, plena y no escindida, de una forma de realizar lo humano 
que incluya al mismo tiempo la concreción y la universalidad. Con este des-
doblamiento o fractura se relaciona también la idea de libertad que sustenta 
la teoría de los derechos, una noción estrecha y limitada que desconoce el 
carácter eminentemente social del ser humano. Es en el fondo la libertad 
del propietario, concebida en términos de barreras y límites entre un predio 
y otro, que presupone una concepción atomista y monádica del ser humano 
cerrado en su interés. Esto hace que “cada hombre encuentre en el otro no 
la actuación, sino el límite de su propia libertad”21. 

A juicio de Marx las declaraciones de derechos, incluyendo la más avan-
zada de 1793, desconocen el carácter social y solidario, la naturaleza y el 
destino del hombre:

Muy lejos de concebir al hombre como ser genérico (Gattungswesen), estos dere-
chos hacen aparecer, por el contrario, la vida genérica como un marco externo a los 
individuos, como una limitación de su independencia originaria. El único nexo que 
los mantiene en cohesión es la necesidad natural y el interés privado, la conserva-
ción de su propiedad y de su persona egoísta22.

La vida social se reduciría a un marco externo a los individuos, y sería 
percibida como una “limitación de su independencia originaria”. Se explica 
así la subordinación de los derechos políticos a los derechos del hombre-
burgués y la reducción de los primeros a un simple medio para la conserva-
ción y el goce de los derechos-privilegios de los propietarios. “La calidad  
de ciudadano –prosigue Marx– la participación en la comunidad política, 



118

Angelo Papacchini

es reducida por los emancipadores políticos a mero medio para la conser-
vación de aquellos pretendidos derechos del hombre; el citoyen está su-
bordinado al servicio del homme egoísta. La esfera en que el hombre se 
comporta como miembro de la comunidad es rebajada por debajo de la 
esfera en que se comporta como individuo singular; en fin, se toma como 
hombre verdadero y propio no al citoyen, sino al bourgeois”. El fin último 
es la vida de la sociedad burguesa, el mundo de la producción capitalista: 
la vida y la emancipación política no son sino un medio para asegurar un 
funcionamiento sin trabas del juego de intereses de la sociedad de mercado. 
De aquí la importancia central asignada al derecho de propiedad, que se 
transforma realmente en el derecho más importante, alrededor del cual se 
articulan todos los demás. 

c. Derechos humanos y emancipación humana 
Por todo esto Marx juzga que las declaraciones de derechos de las re-

voluciones burguesas resultan insuficientes para una auténtica emancipa-
ción humana, que presupone la superación de la escisión del hombre en ser 
privado y ciudadano, la reconstitución de la unidad en una forma más rica 
de humanidad y la consolidación de una libertad solidaria: “sólo cuando el 
hombre individual real incorpore a sí al ciudadano abstracto y se convierta 
como hombre individual en su vida empírica, en su trabajo individual y en 
sus relaciones individuales en ser social; sólo cuando el hombre haya reco-
nocido y organizado sus ‘forces propes’ como fuerzas sociales y cuando, 
por lo tanto, ya no separe de sí la fuerza social bajo la forma de la fuerza 
política, sólo entonces –concluye Marx– se habrá llevado a cabo la eman-
cipación humana”23. Para lograr la emancipación verdadera, que en textos 
sucesivos el autor relacionará con el objetivo central de la revolución social, 
es necesario por lo tanto superar el desdoblamiento del hombre, superar “la 
separación (Trennung) y el extrañamiento (Entfernung) del hombre frente al 
hombre”, y por consiguiente la reducción de la libertad a la libertad de com-
petir en esa guerra de todos contra todos que es la moderna sociedad civil o 
burguesa. No se trata simplemente de ampliar la lista, sino de modificar la 
noción de libertad y más en general la noción de lo humano que se expresa 
en la teoría de los derechos: hay que redefinir desde el horizonte del hombre 
como ser genérico y social el espectro de las libertades y de los derechos.

De acuerdo con esta perspectiva, el problema más grave tiene que ver con 
la valoración del papel jugado por la emancipación política en el proceso 
hacia la verdadera y auténtica liberación y emancipación del hombre. Marx 
aprecia el carácter históricamente progresista de la revolución política –al 
fin y al cabo la revolución burguesa representa “la disolución de la vieja so-



119

La tradición socialista

ciedad y la disolución del feudalismo”24. Sin embargo, este reconocimiento 
resulta a menudo oscurecido por el interés prioritario del autor por poner de 
relieve los límites y deficiencias estructurales de la teoría, y por las denun-
cias del carácter “ideológico” y encubridor de la noción misma de derechos 
humanos. Esto ha inducido a muchos teóricos marxistas a denunciar sin más 
los derechos humanos como ideología burguesa y a considerarlos como un 
obstáculo para la instauración de la sociedad socialista. Otros intérpretes de 
Marx, en cambio, aun cuando señalaran los límites de esos derechos, los 
han considerado de todas formas como un aporte valioso del pensamiento 
político de Occidente25. 

d. Los derechos implícitos en las demandas de dignidad
y emancipación humana 

Marx veía una confirmación de su crítica al límite radical de las revolu-
ciones burguesas y del alcance de los derechos del hombre en la condición 
de miseria y alienación de la naciente sociedad industrial, precisamente de 
esa sociedad que los teóricos liberales anunciaban como el auténtico paraíso 
de los derechos del hombre y como la afirmación radical de la libertad. En 
los Manuscritos de 1844 Marx formula una protesta apasionada en contra 
de la alienación y el extrañamiento producidos por la moderna sociedad 
de mercado, creada supuestamente sobre los ideales revolucionarios, los 
derechos, la libertad y la dignidad. Si la mayoría de los hombres no veían 
asegurado siquiera el derecho a la vida, si los obreros estaban condenados a 
una existencia pobre y limitada, sin posibilidad de satisfacer necesidades vi-
tales básicas y tenían que aceptar un trabajo que, además de embrutecerlos 
y de agotar su energía vital, aumentaba la represión y el poder social extra-
ño, era claro que los derechos humanos proclamados por las revoluciones 
burguesas resultaban a todas luces insuficientes para realizar una auténtica 
liberación y emancipación humana.

Marx protesta por la reducción del ser humano a mercancía, a valor de 
uso o valor de cambio, por la degradación en el trabajo y en la vida coti-
diana, por la instrumentalización y la reificación en el interior de una socie-
dad fundada en teoría sobre la libertad y el respeto de todo ser humano. A 
pesar de estos ideales, en la sociedad burguesa el obrero queda rebajado y 
degradado a una mercancía como otra, a una máquina que consume y pro-
duce, a un cuerpo que trabaja y que necesita lo mínimo indispensable para 
conservar sus fuerzas y para reproducirse: el individuo obligado a vender 
su fuerza de trabajo se reduce a una simple abstracción, puesto que sólo 
existe en cuanto mercancía o como productor de mercancías. De los demás 
aspectos de su vida se encargan los tribunales, las cárceles o los policías26. 



120

Angelo Papacchini

La moderna economía política aparentemente valora al ser humano, puesto 
que reconoce la fuente del valor no en los metales preciosos o en la natu-
raleza, sino en el proceso de trabajo. Sin embargo, la praxis del mercado 
contradice esta valoración: el obrero se empobrece cuanto más produce, y 
la Verwertung der Sachenwelt es directamente proporcional a la Entwertung 
del trabajador27. Marx denuncia también el carácter alienante del trabajo en 
el interior de la fábrica, que por su carácter mecánico, repetitivo y deshuma-
nizante embrutece y empobrece al ser humano, atrofia sus potencialidades y 
le impide desarrollar libremente sus energías físicas y espirituales. El traba-
jo fabril mortifica el cuerpo y arruina el espíritu; no es la satisfacción de una 
necesidad, sino un medio para satisfacer las necesidades fuera del trabajo. 
Con igual fuerza cuestiona la alienación y el extrañamiento en la dimensión 
existencial, es decir la pobreza, la lucha contra el hambre, la imposibilidad 
de satisfacer las necesidades vitales más elementales. La sociedad de mer-
cado engendra de manera simultánea “el refinamiento de las necesidades 
junto con el salvajismo bestial y con la plena, brutal y abstracta simplicidad 
de las necesidades”; de manera que el obrero se ve obligado a vivir entre 
los aires pestilentes y en medio de la basura producida por la civilización, 
en condiciones peores que las de los esclavos de la antigüedad. Las pocil-
gas sin aire y luz en las que se ve condenado a habitar contrastan con la 
“luminosa morada de Prometeo”, y constituyen la negación de ese derecho 
fundamental del ser a gozar de una naturaleza no contaminada ni degradada. 

En fin, Marx pone de manifiesto la pérdida de la sociabilidad y la caren-
cia de una dimensión comunitaria en el interior de la sociedad capitalista, 
donde las relaciones interhumanas se agotan en las interacciones como pro-
pietarios, productores o consumidores de bienes y mercancías. Por consi-
guiente, todos se perciben como extraños y todos tratan de instrumentalizar 
a los demás para incrementar sus ingresos e imponer al otro necesidades 
ficticias28: “la sociedad, tal como aparece a los economistas, es la sociedad 
civil, en la que cada individuo es una totalidad de necesidades y sólo existe 
para el otro, así como el otro sólo existe para él, en la medida en que se 
convierten en medio el uno para el otro”29. La sociedad burguesa muestra 
así el desagradable espectáculo de la “inversión y confusión de todas las 
cualidades humanas y naturales”, el envilecimiento y la atrofia de los dos 
atributos esenciales del ser humano –la actividad libre y la sociabilidad–, al 
igual que la degradación en la forma de vida.

La denuncia de la alienación y de la degradación parecería presuponer el 
imperativo categórico, análogo al formulado por Kant, de respetar la huma-
nidad como un fin en sí y de no reducirla a mera cosa, a mero objeto o ins-
trumento, a simple valor de cambio o mercancía: ambos filósofos parecerían  



121

La tradición socialista

compartir la protesta contra la reificación, con la diferencia de que Marx 
es más radical y juzga como una violación de la dignidad humana también 
las relaciones de trabajo fundadas en teoría en un contrato libre, que Kant 
consideraba compatibles con el respeto debido al hombre como fin en sí. 
Los Manuscritos y muchos otros textos de Marx parecerían corroborar este 
hondo anhelo ético de justicia y de dignidad, sin el cual resultarían incom-
prensibles las denuncias y las protestas30. Claro que Marx trata de evitar con 
todos los medios que la consigna del socialismo se reduzca a un asunto me-
ramente moral y tiene fobia a los moralistas que exhortan al deber y al amor 
recíproco, y que pretenden diluir la tarea política en palabrerías acerca del 
deber, la buena voluntad y la responsabilidad moral. La convicción de que el 
comunismo no puede reducirse a unos sermones edificantes sobre el altruis-
mo y la solidaridad se traduce en una actitud de desconfianza y escepticismo 
hacia nociones como las de justicia, deber y moralidad31. Sin embargo, a pe-
sar del miedo al moralismo, lo que anima la reflexión y la praxis de Marx es 
el ideal de una vida humana digna y plena, la aspiración a una condición en 
la que la libertad solidaria, el respeto recíproco y la no-instrumentalización 
sean algo más que meras palabras. Y con base en este ideal de dignidad, que 
Marx concibe de manera más radical que Kant y del que deduce el imperati-
vo ético-político de destruir las relaciones basadas sobre la explotación y la 
instrumentalización, es posible redefinir en sentido socialista algunos de los 
derechos proclamados por las Revoluciones burguesas.

En los Manuscritos se encuentran, por empezar, sugerencias preciosas 
acerca del alcance del primero de los derechos humanos –el derecho a la 
vida–; derecho básico que a juicio de Marx no se agota en la defensa de la 
incolumidad física frente a las agresiones externas. En la sociedad de mer-
cado, en la que en teoría el Estado se encarga de la protección de la vida en 
este sentido negativo, la vida humana reviste en realidad un valor muy limi-
tado, puesto que no existen para el individuo garantías serias frente al ham-
bre y a la muerte por inanición. Puesto que “la demanda de hombres regula 
necesariamente la producción de hombres, como la de toda otra mercancía, 
si la oferta es mucho mayor que la demanda, una parte de los trabajadores 
cae en la mendicidad, o se muere de hambre”32. La primera tarea en una or-
ganización distinta de la sociedad debería consistir por lo tanto en asegurar 
a todos el acceso a los medios para poder vivir, la asistencia contra el ham-
bre, la miseria y la desnutrición. Al mismo tiempo, la vida humana no puede 
agotarse en una dimensión meramente animal, puesto que el ser humano 
necesita además los medios para una vida digna, que incluyen un habitat 
decoroso y no contaminado. La denuncia de la “desmoralización bestial, 
de la completa, abstracta y ruda simplicidad de las necesidades”, parecería 



122

Angelo Papacchini

justificar un derecho que hoy denominamos de tercera generación: “para el 
obrero –sostiene Marx– incluso la necesidad de aire libre deja de ser una 
necesidad; el hombre vuelve a habitar las cavernas, ahora envenenadas por 
los hálitos pestilentes de la civilización y que él ocupa de manera precaria, 
como un poder extraño, que le puede ser quitado, del que puede ser expul-
sado de un día para otro, si no paga. El obrero debe pagar por esta casa de 
muerte. La luminosa morada que Prometeo, en la obra de Esquilo, designa 
como uno de los regalos más grandes hechos al hombre, a través del cual el 
salvaje se ha transformado en hombre, deja de existir para el obrero. La luz, 
el aire, la más elemental limpieza animal, dejan de ser una necesidad para 
el hombre. La basura, esta depravación y corrupción del hombre, la cloaca 
(en sentido literal) de la civilización deviene para él el elemento vital [...]. 
No solamente el hombre no tiene más necesidades humanas, sino que hasta 
las necesidades animales dejan de existir para él”33. 

De otro lado, la denuncia del trabajo alienado y de sus efectos perjudi-
ciales para la salud física y mental del obrero obliga a pensar desde una 
perspectiva más amplia el derecho al trabajo, sin reducirlo a la simple y 
llana libertad para todos de ofrecer sus fuerzas al mejor postor. Marx no 
subvalora el carácter progresista de esta ausencia de trabas, que constituye 
una ganancia innegable en relación con las formas feudales de dependen-
cia y de dominación. Sin embargo, su análisis de la sociedad capitalista 
indica que para los más débiles y desamparados la liberación de las rela-
ciones laborales no ha significado nada más que miseria, explotación y 
embrutecimiento. Por consiguiente, un derecho al trabajo debería incluir 
una seguridad mínima en cuanto a la posibilidad de encontrar empleo, 
protección frente a la explotación y garantías para que la actividad laboral 
se realice en condiciones salubres y no se reduzca a una tarea mecánica y 
agotadora. Es necesario aclarar que en los Manuscritos Marx no mencio-
na de manera expresa un derecho al trabajo. De todas formas el contexto 
sugiere que es justa y legítima la aspiración a un trabajo creativo, que 
estimule la realización de las potencialidades humanas, permita al traba-
jador la realización de sus potencialidades y le asegure los medios para 
una vida digna. 

En fin, la denuncia del egoísmo y del empobrecimiento paulatino del ser 
humano producidos por el apego a la propiedad privada parecería suponer 
el derecho a una vida culturalmente rica, en el marco de relaciones soli-
darias y armónicas entre los distintos miembros del cuerpo social. En este 
mismo sentido se orientan las críticas de Marx al comunismo “nivelador” 
y “grosero”, que sugieren un derecho de todos los individuos a realizar de 
manera distinta y peculiar el ideal común de libertad y de dignidad. En 



123

La tradición socialista

contra de este falso ideal de sociedad comunista, que propugna como ideal 
político y ético “la abstracta negación de todo el mundo de la cultura y de la 
civilización y el regreso a la antinatural simplicidad del hombre pobre y sin 
necesidades, que no ha superado todavía la propiedad privada y ni siquiera 
ha llegado hasta ella”34, Marx reivindica para cada individuo la posibilidad 
de un desarrollo autónomo de sus talentos y capacidades, por fuera de ese 
estrecho marco nivelador que acaba por violar su dignidad. 

Sin embargo, el reconocimiento implícito de un derecho a la vida, al 
trabajo y al desarrollo pleno de las potencialidades parece enfrentarse con 
un problema de difícil solución en el interior del horizonte marxista: la de-
terminación del destinatario de estas demandas. ¿A quién podrá apelar el 
individuo para poder realizar sus capacidades y potencialidades? ¿A qué 
instancia se podrán dirigir estas reivindicaciones de carácter social, para 
que no queden en letra muerta?. La respuesta no es nada fácil, puesto que 
el destinatario más directo –el Estado–, es percibido como una instancia 
represiva y como una institución transitoria, destinada a desaparecer, junto 
con el Derecho35. Ante la imposibilidad de recurrir a la institución estatal, 
concebida por Marx como un aparato de poder al servicio de los intereses y 
privilegios de la clase dominante, sólo queda la confianza en el nuevo orde-
namiento social inspirado en los ideales del socialismo. Una vez eliminada 
la propiedad privada, a juicio de Marx la raíz última de la explotación y de 
la alienación, ya no existirían obstáculos para una apropiación no conflicti-
va de los productos de la naturaleza y para el goce de una libertad solidaria, 
acorde con la naturaleza social del ser humano:

En la fase superior de la sociedad comunista, cuando haya desaparecido la subordi-
nación esclavizadora de los individuos a la división del trabajo y con ella, la oposi-
ción entre trabajo intelectual y trabajo manual; cuando el trabajo no sea solamente 
un medio de vida, sino la primera necesidad vital; cuando, con el desarrollo de los 
individuos en todos sus aspectos, crezcan también las fuerzas productivas y corran 
a chorro lleno los manantiales de la riqueza colectiva, sólo entonces podrá rebasarse 
totalmente el estrecho horizonte del derecho burgués, y la sociedad podrá escribir en 
su bandera: De cada cual, según su capacidad; a cada cual, según sus necesidades36.

A más de un siglo de distancia, y después de la experiencia del “socia-
lismo real”, esta visión profética suscita perplejidad y asombro, debido al 
contraste tan patente entre promesas y realidad. Lo que parecería reforzar 
las tesis de quienes aconsejan dejar de lado los sueños utópicos de mundos 
mejores, para concentrar energías y esfuerzos en los problemas del presente 
y en las posibilidades reales de liberación. 



124

Angelo Papacchini

Socialismo real, socialdemocracia  
y welfare state 

a. Tensiones y contradicciones en el interior del “socialismo real”
Las oscilaciones en la actitud de Marx, quien reconoce la importancia 

de los derechos humanos como una etapa importante en el acercamiento a 
la libertad socialista, pero los denuncia al mismo tiempo como privilegios 
burgueses disfrazados, se refleja en la suerte alterna que ha tenido la teoría 
de los derechos en la historia del socialismo y en los múltiples intentos de 
construir una sociedad socialista. Tanto en los teóricos como en los prota-
gonistas políticos se encuentra la misma ambigüedad e indecisión a la hora 
de definir la posición socialista hacia los derechos humanos, reconocidos 
en algunos casos como una conquista de la humanidad y de la civilización, 
pero reducidos en muchos otros a una expresión de la ideología burguesa, 
o simplemente utilizados de manera pragmática como una herramienta, sin 
valor moral intrínseco, al servicio de la revolución social y de la emancipa-
ción humana. 

La lectura de uno de los documentos más significativos acerca del ta-
lante socialista hacia los derechos humanos, la “Declaración de los dere-
chos del pueblo trabajador y explotado”, redactado por Lenin el 4 de ene-
ro de 1918, confirma esta impresión. El reconocimiento de la “abolición 
de la explotación del hombre por el hombre” parecería inscribirse en la 
misma lógica de las reivindicaciones formuladas por los protagonistas de 
las revoluciones burguesas, quienes exigían con igual fuerza la liberación 
de todo ser humano de las cadenas y trabas feudales, de los privilegios 
y de las desigualdades por nacimiento. Sin embargo, la lectura del texto 
indica también que este ideal de liberación se inserta en un contexto ideal 
significativamente distinto, en el que la atención prioritaria a la división 
del cuerpo social en clases antagónicas, hace que los sujetos de los de-
rechos ya no sean los individuos, sino entidades más amplias, como el 
pueblo trabajador, la clase obrera, etc. Los individuos participan por cier-
to de las ventajas de la liberación popular y de la “emancipación de las 
masas trabajadoras del yugo del capital”. Sin embargo, en la medida en 
que el interés se desplaza hacia estas unidades más amplias, merece una 
atención mucho menor el destino de los individuos, quienes además son 
mencionados como sujetos de obligaciones, antes que como titulares de 
derechos. Esa Declaración habla sobre todo de obligaciones, al establecer 
el trabajo obligatorio para todos37, el deber de luchar para la abolición de 
la propiedad privada, la obligación de enfrentar con las armas a los ene-
migos internos y externos de la revolución38. 



125

La tradición socialista

De otro lado, la noción de clase acaba por desplazar y modificar la idea 
misma de humanidad, que en este nuevo horizonte de la lucha de clases  
adquiere un sentido distinto: la percepción del universo humano en térmi-
nos de explotadores y explotados significa que la emancipación de estos úl-
timos y la instauración de una sociedad socialista exigen una lucha a muerte 
contra los primeros, para “asegurar el poder del pueblo trabajador sobre los 
explotadores” y “arrancar a la humanidad de las garras del capital financiero 
y del imperialismo”. Es un lenguaje de lucha, que reconoce como portado-
res de derechos a los miembros de la clase explotada, limitando la noción 
de humanidad al conjunto de los desposeídos, explotados y humillados, los 
únicos sujetos verdaderamente “humanos”. De acuerdo con esta nueva con-
cepción de humanidad y con esta idea distinta de la emancipación, el primer 
artículo de la Declaración de derechos de 1789, reproducido casi en los mis-
mos términos por la Declaración de la ONU, debería ser reformulado más o 
menos así: puesto que todos los hombres llegan al mundo como explotado-
res o como explotados, es un derecho sagrado de estos últimos liberarse de 
las cadenas, luchar a muerte contra el enemigo de clase para poder instaurar 
una sociedad en la que de verdad todos los hombres puedan nacer con igual 
dignidad y con iguales derechos. Para que este objetivo deje de ser una 
quimera, es indispensable que las masas trabajadoras lleguen a apropiarse 
del poder, lo que supone a la vez una lucha sin tregua contra el enemigo 
interno y en general contra la civilización burguesa y contra las garras del 
capital internacional. En esta estrategia hacia la conquista del poder, juega 
además un papel importante la lucha directa contra la propiedad privada, 
considerada como el mayor obstáculo que se interpone en el camino hacia la 
libertad socialista: lo que había sido proclamado como un derecho sagrado, 
imprescriptible e inalienable se transforma así en fuente de explotación y 
en el baluarte del poder de los explotadores, que debe ser destruido y ani-
quilado. Por esto se establece “la abolición de la propiedad privada de la 
tierra” y “se declara patrimonio de todo el pueblo trabajador toda la tierra, 
con todos los edificios, el ganado de labor, los aperos de labranza y demás  
accesorios agrícolas”39. 

El lenguaje belicoso de esta Declaración resulta en alguna medida jus-
tificado en una coyuntura de inestabilidad y de lucha contra enemigos po-
derosos, que amenazaban con sofocar el movimiento revolucionario. Sin 
embargo, más allá de las inevitables concesiones a las consignas ligadas con 
las necesidades apremiantes del momento, el texto de Lenin formula tam-
bién los postulados de una teoría socialista de los derechos humanos, o por 
lo menos los principios de una concepción de los derechos apropiada a la 
fase de transición hacia el socialismo: eliminación de la propiedad privada,  



126

Angelo Papacchini

prioridad de los intereses de clase por encima de los derechos-intereses de 
los individuos40, énfasis en el deber de todos los miembros de la clase tra-
bajadora de contribuir con sus trabajos y esfuerzos a la construcción de la 
sociedad socialista y a defenderla con las armas frente a los enemigos in-
ternos y externos, etc. Por cierto, Lenin cree firmemente que los deberes y 
esfuerzos serán algún día compensados, cuando la instauración de un nuevo 
orden social permitirá a todos un desarrollo polifacético y armónico de su 
personalidad, y la satisfacción de sus necesidades de acuerdo con el famo-
so principio de justicia “de cada cual según sus posibilidades, a cada cual 
según sus necesidades”. Sin embargo, en la coyuntura del momento, mar-
cada por la necesidad de luchar para construir el socialismo, se impone el 
lenguaje del sacrificio y de las obligaciones, por encima del lenguaje de los 
derechos. Al mismo tiempo, el carácter histórico-universal que se atribuye 
a una obra de tanta envergadura como la abolición de la explotación y la 
creación de un nuevo orden social, hace que disminuya ostensiblemente el 
interés por la suerte de los individuos, cuyo valor disminuye notablemente 
en comparación con la importancia del objetivo propuesto.

A este desplazamiento de los derechos del individuo, determinado por la 
valoración limitada de la singularidad frente a las metas histórico-sociales y 
por el énfasis prioritario en los deberes y obligaciones, se suma otro factor 
que incide de manera negativa y que pone en tela de juicio la base ética y 
jurídica de los derechos humanos: la concepción materialista de la historia, 
y en especial la reducción de las normas jurídicas y de las leyes morales a 
simple superestructura de las relaciones de producción. Esta visión unilate-
ral y mecánica del derecho y de la moral, y por consiguiente de los derechos 
humanos, se expresa con particular claridad en la obra de Pasukanis, uno 
de los grandes teóricos de la primera etapa de la construcción de socialis-
mo. A juicio del jurista ruso, moral y derecho no serían nada más que epi-
fenómenos de la esfera de la producción y de las relaciones de cambio, y 
en su forma burguesa moderna resultarían perfectamente funcionales para 
una sociedad fundada sobre el intercambio de mercancías. La lógica de las 
relaciones de cambio ofrecería así la clave para comprender la estructura y 
la naturaleza de los fenómenos jurídicos y éticos, y para desentrañar el sen-
tido profundo de nociones aparentemente “metafísicas” como las de igual-
dad, dignidad e igual valor de la persona. A pesar del respeto sagrado que 
profesan hacia ellas los teóricos burgueses, estas nociones se reducirían en 
últimas a unos postulados impuestos por las necesidades peculiares y por la 
lógica de una sociedad fundada sobre el trueque de mercancías y la ley del 
valor: “para que los productos del trabajo humano puedan relacionarse los 
unos con los otros como valores –escribía Pasukanis– los hombres deben 



127

La tradición socialista

comportarse recíprocamente como personas independientes e iguales”41. 
Por consiguiente la noción de sujeto moral y de sujeto jurídico, al igual que 
la idea de autonomía y de libertad individual, serían simplemente “las con-
diciones necesarias para la realización del valor, es decir, de una relación 
en la que las relaciones de los hombres entre ellos mismos en el proceso de 
trabajo aparecen como una propiedad cosificada de los productos de cam-
bio”42. El sujeto que intercambia “debe ser egoísta, es decir debe atenerse al 
puro cálculo económico” y “debe ser portador de derechos, es decir, debe 
tener la posibilidad de una decisión autónoma”, mientras que el principio de 
la igualdad fundamental de las personas humanas se explicaría con facili-
dad con base en la exigencia del mercado, de acuerdo con la cual “todas las 
variedades de trabajo deben ser asimiladas las unas a las otras y reducidas a 
trabajo humano abstracto”43. 

El jurista ruso somete a una crítica radical las nociones éticas más sa-
gradas de la tradición humanista-burguesa, y reduce el principio kantiano 
de la dignidad y del valor intrínseco de la persona a una transcripción en 
términos éticos del igual derecho de todos los sujetos de la producción y del 
consumo a participar en el mercado. A juicio de Pasukanis esta explicación 
“materialista” de los valores jurídicos y morales tendría la ventaja adicional 
de hacer comprender por qué los teóricos burgueses exaltan simultánea-
mente el respeto por la persona humana y la competencia, el egoísmo y 
la lucha por el poder. Esta extraña convivencia de valores aparentemente 
antitéticos resultaría comprensible con base en el descubrimiento de que “el 
sujeto egoísta, el sujeto jurídico y la persona moral son las tres principales 
máscaras bajo las cuales aparece el hombre en la sociedad productora de 
mercancías44”. Estos supuestos valores universales serían un simple reflejo, 
y un “reflejo deformado”45, de las relaciones de producción y de intercam-
bio de la moderna sociedad burguesa. 

La reducción de la moral y del derecho a un mero epifenómeno de la 
sociedad mercantil, fundada sobre la ley del valor, implica también la ne-
cesidad de que la sociedad comunista acabe con estos principios y valores 
eminentemente burgueses. A diferencia de otros marxistas que se limitan a 
cuestionar el derecho y las morales burguesas, dejando un espacio para una 
moralidad más elevada, Pasukanis interpreta de manera más radical la teo-
ría del materialismo histórico y la reducción de moral, derecho y Estado a 
mera superestructura ideológica: a su juicio, la tarea de la nueva sociedad es 
la de abolir la forma ética en general, incluyendo la misma moral socialista. 
Esta última está destinada a desaparecer junto con la moral burguesa, en el 
interior de formas sociales y de relaciones más armoniosas entre el indivi-
duo y la colectividad, puesto que “cuando la unión viva que ata al individuo 



128

Angelo Papacchini

a la clase llega a ser tan fuerte que los límites de su yo se esfuman, por así 
decirlo, y el interés de la clase llega a identificarse efectivamente con el 
interés personal, es absurdo hablar de un deber moral”46. 

A pesar de reducir la moral, el derecho y los derechos humanos a un re-
flejo distorsionado de la ley del valor, Pasukanis no desconoce el valor ins-
trumental de estas nociones, que los revolucionarios deberían saber utilizar 
en el camino hacia la emancipación humana y hacia la libertad socialista. 
“En el actual período de transición –escribe el jurista ruso– es un deber del 
proletariado explotar en beneficio de sus intereses de clase estas formas he-
redadas de la sociedad burguesa”47. Sin embargo, el recurso a estas nociones 
burguesas “no significa en absoluto que ellas puedan desarrollarse progre-
sivamente con la adición de un contenido socialista”; a juicio de Pasukanis, 
las formas e instituciones burguesas resultan incapaces de “asimilar este 
contenido”, por lo que deberán desaparecer una vez que se afiance la nueva 
forma de sociedad. 

Estas posiciones teóricas y este desdén hacia los derechos humanos, con-
tribuyeron sin duda al sinnúmero de violaciones de derechos, a la violencia 
generalizada y al terror que marcaron una etapa particularmente sombría 
del proceso de construcción del socialismo. En opinión de muchos marxis-
tas contemporáneos, la reducción de los derechos y libertades por los que 
luchó la burguesía revolucionaria, la violación sistemática “del límite de los 
poderes del Estado con respecto a las personas de los ciudadanos”, la sub-
ordinación inflexible y a menudo despiadada de los intereses y aspiraciones 
individuales a los supremos intereses de la nación socialista y a las metas de 
producción, provocó “iniquidades y sufrimientos humanos incalculables”48. 
El propio Pasukanis, condenado y ejecutado en los procesos de Moscú, en 
1936, sufrió en carne propia la violencia revolucionaria y fue una de las 
innumerables víctimas de la represión estalinista. Difícil imaginar su estra-
tegia de defensa frente al tribunal que lo sentenció a la pena capital. Ante 
la imposibilidad de apelar a normas morales o a derechos elementales de la 
persona frente al ejercicio arbitrario del poder, y una vez reconocido como 
principio supremo la identificación de todos los miembros de la sociedad 
socialista alrededor de los intereses y de las metas comunes, al autor no le 
quedaban argumentos de peso para cuestionar la actuación de un tribunal 
que lo condenaba en nombre del pueblo y de la revolución. En una coyun-
tura en la que se quería imponer el fortalecimiento del Estado socialista y 
de un orden jurídico inflexible y rígido, los miembros del tribunal percibían 
como una amenaza las tesis de quien seguía tomando en serio la aboli-
ción de las estructuras jurídicas y la disolución del Estado; y en nombre de 
esos intereses superiores de la sociedad socialista que el propio Pasukanis  



129

La tradición socialista

valoraba como el único criterio de conducta, llegaron a la conclusión de que 
la forma más segura de neutralizar esas ideas peligrosas era la eliminación 
de quien las seguía divulgando. 

Una vez superada y condenada la violencia estalinista, la actitud hacia 
los derechos humanos en los países del “socialismo real” se fue modifi-
cando, bajo la consigna generalizada de que era necesario “compaginar 
armónicamente los intereses y derechos de cada hombre con los intereses 
y derechos del colectivo, de la sociedad, del Estado”49. Los documentos 
teóricos y políticos producidos en la posguerra expresan una valoración 
más positiva de las libertades y de los derechos, que se fue imponiendo 
por encima de las denuncias de su carácter ideológico y burgués. Una vez 
relegada en segundo plano la postura crítica, las diferencias con respecto 
a los teóricos de Occidente se fueron concentrando en una jerarquización 
distinta de los derechos humanos: sin despreciar u olvidar las libertades 
clásicas relacionadas con la libertad de conciencia, pensamiento y opi-
nión50, los teóricos de los países socialistas han venido defendiendo el 
valor prioritario de los derechos de segunda generación, es decir de los 
derechos sociales y económicos, con especial énfasis en el derecho al tra-
bajo51. Además, casi todos ellos han venido insistiendo en la necesidad de 
relacionar la problemática de los derechos con las posibilidades y el poder 
real para llevarlos a la práctica, al igual que en la importancia que revisten 
las condiciones materiales para que derechos y libertades no se reduzcan 
a simples deseos o aspiraciones. 

b. Socialismo democrático y socialdemocracia
Una posición muy distinta hacia los derechos humanos es la que encon-

tramos en los exponentes del “socialismo democrático”, es decir en aquellos 
autores que han intentado integrar los ideales socialistas con el respeto de 
la democracia. Ellos han concebido la justicia socialista como un desarrollo 
progresivo e integral de las exigencias ya implícitas en las declaraciones 
de derechos de las revoluciones burguesas. Los principales exponentes de 
esta vertiente del socialismo, entre los que figuran Louis Blanc, Jean Jaurés, 
Rodolfo Mondolfo, Max Adler, Eduard Bernstein, para citar a los más co-
nocidos, han compartido el rechazo de la violencia proletaria como medio 
para acceder al poder, la oposición a la idea de una dictadura del proleta-
riado52 y una concepción del tránsito a la sociedad socialista en términos 
de un desarrollo gradual y progresivo, a través de una ampliación de las 
libertades básicas y de la democracia. Estos autores han compartido ade-
más la convicción de que los ideales socialistas debían sustentarse en una 
sólida base moral, lo que ha motivado en todos ellos un interés muy grande 



130

Angelo Papacchini

por la ética y un profundo respeto por los ideales clásicos de la libertad  
y dignidad de la persona, por la autonomía moral y en general por los de-
rechos humanos. Además, en contra de la idea de una pronta extinción del 
Estado y del Derecho, estos autores han intentado pensar de una manera 
distinta el poder estatal, para que pudiese responder de manera apropiada 
a las nuevas demandas de derechos sociales y económicos. Profundamen-
te convencidos del valor de las libertades logradas a través de la historia 
de Occidente, y confiados en la posibilidad de ampliar la democracia y de 
transformar de manera gradual el Estado en un instrumento democrático de 
edificación socialista, estos exponentes del socialismo humanista o demo-
crático han propugnado la conquista pacífica del poder estatal por medios 
legales, a través de la mayoría electoral. 

En sus libros La organización del trabajo (1839) y El derecho al tra-
bajo (1848), Louis Blanc –precursor del socialismo democrático moder-
no– reconoce y asigna al Estado una función esencial en la planificación 
económica y en el desarrollo de servicios sociales, y reivindica el sufragio 
universal para ampliar la democracia y transformar al Estado en un ins-
trumento de progreso y de bienestar. Convencido de que la competencia 
capitalista constituía un obstáculo para el reconocimiento efectivo de un 
derecho al trabajo para todos, el socialista francés reivindica una interven-
ción directa del Estado para promover el pleno empleo, y solicita que el 
poder estatal asegure de hecho a cada ciudadano la posibilidad de trabajar 
en condiciones apropiadas y con una remuneración adecuada, puesto que 
el derecho al trabajo significa en primera instancia el derecho a un salario 
mínimo garantizado53. Para poder cumplir a cabalidad con esta tarea, el 
Estado no debería limitarse a vigilar y garantizar desde arriba el respeto 
de los derechos, de las normas y de los principios de justicia. Al contrario, 
debería intervenir directamente como protagonista en la esfera económica, 
ofreciendo los capitales para la apertura de nuevas empresas, impulsando 
la creación de talleres estatales, etcétera.

Jean Jaurés –fundador del Partido socialista francés en 1901– cuestionó 
la dictadura del proletariado, que a su juicio suspendía la democracia y sus-
tituía a la voluntad de la mayoría de los ciudadanos libremente consultada 
por la voluntad dictatorial de una clase54, y fue partidario de un tránsito pa-
cífico al socialismo a través de la democracia y el respeto de la legalidad, sin 
tener que recurrir a la violencia. Propuso la instauración del sufragio univer-
sal y una plataforma común entre demócratas y socialistas, sobre la base de 
una valoración altamente positiva de los derechos humanos. En contra de 
la tendencia a cuestionarlos como un producto de la ideología burguesa, el 
historiador de la Revolución francesa subrayó el sentido universal de la De-



131

La tradición socialista

claración de los derechos del hombre, que a su juicio marca ya el derrotero 
del cambio social55 y contiene ya en sí los gérmenes de las libertades pro-
pias del socialismo. En términos similares Mondolfo destacó la continuidad 
entre la Declaración de los derechos del hombre y el Manifiesto socialista, 
unidos por una preocupación humanista común y por la defensa de valores 
peculiares de la tradición humanista de Occidente. Entre los principios bá-
sicos de este humanismo real e integral, que el teórico italiano denomina 
“reale Humanismus”, estarían el valor ético de la personalidad, la defensa 
de las libertades clásicas de pensamiento y expresión, y la valoración del 
consenso por encima de la violencia. Su valoración de la autonomía y de la 
libertad implica la inconformidad con la teoría del determinismo histórico, 
que Mondolfo rechaza como una teoría mecanicista, incompatible con la fe 
en la libertad humana y con el pathos ético que inspira y alimenta el progra-
ma político del socialismo56.

c. La consolidación de un Estado social de derecho o Estado de bienestar.  
Problemas, tendencias y perspectivas

A finales del siglo pasado y ya entrado el actual, se fue desarrollando la 
tendencia a redefinir la función del Estado. El hecho se debió al impulso 
de los partidos obreros –de sus programas sociales y de sus luchas– y a la 
necesidad de proponer alternativas distintas al proyecto de una revolución 
que pretendía la destrucción del Estado. Sobre todo en los países del norte 
de Europa se produjeron reformas de carácter social, con el fin de asegurar 
a todos los ciudadanos un mínimo de bienestar. Entre los logros más nota-
bles de estas políticas de reformas se encuentran la creación de servicios 
nacionales de salud, la educación primaria y secundaria gratuita y la libe-
ralización del acceso a la Universidad, la constitución de seguros para el 
desempleo, etc.

Estas legislaciones de carácter social se sustentan en una concepción del 
Estado significativamente distinta de la teoría tradicional liberal del Estado 
de derecho. Según ésta, los derechos no tienen nada que ver con las necesi-
dades y la satisfacción de estas últimas es un asunto estrictamente privado, 
que cada individuo tiene que resolver acudiendo al mercado. En cambio, de 
acuerdo con la lógica del welfare o Estado de bienestar, las necesidades se 
transforman en auténticos derechos, que el individuo puede reclamar frente 
al poder estatal, al igual que la protección de su esfera privada y de su inte-
gridad personal. De acuerdo con esta nueva concepción de los derechos y 
del poder, resulta indispensable para la legitimación del Estado su capaci-
dad de responder de manera satisfactoria a estas nuevas demandas, que por 
cierto implican un compromiso y un esfuerzo mucho mayor. 



132

Angelo Papacchini

En cuanto a la genealogía del Estado de bienestar, que presupone además 
el desarrollo de un aparato burocrático racional y eficiente, indispensable 
para la gestión de los bienes colectivos, algunos autores sostienen que ha-
bría jugado un papel significativo el proceso acelerado de industrialización. 
Al destruir las formas tradicionales de solidaridad precapitalista centradas 
en la familia o en la corporación, ese proceso hizo que el individuo se en-
contrara solo y desprotegido en una sociedad caracterizada por la compe-
tencia y la lucha a muerte entre grandes poderes económicos. El welfare 
state habría surgido precisamente para aliviar esta condición de soledad y 
desamparo, y para reemplazar la solidaridad antaño centrada en la familia 
patriarcal, en las corporaciones, en las instituciones religiosas o en la libre 
iniciativa de personas particulares. 

En la actualidad parecen predominar voces críticas acerca de los límites 
de esta política de bienestar, cuyo éxito inicial fue notable. Los neoliberales 
cuestionan la conveniencia de que el Estado invierta energías en asuntos 
que no son de su competencia específica; otros llaman la atención sobre las 
enormes erogaciones, que implican un endeudamiento peligroso para los 
Estados; otros, en fin, ponen en guardia acerca de los peligros representados 
por el crecimiento desmedido del aparato burocrático y del mismo poder del 
Estado, consecuencias inevitables y en extremo peligrosas de estas políticas 
sociales. A nuestro juicio, la crítica más seria y preocupante tiene que ver 
con el peligro de que las políticas de bienestar impuestas de manera arbitra-
ria desde arriba y de manera homogénea para todos, acaben por desconocer 
la autonomía de los diferentes sujetos y el derecho de cada individuo a una 
respuesta apropiada a sus necesidades específicas. Existe un riesgo real de 
que el Estado de bienestar acabe por fomentar el paternalismo, es decir, la 
tendencia de las autoridades a imponer desde arriba y de manera coercitiva 
medidas que pretenden ofrecer bienes que los sujetos no reconocen como 
tales, y la tendencia de los ciudadanos a esperar de manera pasiva la asis-
tencia del Estado. Las respuestas mecánicas y estandartizadas a necesidades 
y sujetos distintos desconocen las diferencias de las situaciones personales 
concretas; el aparato burocrático se centra de manera exclusiva en la efi-
ciencia y en el incremento cuantitativo del número de personas atendidas. 
“La precedente realización de la intervención de welfare –escribe L. Bal-
bo– es considerada burocrática, niveladora, no adecuada a las exigencias 
reales de los diferentes sujetos-ciudadanos”57. Por eso muchos afirman que 
es necesario modificar la noción misma de Estado de bienestar y sustituirla 
con la de welfare society. 

Para salir al paso a estas críticas, fundadas a menudo en los límites y 
deficiencias reales de las políticas sociales, los actuales defensores del Es-



133

La tradición socialista

tado de bienestar han tenido que redefinir el alcance y el sentido de estas 
políticas. Las nuevas propuestas insisten en la necesidad de reducir “la dis-
tancia siempre más honda entre los aparatos burocráticos y la vida social, y 
por lo tanto entre la política social y la vida cotidiana de los ciudadanos”58. 
Insisten sobre todo en la necesidad de individualizar las intervenciones polí-
ticas, para adecuarlas a las diferentes exigencias de los miembros del cuerpo 
social. Se cuestiona siempre más la prestación de productos estandarizados 
y se pone el énfasis en la idea de que la ayuda tiene que amoldarse a la va-
riedad de las necesidades de los diferentes sujetos. “En contraste con lo que 
pasaba con la política social del pasado, que se ocupaba de categorías so-
ciales fuertemente integradas y de intereses relativamente generales –anota 
Evers– ahora salen en primer plano las muchas y variadas necesidades indi-
viduales”59. De acuerdo con estos nuevos enfoques, las instancias encarga-
das de planificar y ejecutar las políticas de bienestar deberían prestarle una 
atención mucho mayor a las preferencias, valoraciones y necesidades de 
cada individuo, cuya participación activa habría que estimular. La mayoría 
de los autores insiste en la necesidad de que los ciudadanos desempeñen un 
papel más activo y protagónico, con el derecho y la obligación de participar 
con sugerencias, propuestas y críticas en la gestión de los planes sociales. 
Se ha ganado mucho con la institucionalización de la solidaridad social y 
con las políticas estatales de bienestar; sin embargo, la institucionalización 
y organización racional ha traído consigo un descuido de la dimensión pro-
piamente humana de la prestación de servicios, sacrificada en aras de la 
racionalidad estratégica y de la obsesión por la eficiencia. 

El nuevo modelo, centrado en la noción de “welfare society”, no se limita 
a la oferta de medios y ayudas económicas; al contrario, toma muy en serio 
la libertad y la iniciativa de los individuos: “la naturaleza de la welfare so-
ciety –escribe Evers– es la de ser un instrumento social del ciudadano para 
la autogestión de su propio ambiente y de su propia vida”60. La noción de 
sociedad de bienestar indica la tendencia actual a no dejar sólo al Estado la 
iniciativa y la responsabilidad de la solidaridad social. La política social –pro-
sigue Evers– es considerada como el producto de una pluralidad de actores, 
de estrategias y de responsabilidades compartidas, más que como el fruto de 
una acción exclusiva del Estado, ejecutada en condiciones de monopolio61. El 
Estado deja de ser el único actor de la política social, en la que están llama-
das a desempeñar un papel protagónico otras instancias e instituciones de la 
sociedad civil. Adquieren día a día más fuerza las propuestas de descentrali-
zación, al igual que los proyectos de autogestión de las políticas de bienestar. 

Los teóricos actuales de la “sociedad de bienestar” cuestionan también 
la reducción neo-liberal de la política social a un “elemento residual para 



134

Angelo Papacchini

los indigentes”: la conciben para todos los miembros del cuerpo social, para 
todos los ciudadanos, con el fin de evitar lo que pasaba antaño con las leyes 
para los pobres: la pérdida de dignidad y del status de ciudadanos para los 
individuos obligados a recurrir a la solidaridad pública62.

Notas

1 La idea de que nadie debe ser molestado por sus opiniones religiosas, sancionada por las Decla-
raciones de derechos de Norteamérica y de la Revolución Francesa, se encuentra en la obra de 
T. Moro, quien asegura que “las instituciones utopianas más antiguas contemplan que ninguna 
persona se vea perjudicada por su religión”, puesto que los “utopienses” consideraban “insolente 
y grosero exigir por la fuerza o las amenazas que lo que uno cree que es verdadero lo tengan que 
admitir los otros”. T. Moro, Utopía, Alianza Editorial, Madrid,1985, pp. 185-186.

2	 A estas diferencias entre utopía, cucaña y arcadia le dedica especial atención J. C. Davis, en su 
obra Utopía y la sociedad ideal, F. C. E., México, 1985.

3	 T. Campanella, La cittá del Sole, Scritti scelti di G. Bruno e T. Campanella, Unione tipografico-
editrice Torinese, Torino, 1949, p. 428.

4	 Los Solares “opinan que toda propiedad surge del hecho de que cada individuo trata de tener una 
casa, una mujer y una familia para él solo, de donde nace el amor propio [...]; cuando el hombre 
se libera de este amor propio, sólo le queda el amor por la comunidad”. Ibíd., pp. 415-416.

5	 T. Moro, Op. cit., p. 104. En un texto que ejerció una notable influencia en el siglo XVIII y en 
algunos protagonistas de la Revolución Francesa, el francés Morelly consideraba la propiedad 
privada como la summi materia mali, anotando que “todos los fenómenos políticos o morales son 
consecuencia de esta causa perniciosa”. De aquí la presencia en su creación utópica de castigos 
particularmente severos para aquellas personas que, “violando las leyes sagradas de la naturale-
za”, intentaran introducir de nuevo “la detestable propiedad”. Estos individuos “serán encerrados 
como locos furiosos y enemigos de la humanidad en una caverna construida al lado del cemente-
rio”. Codice della natura, Editori Riuniti, Roma, 1975, pp. 110, 197.

6	 En este cambio se aprecia sin duda la mayor influencia ejercida por las ideas de Rousseau, quien 
había exaltado la igualdad y la libertad como los bienes más valiosos y los objetivos últimos de 
todo sistema legislativo, y había concebido la igualdad como la condición de posibilidad de la 
libertad.

7	 J. Roux, “Il manifesto degli enragés”, en Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet, Editori Riuniti, 
Roma, 1976, p. 87.

8	 “Cualquiera que posea más allá de sus necesidades –sostenían algunos sans‑culottes– no puede 
usar, sino abusar. Dejando de lado lo estrictamente necesario, todo el remanente pertenece a la 
república y a sus miembros menos afortunados”. Citado de I. Fetscher, La filosofia politica di 
Rousseau, Feltrinelli, Milano, 1972, p. 259.

9	 Condorcet, Bosquejo de un cuadro histórico de los progresos del espíritu humano, Editora Nacio-
nal, Madrid, 1980, p. 230.

10	 A. Soboul, Las clases sociales en la Revolución Francesa, editorial Fundamentos, Madrid, 1971, 
p. 364.

11	 M. Robespierre, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma, 1984, pp. 119-120.



135

La tradición socialista

12	 Ibíd., pp. 120-121.
13	 K. Marx, “Zur Judenfrage”, Marx-Engels Werke, I, Dietz Verlag, Berlin, 1970, p. 364.
14	 En estos textos juveniles encontramos un elogio apasionado de la ley y de la libertad, concebida 

esta última en términos hegelianos como la existencia positiva de la ley racional: “las leyes –es-
cribe el autor– no son medidas represivas contra la libertad [...] sino normas positivas, luminosas 
y generales en las que la libertad cobra una existencia impersonal, teórica e independiente del al-
bedrío individual. Un código de leyes es la Biblia de la libertad de un pueblo”. K. Marx, “Dibattiti 
sulla libertá di stampa”, en Scritti politici giovanili, Einaudi, Torino,1975, p. 105. Marx denuncia 
la censura impuesta a la prensa, en la que ve un intento de conservar al género humano en una 
eterna condición de minoría de edad.

15	 De acuerdo con esta primera concepción de los derechos y del Estado, Marx le asigna a la so-
ciedad política la tarea de defender los derechos básicos del individuo, en especial su libertad de 
conciencia y de religión: el Estado es la instancia encargada de asegurar la libertad de prensa y 
de expresión, de administrar la justicia y de hacer respetar la propiedad, pero sin reducirse a un 
simple instrumento al servicio de los intereses de los propietarios.

16	 Su abuelo había sido rabino de Tréveris. Su padre había abandonado la religión judía, pagando 
este alejamiento con la pérdida de la herencia y de la ayuda de su familia. Lo había hecho para 
poder ejercer su profesión de abogado, puesto que existía una ley que prohibía a los judíos el 
acceso a los cargos públicos y el ejercicio de las profesiones liberales. Cornu trata de justificar 
la conversión al cristianismo afirmando que lo hizo para poder llegar a ilustrarse, puesto que de 
esa manera podía salir del fanatismo y de la estrechez de horizontes de la comunidad judía: “los 
judíos perseguidos –anota Cornu– se replegaban cada vez más en sí mismos y se aferraban con un 
fanatismo aumentado a sus tradiciones religiosas y nacionales. Este aislamiento creciente dentro 
de una ortodoxia intolerante y estricta favorecía el surgimiento, entre ellos, de una mentalidad 
estrecha, ajena y hostil al racionalismo y al espíritu moderno”. Carlos Marx-Federico Engels, t. I, 
Platina Stilcograf, Buenos Aires, 1965, p. 54.

17	 K. Marx, “Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 355.
18	 Ibíd., p. 364.
19	 Ibíd., p. 379.
20	 Ibíd., p. 366.
21	 Ibíd., p. 378.
22	 K. Marx, “Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 366. A juicio de Lefort, en esta crítica Marx “quedaría pri-

sionero de la versión ideológica de los derechos del hombre, sin examinar lo que ellos significan 
en la práctica, qué cambio radical implican en la vida social”. Marx no analiza los artículos de la 
Declaración que resultan manifiestamente incompatibles con su lectura en términos de egoísmo 
radical. Cfr. L. Ferry-A. Renaut, Op. cit., p. 127.

23	 Ibíd., p. 370.
24	 “La revolución política –aclara Marx– destruyó necesariamente todos los estamentos, las corpo-

raciones, los oficios, los privilegios, otras tantas expresiones de la separación del pueblo de su 
colectividad” (“Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 368).

25	 Particular interés reviste la interpretación de E. Bloch, quien aclara que la alusión de Marx y 
Engels al éxito las revoluciones norteamericana y francesa en la emancipación del burgués y de 
la sociedad civil “no podía hacerse sin una dura crítica a la ideología de los derechos del hombre 
[...]. Toda herencia que pretenda ser socialista tiene que ser crítica [...]. Si se tiene en cuenta que 
en principio las libertades burguesas son más burguesas que libertades, es evidente la necesidad 
de examinar los derechos del hombre en su contenido ideológico; y en el primer momento, lo que 
ello traía consigo era precaución, negación parcial, limitación” (Derecho natural y dignidad hu-



136

Angelo Papacchini

mana, Aguilar, Madrid, 1980, pp. 179-181). Sin embargo, el filósofo alemán precisa también que 
la denuncia por parte de Marx del carácter clasista de los derechos humanos y de la transforma-
ción de la propiedad en el derecho fundamental, no implica de manera alguna el desconocimiento 
del valor de la libertad de conciencia y expresión, o del derecho de resistencia contra la tiranía. 
“La libertad es tan poco criticada por Marx –prosigue Bloch– que, al contrario, el resplandor 
y la humanidad de este derecho le sirven para criticar la propiedad privada”. Ibíd. Por consi-
guiente, resulta unilateral destacar en la posición marxista hacia los derechos exclusivamente el 
aspecto crítico. Bloch añade además que los derechos brotan con nueva fuerza en la bandera del 
socialismo, pero aclara que las exigencias impuestas por la construcción de una nueva forma de 
convivencia social no justifica la violación de las libertades básicas: a su juicio la bandera de los 
derechos humanos, tanto la que levantan los trabajadores en los países capitalistas para denunciar 
la explotación, como la que enarbolan en los países socialistas quienes reivindican el derecho de 
participar de manera activa y crítica en la construcción de la libertad socialista, es sustancialmente 
la misma. Acerca de las relaciones entre socialismo y democracia, entre democracia burguesa y 
democracia social, se encuentran anotaciones interesantes en el libro de M. Atienza, Marx y los 
derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983.

26	 “Ella no lo considera como hombre en el tiempo en que no trabaja; sólo deja esta consideración 
a la justicia criminal, a los médicos, a la religión, a los cuadros estadísticos, a la policía y a los 
encargados de la asistencia a los mendigos”. K. Marx, Oekonomisch-philosophische Manuskripte, 
Reclam, Leipzig, 1970, p. 99. “El economista (del mismo modo que la política con sus derechos 
del hombre) –sostiene el autor– reduce todo al hombre, es decir, al individuo, del que borra toda 
determinación para catalogarlo como capitalista o como obrero”. Ibíd., p. 212.

27	 Cuanto más aumenta el valor de las cosas producidas, tanto más se deprecia el trabajador –escribe 
Marx en un juego de palabras. Y añade: “así como el obrero se ve rebajado en lo espiritual y en 
lo corporal a una simple máquina, y de hombre queda reducido a una actividad abstracta y a un 
vientre, de igual forma se hace cada vez más dependiente de las fluctuaciones del precio del mer-
cado... “. Ibíd., p. 94.

28	 “Cada individuo especula sobre el modo de crear en el otro una nueva necesidad para obligarlo a 
un nuevo sacrificio, para atarlo a una nueva dependencia, para desviarlo hacia una nueva forma de 
goce y con ello a la ruina económica. Cada cual trata de crear una fuerza esencial extraña sobre el 
otro, para poder satisfacer así su propia necesidad egoísta”. Ibíd., p. 198.

29	 Ibíd., p. 212.
30	 De otro lado, la teoría del materialismo histórico parecería poner en entredicho la autonomía de 

la esfera moral, al igual que la pertinencia de una protesta en términos éticos. Si el individuo es el 
reflejo inconsciente de fuerzas y relaciones más poderosas, su conciencia de libertad y su preten-
dida autonomía moral parecería reducirse a ilusión e ideología. De todas formas, a pesar de estas 
dificultades no resueltas por la teoría marxista, resulta innegable que la realización de la libertad 
y de la dignidad suponen cambios en las condiciones materiales de existencia.

31	 La renuencia a plantear los problemas de explotación en términos de injusticia se refleja también 
en la resistencia por parte de Marx a recurrir al lenguaje de los derechos. La denuncia de las 
“patrañas ideológicas [...] tan en boga entre los demócratas y los socialistas franceses” se hace 
particularmente dura en la Crítica del programa de Gotha, en el que el autor analiza de manera 
descarnada el manifiesto de la socialdemocracia alemana. Allí Marx cuestiona la existencia de un 
“derecho al trabajo”, se refiere de manera despectiva a la “vieja y consabida letanía democrática” 
del sufragio universal, ve en el derecho a la educación el peligro de que se incremente la influencia 
del Estado, considera utópicas las exigencias de que el Estado proteja el trabajo infantil y se refie-
re en términos algo despectivos a la libertad de conciencia. “Si en estos tiempos del Kulturkampf 



137

La tradición socialista

–sostiene el autor– se quería recordar al liberalismo sus viejas consignas, sólo podía hacerse, 
naturalmente, de este modo: todo el mundo tiene derecho a satisfacer sus necesidades religiosas, 
lo mismo que a hacer sus necesidades físicas sin que la policía tenga que meter las narices en ello. 
Pero el Partido Obrero, aprovechando la ocasión, tenía que haber expresado aquí su convicción 
de que ‘la libertad de conciencia’ burguesa se limita a tolerar cualquier género de libertad de con-
ciencia religiosa, mientras que él aspira, por el contrario, a liberar la conciencia de todo fantasma 
religioso”. Marx-Engels, Obras escogidas, Editorial Progreso, Moscú, 1975, pp. 344-345.

32	 K. Marx, Oekonomisch-Philosophische Manuskripte, ed. cit., pp. 91-92.
33	 Ibíd., p. 200.
34	 Ibíd., p. 182.
35	 Lo que constituye una razón adicional de la renuencia de Marx a recurrir al lenguaje de los dere-

chos. 
36	 K. Marx, “Crítica del Programa de Gotha”, ed. cit., p. 335.
37	 “Queda establecido el trabajo obligatorio para todos, con el fin de suprimir las capas parasitarias 

de la sociedad”., “Declaración de los derechos del pueblo trabajador y explotado”, en V. I. Lenin, 
Acerca de la gran revolución socialista de octubre, ed. Progreso, Moscú, 1972, p. 39.

38	 “Se decreta el armamento de los trabajadores, la formación de un Ejército Rojo socialista de 
obreros y campesinos”, con el fin de asegurar el poder para las masas trabajadoras, para obreros y 
campesinos. Ibíd., p. 39.

39	 Ibíd., p. 38.
40	 “El reconocimiento de los derechos no se le garantiza a los individuos como tales –anota Cole– 

sino a la clase en su globalidad, y cada individuo cuyo comportamiento se considere contrario a 
los intereses globales de la clase pierde el goce de su propia participación al derecho colectivo”. 
G. D. H. Cole, Storia del pensamiento socialista - V - Socialismo e fascismo, Laterza, Bari, 1977, 
p. 362. En cualquier caso, prosigue el gran historiador del socialismo, “parecen primar los in-
tereses colectivos de la sociedad. De esta forma las necesidades de los consumidores han sido 
sistemáticamente sacrificadas a los del desarrollo económico, para edificar la fuerza colectiva de 
la sociedad”. Ibíd., p. 364.

41	 E. B. Pasukanis, Teoría general del derecho y marxismo, Editorial Labor, Barcelona, 1976, 129.
42	 Ibíd., p. 129.
43	 Ibíd., p. 139.
44	 Ibíd., p. 130.
45	 “No cabe duda –añade el autor– que el concepto de persona moral o de persona igual es una de-

formación ideológica que, en cuanto tal, no se conforma a la realidad”. Ibíd., p. 131.
46	 Ibíd., p. 135. En cambio, “donde no se haya dado tal fusión de intereses aparece inevitablemente 

la relación abstracta del deber moral...”. Ibíd.
47	 Ibíd., p. 136.
48	 G. Della Volpe, Rousseau y Marx, Martínez Roca, Barcelona, 1969, p. 52.
49	 A. Venguérov, A. Danilévich, Derecho, moral y personalidad, Editorial Progreso, Moscú, 1987, 

p. 126. “La sociedad soviética –escribían estos autores poco antes de la Perestroika y de la crisis 
del socialismo real– trata de estructurar las relaciones entre la sociedad y la personalidad con base 
en la conjugación armónica entre los intereses sociales y personales, de los intereses del Estado y 
de los ciudadanos”. Ibíd., p. 66.

50	 “El trabajador en la Unión Soviética es dueño absoluto del país y nadie puede menospreciar su 
opinión, sus proposiciones”. Ibíd., p. 123.

51	 A juicio de los autores del libro arriba citado, si bien todos los derechos son importantes, a los de-
rechos socio-económicos le corresponde un lugar privilegiado, puesto que “sin ellos es imposible 



138

Angelo Papacchini

sin duda la realización de los derechos políticos”. Ibíd., p. 20. En cuanto al derecho al trabajo ellos 
ensalzan “la protección jurídica del trabajo creador en la sociedad socialista” y consideran “la 
producción material y el trabajo como la primera y decisiva esfera del ser humano, la primera y 
más importante libertad que interesa a todos”. Ibíd., p. 15. Este derecho incluye además el derecho 
a elegir la profesión, el género de ocupación, la capacitación para ejercer un trabajo acorde con 
las disposiciones y habilidades de cada cual, etc. Estos autores añaden además que “en la Unión 
Soviética no es el hombre que busca el trabajo, sino el trabajo busca al hombre”. Estas expresio-
nes de carácter apologético contrastan con la realidad mucho más prosaica que ha salido a relucir 
después del derrumbe del socialismo real.

52	 Entre los exponentes del socialismo democrático ha sido también común la tendencia a cues-
tionar la forma de democracia implementada en los países del socialismo real, y en especial el 
dominio de un solo partido. “La ausencia de cualquier alternativa –escribía Cole en su Historia 
del pensamiento socialista– le quita al sufragio su valor real y lo reduce a la mera aprobación de 
un gobierno en realidad ya elegido, no por los electores sino por un único partido dominante, que 
se autoatribuye el derecho exclusivo de determinar cuál deba ser el gobierno y hasta reivindica el 
derecho de cumplir actos de gobierno por iniciativa propia”. G. D. H. Cole, Op. cit., p. 163.

53	 Ibíd., p. 192.
54	 Ver L. Ferry, Op. cit., p. 158.
55	 “La Declaración de los derechos del hombre –sostiene Jaurés– llegará a ser la fórmula de la revo-

lución proletaria”. L. Ferry, Op. cit., p. 162.
56	 Cfr. G. Marramao, Marxismo e revisionismo in Italia, De Donato, Bari, 1971.
57	 Laura Balbo, “Le politiche sociali, i diritti di cittadinanza: reflessioni su un percorso e una mappa”, 

Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988, ed. cit., p. 147.
58	 A. Evers, “La politica sociale in transizione”, Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988, p. 209.
59	 Ibíd., p. 209.
60	 “La noción de welfare society –prosigue Evers– se diferencia en dos aspectos significativos de las 

tradicionales concepciones de welfare: a) trata una pluralidad de actores y estrategias y considera 
la acción de welfare como el producto de un proceso conflictivo más que como la realización de 
una concepción monocéntrica de armonía social; b) en lugar de limitarse a presentar una versión 
más o menos reducida de las prestaciones estatales del pasado, intenta modificar las características 
de la contribución del Estado [...] El welfare state trata a los individuos como objetos a los que 
hay que ofrecer beneficios; en cambio, la welfare society valora a los ciudadanos como sujetos de 
la acción”. Ibíd., pp. 204-205.

61	 Ibíd., p. 209.
62	 Como bien lo señala Marshall, “la ‘ley para los pobres’ trataba las exigencias del pobre no como una 

parte integral de los derechos del ciudadano, sino como una alternativa a ellos –como exigencias que 
podían ser satisfechas sólo si los sujetos de las demandas dejaban de ser ciudadanos en el verdadero 
sentido de la palabra. Para los pobres dejó de existir de hecho el derecho civil a la libertad personal, 
puesto que fueron recluidos en casas de trabajo, y perdieron por ley cualquier derecho político que 
pudiesen poseer”. T. H. Marshall, “Citizenship and Social Class”, en States and Societies (ed. by D. 
Held), Basil Blackwell-The open University, Oxford, 1990, p. 252. La concesión de derechos sociales 
mínimos implicaba de hecho la pérdida del status de ciudadano: “el estigma que marcó la asistencia a 
los pobres puso de relieve los profundos sentimientos de quienes entendieron que la aceptación de la 
asistencia implicaba para los beneficiados la separación de la comunidad de los ciudadanos y el traspaso 
a la masa de los parias y desvalidos”. Ibíd., p. 252.



Capítulo 6

LA TRADICIÓN DEMÓCRATA

Hasta el momento hemos analizado dos enfoques muy distintos de los 
derechos, que privilegian las libertades de la esfera individual y los derechos 
sociales y económicos. Al lado de estas dos grandes líneas de pensamiento 
y de acción, se ha venido desarrollando una forma distinta de concebir y 
de llevar a la práctica los derechos humanos, que si bien en muchos casos 
se entrecruza y casi se confunde con la tradición liberal o con la socialista, 
conserva de todas formas su carácter y talante específico. Es la tradición 
republicana o demócrata, que destaca el papel del ser humano como ciu-
dadano y privilegia por consiguiente los derechos de participación política 
o derechos de democracia. Los verdaderos derechos del hombre –sostiene 
uno de los exponentes más recientes de esta tradición– “son los derechos 
del ciudadano como derechos políticos de participación en el poder, que 
de un lado suponen los derechos de libertad, y del otro garantizan, por su 
misma existencia, la toma en cuenta de las exigencias de solidaridad o de 
hermandad”1. La idea de libertad a la que se remiten estos autores es la que 
Constant definía con cierto desdén como la libertad de los antiguos, es decir 
la posibilidad de ejercer la autonomía política, de ser parte activa de las deci-
siones comunes y de la voluntad general. La realización de esta posibilidad 
resulta prioritaria frente al interés propiamente liberal por la defensa de una 
esfera inviolable de libertad individual. De acuerdo con este enfoque, los 
derechos fundamentales o básicos son los derechos políticos, considerados 
también como la mejor garantía para los derechos socioeconómicos y los 
derechos de la tradición liberal. Los exponentes de la tradición demócrata o 
republicana tienden a creer que la expansión de la democracia participativa 



140

Angelo Papacchini

constituye el instrumento más eficaz para una distribución más equitativa de 
los recursos y para asegurar a todos el acceso a un trabajo digno2.

La exaltación del ciudadano

Un buen ejemplo de esta tendencia a valorar al citoyen y a la virtud repu-
blicana por encima del hombre privado se encuentra en una obra juvenil de 
Hegel, escrito bajo la influencia de Rousseau y de la Revolución francesa: 
“en cuanto hombres libres –escribe el filósofo refiriéndose a los ciudadanos 
de la polis– obedecían a leyes que ellos mismos se habían dado, obedecían a 
hombres que ellos mismos habían designado para el mando, conducían gue-
rras que ellos mismos habían decidido, ofrecían sus bienes, sus pasiones, 
sacrificaban mil vidas por una causa que era la suya...”3. Este texto indica 
con claridad que libertad se relaciona antes que todo con la posibilidad de 
influir en la formación de la voluntad general de la que emanan las leyes 
para que, al acatar las normas de la ciudad, cada cual sienta que en realidad 
se está sometiendo a los dictados de su razón, más que a una instancia exter-
na y extraña. En la medida en que el ciudadano es partícipe de la voluntad 
soberana, el sometimiento a las leyes el Estado no es percibido como una 
limitación, sino como una realización de la libertad. Esta idea de libertad 
está ligada con una ética centrada en los valores políticos, en el amor a la 
patria y en la capacidad de vivir y morir por un ideal común4, es decir en 
una ética civil, pensada desde el horizonte de la ciudad y del bien común.

Se trata en apariencia de una idea algo arcaica ligada con la estructura 
de la polis griega; sin embargo, ejerce una influencia significativa en la 
modernidad, en especial en autores como Maquiavelo, Montesquieu, Ma-
bly, Rousseau y en los revolucionarios que pretenden renovar el entusiasmo 
patriótico y la virtud republicana. Como bien lo aclara Walzer, a pesar de 
la inspiración clásica, la ideología de la ciudadanía ha madurado en los 
tiempos modernos, y se ha expresado con especial vigor en el curso de la 
Revolución Francesa, en la que se intenta transformar la ciudadanía en la 
identidad dominante entre los franceses, por encima de otras identidades 
derivadas de la religión5. 

a. Rousseau 
En esta tradición republicana moderna, un lugar destacado le correspon-

de al filósofo de Ginebra, cuyas tesis acerca de la ciudadanía, la autonomía 
política y la voluntad general han tenido una profunda influencia en los 
actores de la Revolución francesa y en muchos otros exponentes de la tra-
dición republicana. Rousseau es un defensor tan apasionado de la libertad 



141

La tradición demócrata

como los clásicos del liberalismo y condena en términos categóricos la es-
clavitud y el sometimiento: “puesto que todo hombre ha nacido libre y due-
ño de sí mismo –escribe en el Contrato Social– nadie puede, bajo ningún 
pretexto, sojuzgarlo sin su consentimiento. Decidir que el hijo de un esclavo 
nace esclavo, es declarar que no nace hombre”6. Sin embargo, lo novedoso 
de Rousseau consiste en la exaltación de la libertad del citoyen por encima 
de la libertad del hombre en general, en la reivindicación de la libertad con-
cebida como autonomía política y como participación en las decisiones pú-
blicas. El individuo será auténticamente libre cuando sea parte activa en la 
conformación de la voluntad racional, es decir cuando actúe como ciudada-
no, colegislador y partícipe de la soberanía. En este caso, la alienación total 
de su albedrío particular resulta compensada con creces por la transforma-
ción del poder en una instancia que refleja su voluntad racional, y que por 
lo tanto deja de aparecer como una instancia extraña y amenazante. Gracias 
a la teoría de la voluntad general como principio de legitimación del poder, 
pierde peso e interés la preocupación propiamente liberal por asegurar una 
esfera privada frente a la intervención estatal, puesto que:

Al estar formado el soberano por los particulares que lo componen, no tiene ni pue-
de tener interés contrario al de ellos; por lo tanto, el poder soberano no tiene ninguna 
necesidad de ofrecer garantías a los súbditos, porque es imposible que el cuerpo 
quiera perjudicar a todos sus miembros [...] El soberano, por la sola razón de serlo, 
es siempre lo que debe ser7.

Por definición, la voluntad general no puede constituir una amenaza 
para los derechos y libertades individuales. No se trata de una mera impo-
sibilidad moral, en el sentido de que la voluntad general no debería oponer-
se a los derechos de los individuos, sino de una imposibilidad absoluta: de 
hecho no puede hacerlo, por la sencilla razón de que una voluntad general 
que pusiera en peligro y violara los derechos de los asociados dejaría de 
ser una voluntad general y se transformaría en el interés egoísta de una 
facción. Rousseau afirma la necesidad de que el contrato social sea conce-
bido idealmente como “una alienación total de cada asociado con todos sus 
derechos a toda la comunidad “8. Se trata de una tesis que parecería legiti-
mar el despotismo, puesto que al individuo no le queda ninguna porción de 
libertad a la que pueda apelar cuando se enfrenta con el poder estatal; sin 
embargo, el autor está convencido de que, a diferencia del modelo hobbe-
siano, el poder sustentado en la voluntad general es bien distinto del poder 
despótico del Leviatán9.

Por medio de la noción de voluntad general Rousseau se apropia de la 
noción de soberanía reivindicada en la modernidad por autores como Bodin 



142

Angelo Papacchini

y Hobbes10; pero a diferencia de ellos sostiene que este poder absoluto, que 
no tiene ningún poder superior por encima de él, reside en el pueblo, en 
la voluntad del cuerpo político y en la voluntad de todos los ciudadanos. 
El gobierno, por consiguiente, es considerado como un simple ejecutor de 
las leyes, un ministro del soberano11; y “en el momento en que el pueblo 
es legítimamente reunido como cuerpo soberano, el poder ejecutivo queda 
suspendido, toda jurisdicción del gobierno deja de existir y la persona del 
último ciudadano es tan sagrada e inviolable como la del primer magistrado, 
puesto que donde se encuentra el representado ya no hay representante...”12. 

Puesto que la soberanía reside únicamente en el pueblo, en el cuerpo co-
lectivo en el que se configura y expresa la voluntad general, sólo existe una 
forma legítima de Estado, basada en el principio de la soberanía popular: la 
república. Sin embargo, como el soberano se ve obligado a entregar a otra 
instancia (al gobernante) el ejercicio del poder ejecutivo13, el Estado repu-
blicano puede adquirir formas de gobierno distintas, de acuerdo al número 
de sujetos a los que se confía el poder ejecutivo: “el soberano puede, en 
primer lugar, confiar el depósito del gobierno a todo el pueblo o a la mayor 
parte del mismo, de manera tal que hay más ciudadanos magistrados que 
ciudadanos simples particulares. A esta forma de gobierno se le da el nom-
bre de democracia”14. En cambio, cuando se le entrega el poder ejecutivo 
a un pequeño número, se tendrá la aristocracia; en caso de un magistrado 
único, la monarquía o gobierno real. 

A juicio de Rousseau, lo peculiar de la forma de gobierno democrática 
reside por lo tanto en la coincidencia del soberano con el príncipe: en la me-
dida en que el soberano entrega a todos o a la mayoría de los ciudadanos el 
ejercicio del gobierno, el mismo cuerpo que como soberano emite las leyes, 
como príncipe imparte y ejecuta las órdenes. El filósofo tiene ciertas dudas 
acerca de la bondad y conveniencia de este sistema de gobierno, puesto 
que se confunden las esferas de competencia del poder legislativo y del 
ejecutivo, y no es conveniente que quien hace las leyes las ejecute, ni que el 
soberano descuide los asuntos generales para dedicarse a las tareas diarias 
de la administración del Estado. Rousseau añade que la democracia en el 
sentido más estricto y riguroso de la palabra “no ha existido ni existirá nun-
ca”15, puesto que sería algo parecido a un gobierno sin gobierno, y anota que 
para el florecimiento de un régimen democrático se requieren condiciones 
óptimas, que sólo se presentan en casos excepcionales: tamaño reducido del 
Estado, para que el pueblo pueda reunirse fácilmente y todos se conozcan 
entre sí, igualdad relativa de riqueza, costumbres simples y ausencia de lujo. 
Rousseau puede por lo tanto concluir que “si existiese un pueblo de dioses, 
se gobernaría de manera democrática; pero un gobierno tan perfecto no le 



143

La tradición demócrata

conviene a los hombres”. Por estas dudas y oscilaciones acerca de la demo-
cracia, Fetscher sostiene que “Rousseau no ha sido el teórico de la moderna 
democracia europea en la edad del capitalismo”16. De todas formas, es inne-
gable la influencia del filósofo de Ginebra en los actores de la Revolución 
y, más allá, en los teóricos que en estos dos últimos siglos han tratado de 
desarrollar y realizar la noción de ciudadanía.

b. La Revolución Francesa
La influencia de Rousseau sobre la revolución, que abarca las diferentes 

etapas del proceso revolucionario, se expresa ante todo en la consagración 
de los derechos políticos, justificados en la concepción de la ley como la 
expresión de la voluntad general y en el principio de que “todos los ciuda-
danos tienen derecho a concurrir personalmente, o por medio de sus repre-
sentantes, en su formación”. La participación en la formación de la voluntad 
general muestra que la libertad del individuo no se agota en la demarcación 
de una esfera privada de independencia e incluye también su participación 
activa en los asuntos públicos: al lado de la libertad de los modernos obtie-
ne un reconocimiento también la “libertad de los antiguos”, la libertad del 
ciudadano, base y sustento de los derechos ligados con el ejercicio de la 
democracia. La influencia de la teoría rousseauniana, ya evidente en 1789, 
explica también el hecho de que el interés por ampliar la participación ciu-
dadana desplace a segundo plano la preocupación por fijar límites claros al 
poder del Estado y garantías constitucionales para controlar o prevenir los 
abusos de la ley. La participación ciudadana constituye una garantía para la 
racionalidad y justicia de la Ley, suficiente en principio para prevenir que 
las pasiones y los intereses particulares se impongan a expensas del bien 
común. 

Apelaron también a la teoría rousseauniana quienes criticaban las restric-
ciones impuestas por los exponentes moderados y burgueses a la extensión 
del derecho de ciudadanía. Conviene recordar que por iniciativa de Sieyés 
se aprobó a finales de 1789 un decreto que discriminaba a los ciudadanos en 
pasivos y activos, con base en sus ingresos y en el monto de los impuestos 
pagados17. La creación de esta nueva aristocracia de la riqueza violaba de 
manera patente el principio de la igualdad de derechos y de la igual parti-
cipación en la formación de la voluntad general. Por eso fue objeto de las 
acerbas críticas de Robespierre y de muchos otros exponentes demócra-
tas, quienes recurrían a menudo a la autoridad de Rousseau. “¿Podrá ser 
la ley expresión de la voluntad general –se pregunta el dirigente jacobi-
no– cuando el mayor número no puede concurrir, de ninguna manera, a su 
formación? [...]. ¿Cómo podrán los hombres ser iguales en derechos cuando  



144

Angelo Papacchini

algunos gozan de manera exclusiva de la facultad de poder ser elegidos 
como miembros del cuerpo legislativo o de otras públicas instituciones, 
otros de la facultad de nombrarlos, mientras que algunas personas carecen 
al mismo tiempo de todos estos derechos?” Robespierre cuestiona abier-
tamente la legitimidad de “estas monstruosas diferencias, que hacen a un 
ciudadano activo o pasivo, mitad activo o mitad pasivo, de acuerdo con los 
diferentes niveles de la fortuna”, y considera el sufragio censitario, susten-
tado en “la pretensión de que sólo los propietarios merecen la dignidad de 
ciudadanos”, como la más evidente violación de los derechos del hombre18. 
El político jacobino reivindica por lo tanto una democracia participativa 
abierta a todos, en la que las únicas diferencias a tener cuenta son las de los 
talentos, virtudes y capacidades. Muchos pretendían justificar la exclusión 
del sufragio de los miembros más humildes del cuerpo social, al sostener 
que su falta de ilustración y su carencia de virtudes cívicas los hacían in-
capaces de asumir cualquier responsabilidad civil. Contra esos argumentos 
Robespierre hace notar que por lo general la virtud florece más en las clases 
pobres que en las adineradas. Asegura además que la participación de esos 
ciudadanos es la mejor garantía para que se afirme la voluntad general por 
encima de los mezquinos intereses particulares. Independientemente del 
“vaivén de la suerte y de la fortuna”, todos los miembros del Estado tienen 
que poder gozar de esta libertad política que consiste en “obedecer a leyes 
que nos hemos dado”, sin tener que “someternos a una voluntad extraña”. 
Estas protestas se concretan en la formulación de la Declaración de 1793, 
que consagra de una manera más clara y directa los derechos de democracia 
para todos, basados en la interpretación de la voluntad general en términos 
de soberanía popular19. 

Invocaban también la autoridad del filósofo de Ginebra las voces de 
quienes reclamaban una democracia más amplia y directa, que no se ago-
tara en el ejercicio ocasional del derecho de sufragio e incluyera un control 
constante sobre la actuación de los “mandatarios”. Del todo inconformes 
con la reducción de la soberanía nacional a una noción metafísica20, los 
sans-culottes reclamaban, inspirados por las ideas rousseaunianas, el de-
recho al ejercicio directo de la democracia en las asambleas populares y 
en las secciones. Más que una democracia formal o representativa, lo que 
ellos solicitaban era la participación directa en la tareas legislativas y el 
control constante sobre los que ejercían las funciones de gobierno. Todo 
el comportamiento político de los militantes populares del año ii –escribe 
Soboul– “deriva del principio de que la soberanía reside en el pueblo, al que 
no consideraban una abstracción, sino la realidad concreta del pueblo reu-
nido en sus asambleas de sección y ejerciendo la totalidad de sus derechos.  



145

La tradición demócrata

Para ellos, como para Rousseau, la soberanía popular era ‘imprescriptible’ 
e ‘inalienable’ [...]; los sans culottes pretendían gozarla totalmente. Del ca-
rácter indelegable e inalienable de la soberanía popular, de ese principio 
llevado confusamente a la práctica del gobierno directo, proceden ciertas 
reivindicaciones y costumbres: la sanción de las leyes por el pueblo, la cen-
sura, el control y la revocabilidad de los elegidos”21. A estas demandas de 
democracia directa responde también la utilización del nombre de manda-
taires o agents del pueblo soberano para los diputados, obligados a rendir 
cuentas en cualquier momento a los titulares verdaderos de la soberanía. 
Si se concibe la representación como un “estar en lugar del otro”, prescin-
diendo de la presencia popular o haciendo caso omiso de sus reclamos y 
reivindicaciones una vez obtenido el mandato, lo que pregona la Declara-
ción no es un sistema representativo. Los ciudadanos quieren y deben hacer 
sentir su presencia constante, en lugar de delegar de una vez por todas, en el 
momento de la elección de los diputados, su voluntad soberana. Las críticas 
de Rousseau a la democracia representativa son tomadas muy en serio, en 
especial por los enragés22. 

El camino hacia el sufragio universal 
y la consolidación de la democracia representativa

Muchas de las demandas formuladas por los revolucionarios franceses 
quedaron en letra muerta. Sin embargo, a lo largo de los dos siglos siguien-
tes, los valores relativos a la participación democrática se fueron afianzando 
como un logro ya irrenunciable de la civilización. A pesar de las oposiciones 
y obstáculos, por encima de las regresiones totalitarias, se fue imponiendo 
poco a poco la idea del sufragio universal23, y se enriqueció el escenario po-
lítico con nuevas formas de participación, con la expansión de la ciudadanía 
y con el ingreso de nuevos estratos de la población en la arena política. 

La ampliación de la democracia se enfrentó con muchas resistencias. In-
cluso un liberal progresista como Mill ve con preocupación la irrupción de 
las masas en la política, y sugiere mecanismos para impedir que el manejo 
del Estado quede en las manos de personas incompetentes. A pesar de su 
condena tajante del “despotismo ilustrado”, a pesar de su profesión de fe 
democrática24 y a pesar de reconocer y destacar los efectos benéficos de la 
ampliación del sufragio25, el filósofo inglés sostiene que “existen ciertas ex-
clusiones motivadas por razones positivas que no contradicen el principio. 
Es totalmente inadmisible que participe del sufragio el que no sabe leer ni 
escribir, o la persona que desconozca las primeras reglas de aritmética”26. 
A juicio de Mill el analfabeta se encuentra en una posición análoga a la del 



146

Angelo Papacchini

niño que no sabe hablar; y si bien la condición de analfabetismo depende 
de un descuido de la sociedad y de su omisión del deber de asegurar a todos 
la instrucción elemental, “la enseñanza universal debe preceder al sufragio 
universal. Sólo el hombre en quien una teoría irreflexiva haya ahogado la 
voz del sentido común puede sostener que deberían concederse poderes so-
bre otros” a quienes carecen de estos requisitos culturales mínimos. Para 
obtener la inscripción electoral, todos los ciudadanos tendrían que some-
terse a un examen de lectura, escritura y cálculo, y tendrían que “copiar 
en presencia del encargado del registro una frase de un libro de inglés y 
resolver una regla de tres”27. Puesto que considera perjudicial “que la Cons-
titución proclame la ignorancia y a la ciencia con iguales títulos a gobernar 
al país”28, Mill propone que el voto de los que más saben tenga un peso ma-
yor que el de los ignorantes, para poder “equilibrar el peso numérico de la 
clase menos culta”. En cambio el filósofo utilitarista considera inesencial la 
diferencia sexual a la hora de establecer el acceso al voto o la determinación 
del peso específico de cada cual: “en la argumentación a favor del sufragio 
universal, pero graduado –escribe– no me he preocupado para nada de la 
diferencia de sexo. Considero esto tan completamente insignificante res-
pecto de los derechos políticos como la diferencia de estatura o la del color 
del cabello. Todos los seres humanos tienen el mismo interés en poseer un 
buen gobierno, a todos afecta igualmente y les asiste el mismo derecho a 
asegurarse una parte de sus beneficios. Si hay alguna diferencia está a favor 
de las mujeres puesto que, siendo físicamente más débiles, dependen más 
de la ley de la sociedad para su protección”29.

Casi treinta años antes de que Mill escribiera su Utilitarismo, Tocque-
ville analiza con interés el avance de “la gran revolución democrática”, y 
considera un destino ineludible “el advenimiento próximo, irresistible y 
universal de la democracia en el mundo”. Sin embargo, no esconde sus 
temores por las posibles consecuencias de esta marcha inarrestable hacia 
a democracia. Ante la imposibilidad de detenerla o invertirla30, se limita a 
proponer algunos correctivos, para tratar de liberar y purificar a la demo-
cracia de sus “instintos salvajes”. Entre los aspectos sombríos y los límites 
de la democracia se encuentra el bajo nivel de cultura del pueblo, que es 
casi imposible elevar por encima de ciertos límites, puesto que a la masa 
“siempre le falta en mayor o menor grado el arte de juzgar los medios, aun 
queriendo sinceramente el fin”31. Esta incultura se traduce en la mediocri-
dad de los gobernantes y en la falta de brillo de la clase dirigente, ya que 
“los instintos naturales de la democracia inducen al pueblo a apartar a los 
hombres distinguidos del poder”32. Además, existen serios peligros de que 
la expansión de la democracia favorezca nuevas y más peligrosas formas de 



147

La tradición demócrata

despotismo y que acabe por restringir la libertad en nombre de la voluntad 
general o del interés del pueblo: “nada hay tan irresistible como un poder 
tiránico que mande en nombre del pueblo, ya que está revestido del poder 
moral de la mayoría y al mismo tiempo obra con la decisión, la prontitud y 
la tenacidad de un solo hombre”33. Tocqueville llama la atención sobre una 
nueva amenaza para libertad específica de los tiempos modernos, y estre-
chamente ligada con el avance del “espíritu” democrático: la tiranía de la 
opinión pública, “un poder invisible y casi inaprehensible que se burla de 
todas las tiranías” y que logra ejercer un dominio real sobre el pensamiento 
y las conciencias34. En las nuevas repúblicas democráticas el despotismo 
trata de encadenar el alma, antes que el cuerpo, y la restricción de la libertad 
de pensamiento se lleva a cabo con medios más sutiles y por eso mismo más 
eficaces35, que “degradan a los hombres sin atormentarlos”. El político fran-
cés mira con preocupación el destino de una humanidad que parece acercar-
se siempre más a la mediocridad, a la nivelación y homogeneización: “veo 
una inmensa multitud de hombres parecidos y sin privilegios que los distin-
gan, incesantemente girando en busca de pequeños y vulgares placeres [...]. 
Cada uno de ellos, apartado de los demás, es ajeno al destino de los otros”36. 
Por encima de estos individuos carentes de virtud y originalidad, perdidos 
en la búsqueda de placeres mezquinos y de fines vulgares,

Se alza un poder inmenso y tutelar que se encarga exclusivamente de que sean feli-
ces y de velar por su suerte. Este poder es absoluto, minucioso, regular, previsor y 
benigno. Se asemejaría a la autoridad paterna si, como ella, tuviera por objeto pre-
parar a los hombres para la edad viril; pero, por el contrario, no persigue más objeto 
que fijarlos irrevocablemente en la infancia; este poder quiere que los ciudadanos 
gocen, con tal de que no piensen sino en gozar37.

Con sus promesas de felicidad el poder extiende sus manos para moldear 
al individuo, para imponerle desde arriba sus propios patrones de vida feliz 
y poder doblegar así su voluntad. La posibilidad de que surjan espíritus 
libres, originales e independientes se torna entonces siempre más remota. 
Esta forma más refinada de despotismo encuentra en el espíritu democrático 
y en la soberanía popular un terreno particularmente propicio para desarro-
llarse: “esta clase de servidumbre, reglamentada, benigna y apacible [...] po-
dría combinarse mejor de lo que se piensa comúnmente con algunas de las 
formas exteriores de la libertad, y no le sería imposible establecerse junto 
a la misma soberanía del pueblo”38. En otras palabras, el futuro promete el 
desarrollo de la democracia, pero también el incremento de la mediocridad: 
Tocqueville ve llegar tiempos sin crueldad, pero también sin grandeza, sin 
virtudes brillantes y puras39. El despotismo de la opinión y la mediocridad 



148

Angelo Papacchini

no constituyen para Tocqueville el destino inevitable de la democracia y de 
la igualdad, puesto que éstas pueden llevar por igual “a la servidumbre o a 
la libertad, a la civilización o a la barbarie, a la prosperidad o a la miseria”. 
De todas formas, se trata de una amenaza real, frente a la cual la humanidad 
debería tomar medidas preventivas eficaces. 

En su análisis Tocqueville no deja de subrayar las ventajas y los aspectos 
positivos de la democracia. Si se compara este sistema de gobierno con el 
despotismo ilustrado –escribe– se podría concluir que este último resulta 
más eficiente para el logro de ciertos fines vitales. Sin embargo, si bien:

La libertad democrática no ejecuta ninguno de sus proyectos con la misma perfec-
ción que el despotismo inteligente, y a menudo los abandona antes de obtener su 
fruto, o se aventura en otros peligrosos, a la larga produce más que el despotismo 
ilustrado [...]. La democracia no le da al pueblo el gobierno más hábil, pero logra 
aquello que el gobierno más hábil a menudo no puede: extiende por todo el cuerpo 
social una actividad inquieta, una fuerza sobreabundante y una energía que jamás 
existen sin ella...40.

Por esta razón, si bien Tocqueville no comparte la idea de “conceder de 
repente el ejercicio de los derechos políticos a todos los hombres”, está con-
vencido de que “el medio más poderoso, y quizá el único que nos queda, de 
interesar a los hombres en la suerte de su patria es el de hacerlos participar 
en su gobierno”. El espíritu de ciudadanía le parece inseparable del ejerci-
cio de los derechos políticos, y cree que “en adelante se verá aumentar o 
disminuir en Europa el número de ciudadanos en proporción a la extensión 
de estos derechos”41. 

Junto con la ampliación progresiva del sufragio, se va consolidando la 
teoría de la democracia representativa, sustentada fundamentalmente en la 
idea de que la soberanía debe ser delegada en individuos que representan 
la voluntad y los intereses de los ciudadanos, actúan en su nombre y los 
representan en los cuerpos colegiados encargados de la actividad legisla-
tiva42. En contra de la tesis rousseauniana según la cual “la soberanía no 
puede ser representada, por la misma razón de que no puede ser aliena-
da”43, se impone la necesidad de que la voluntad soberana del ciudadano 
esté representada por quienes desarrollan, sobre el mandato recibido de 
los electores, la función legislativa y las tareas de gobierno. El ciudada-
no de los Estados democráticos modernos se conforma con la idea de que 
tiene que gobernar por medio de gobernantes, y que el ejercicio directo 
de la soberanía se limita al momento de la elección, al referendum, etc. 
Una vez aceptada la separación entre titularidad y ejercicio de la sobera-
nía, y una vez aceptada la necesidad de que en una realidad tan compleja y  



149

La tradición demócrata

articulada como la del Estado moderno resulta impracticable y utópica una 
forma de democracia parecida a la de la polis griega, se impone como tarea 
prioritaria la búsqueda de mecanismos apropiados para hacer posible una 
participación siempre mayor y en términos equitativos de los ciudadanos 
en el juego político y en la designación de los representantes. El interés se 
concentra en el establecimiento de sistemas de control eficaces para que 
los representantes respeten el mandato de los electores, y en la fijación de 
reglas procedimentales claras y justas, que aseguren un “juego limpio” y 
con iguales posibilidades para todos44. De aquí la importancia asignada a 
las garantías constitucionales y al respeto de las normas procedimentales, y 
el énfasis en las instancias de control, indispensables para el ejercicio con-
creto de la democracia. Por consiguiente, la reivindicación de la soberanía 
popular acaba por significar la exigencia de que el poder esté en las manos 
de mandatarios rigurosamente controlados, obligados a rendir cuentas de 
sus actuaciones frente a quienes han depositado en ellos su confianza y les 
han delegado sus derechos soberanos45. 

Entre “las reglas del juego” que se han venido consolidando como una 
condición para el ejercicio de la democracia, Cerroni destaca las siguientes: 
a) regla del consenso, de acuerdo con la cual se puede hacer todo, siempre y 
cuando se obtenga el consenso del pueblo; b) regla de la competencia, que 
establece como una condición indispensable en la búsqueda del consenso la 
posibilidad real de que todas las opiniones puedan confrontarse libremente 
entre sí; c) regla de la alternación, que le concede a la minoría el derecho 
de criticar al partido mayoritario; d) regla del control, que establece como 
un carácter peculiar del ejercicio del poder en un régimen democrático su 
sometimiento a una serie de mecanismos e instancias de control; e) regla 
de la legalidad, que le impone un dique al uso arbitrario del poder y a la 
violencia46.

Por cierto, existen múltiples formas de definir y jerarquizar estas reglas 
del juego, de acuerdo con las innumerables definiciones y concepciones de 
la democracia. De todas formas, creemos que ellas resumen el espíritu de la 
democracia, las condiciones indispensables –si bien para algunos insuficien-
tes–, para que un régimen pueda ser considerado más o menos democrático. 
No se puede hablar de democracia cuando se niega el derecho al voto a una 
parte significativa de los ciudadanos mayores de edad, cuando éstos no son 
libres de votar a conciencia entre partidos y opciones distintas, o cuando 
no disponen de programas alternos, cuando no se respeta la voluntad de la 
mayoría, o cuando se desconocen y aplastan las preferencias expresadas por 
las minorías, o se les niega cualquier posibilidad de transformarse a su vez 
en mayoría. No todos se conforman con estas normas mínimas que regulan 



150

Angelo Papacchini

las tomas de decisiones y los procedimientos específicos de un régimen de-
mocrático; sin embargo, incluso quienes reivindican una democracia “subs-
tancial” o “social”, difícilmente podrían renunciar a estas reglas, que si bien 
puedan resultar insuficientes para la realización de determinados ideales 
de democracia, libertad y solidaridad, han llegado a ser para el hombre de 
Occidente una conditio sin qua non de cualquier ordenamiento jurídico y de 
cualquier clase de convivencia social.

Los retos actuales de la democracia. Tendencias y perspectivas

Después de la segunda guerra mundial, con la caída del nazismo y del 
fascismo, la democracia se ha impuesto y consolidado como un valor uni-
versalmente aceptado y reivindicado por individuos, grupos y pueblos muy 
distintos para justificar o legitimar sus aspiraciones libertarias o sus deseos 
de una mayor justicia social. Después de las graves violaciones de la de-
mocracia y de las regresiones totalitarias que han marcado la historia de 
este siglo47, y que deberían servir de lección para evitar visiones demasia-
do optimistas del futuro, parece consolidarse a nivel mundial la tendencia 
a la amplicación cuantitativa de los regímenes democráticos, al igual que 
al enriquecimiento y ampliación del sentido y alcance de la democracia. 
Incluso en America Latina, cuya historia parecía condenada a un eterno 
movimiento pendular entre populismo y regímenes militares, el proceso de 
democratización y la consolidación de instituciones democráticas se afianza 
día a día, al tiempo que disminuyen los enemigos declarados de este sistema 
de gobierno. 

La democracia es un modelo en expansión, como lo prueba el número 
siempre mayor de países que se definen como Estados demócratas, y la 
ampliación del número de ciudadanos habilitados para participar con su 
voto en la arena política. Junto con esta extensión cuantitativa del sufragio, 
la experiencia más reciente muestra también el auge de formas novedosas 
de participación política, que enriquecen el sentido y el alcance de la de-
mocracia. El sufragio es sólo una entre muchas otras formas de expresar 
preferencias e intereses, o de influir en las grandes decisiones que afectan 
a la comunidad, y constituye el momento culminante de otras prácticas y 
modalidades en las que se materializa el deseo de participación y la nece-
sidad de expresar intereses y aspiraciones. El recurso frecuente al referen-
dum, el fenómeno recurrente de demandas y reivindicaciones surgidas en 
el seno de organismos e instituciones de la sociedad civil y formuladas por 
parte de individuos, asociaciones, sindicatos, gremios o grupos de presión 
por fuera de los canales tradicionales de la representación y de los partidos 



151

La tradición demócrata

políticos, constituyen una prueba de este deseo creciente de ejercer un pa-
pel protagónico y activo en la esfera pública, que se expresa en múltiples 
y siempre nuevas formas de participación. Hay que mencionar también la 
proliferacion de programas de interés social organizados y administrados 
por las comunidades locales de barrios y veredas, el papel desempeñado por 
las organizaciones para la defensa de los derechos de la mujer, de los movi-
mientos indígenas, la exigencia generalizada de que las demandas puedan 
surgir desde abajo, sin manipulación, etcétera. 

Junto con la ampliación de la participación, en las últimas décadas se 
ha venido enriqueciendo la noción misma de democracia: con la noción 
de “ciudadanía social” –elaborada por T. H. Marshall y acogida por mu-
chos otros autores– la idea de democracia ya no se agota en el sufragio y 
en las reglas procedimentales, e incluye también las demandas ligadas con 
los derechos económicos y sociales. A juicio de Marshall, después de las 
grandes batallas por la ciudadanía civil y la política, la historia de las últi-
mas décadas se ha caracterizado por la inserción progresiva de los derechos 
sociales en el área de la ciudadanía. De aquí la necesidad de redefinir la de-
mocracia en términos de ciudadanía social, con el fin de integrar en el ideal 
democrático las consignas propias de la tradición liberal, y sobre todo las 
nuevas conquistas en cuanto a derechos sociales. El teórico inglés propone 
por consiguiente diferenciar tres aspectos de la ciudadanía: la dimensión 
civil, ligada con el respeto de las libertades de palabra, pensamiento, de 
posesión, etcétera; la dimensión propiamente política, relacionada con el 
derecho de voto, la ampliación del sufragio y en general con la posibilidad 
real de participar en el ejercicio del poder; en fin la dimensión social, que 
incluye el derecho a un mínimo de seguridad económica y el acceso a los 
productos de la civilización y al bienestar común48. En una dirección similar 
apuntan las propuestas de quienes no se conforman con la “democracia for-
mal”, que conserva la desigualdad y por lo tanto resulta incapaz de asegurar 
a todos las condiciones para el ejercicio real de la ciudadanía, y reclaman 
una “democracia substancial”, que incluye al mismo tiempo la tutela de los 
derechos sociales y de un bienestar mínimo para todos, así como el derecho 
a participar en la asignación de recursos y en la gestión de la política social. 

 Sin embargo, a pesar de esta tendencia generalizada a la ampliación y 
consolidación de la democracia, existen también factores negativos que nos 
obligan a descartar una visión demasiado optimista acerca de su futuro, y 
parecen aumentar día a día las voces de quienes expresan su desencanto y 
desilusión con este ideal clásico, desmentido a diario por la práctica real 
de la política, por la corrupción siempre mayor, por la concentración de un 
poder desmedido en los partidos políticos, por el uso demagógico de las  



152

Angelo Papacchini

reglas de la democracia. En el horizonte aparentemente despejado se divi-
san nubarrones amenazantes. 

Para empezar, no todos aprecian como un hecho positivo la transforma-
ción de la democracia en una noción hegemónica, compartida por todos. 
En efecto, la transformación de la democracia en el valor más apreciado y 
de mayor aceptación implica el serio peligro de que esta noción pierda su 
sentido originario, que tiende a diluirse cuando la teoría democrática llega 
a ser “la jerga oficial” del mundo moderno: “democracia –escribe Cerroni– 
es la consigna que en los siglos XIX y XX domina casi universalmente los 
espíritus; pero precisamente por esto pierde, como toda consigna, su propio 
significado”49. Las apelaciones a la democracia se reducen a menudo a una 
expresión ritual obligada, que al igual de lo que sucede con las reiteradas 
exhortaciones a la paz, nadie parece tomar demasiado en serio. En otras 
palabras, su aceptación generalizada parece correr paralela con la “evapo-
ración” de su sentido. Al mismo tiempo, surgen dificultades siempre mayo-
res para su realización. “Pedimos una democracia siempre mayor –escribe 
Bobbio– en condiciones objetivas siempre más desfavorables”. Son mu-
chos los fenómenos que parecen obstaculizar de manera creciente el respeto 
de las reglas y del espíritu de la democracia: el aumento de la población, la 
concentración de funciones y de poder en manos del Estado, el crecimiento 
en tamaño y complejidad de las organizaciones e instituciones, la extensión 
de la esfera de influencia del aparato burocrático, etcétera50. Al mismo tiem-
po, el desarrollo científico y tecnológico tan característico de las sociedades 
industrializadas de Occidente hace que “aumenten día a día los problemas 
que requieren de soluciones técnicas, que no se pueden confiar a las perso-
nas no competentes”, lo que fomenta la tendencia a la tecnocracia. Dentro 
de estas “paradojas de la democracia”, Bobbio incluye también los efectos 
perjudiciales de la masificación, el conformismo generalizado, que contras-
ta con uno de los presupuestos o condición de posibilidad de la democracia, 
que “presupone el libre y pleno desarrollo de las facultades humanas”51.

El aumento del consenso acerca del valor de la democracia parece ir 
acompañado de cierto desencanto por los resultados prácticos de los regí-
menes democráticos: es mucha la distancia entre el ideal y la realidad, es 
grande el contraste entre la promesas de liberación y la reducción siempre 
mayor para el individuo del margen real de su independencia y autonomía, 
y resulta difícil conciliar la exaltación de la voluntad libre del ciudadano y 
la manipulación creciente de la opinión por parte de los medios de comu-
nicación al servicio de los centros de poder. Confiados en las promesas de 
los protagonistas del juego político, los individuos se habían hecho quizás 
demasiadas ilusiones acerca de la democracia; y el incumplimiento de las 



153

La tradición demócrata

expectativas produce inevitablemente desasosiego y frustración. La discre-
pancia entre las promesas y la realidad produce la indignacion de quien se 
siente defraudado y engañado. Entre la “promesas no mantenidas”, Bobbio 
incluye la posibilidad de autodeterminación popular –impedida por el in-
cremento de los aparatos burocráticos–, la autonomía de la persona –ame-
nazada por la industria cultural y la manipulación de los mass media–52, la 
igualdad en sentido no formal, la transparencia de los procesos de tomas  
de decisión. 

Otros autores insisten en los límites de la “ciudadanía”, que acaba por 
propiciar nuevas formas de discriminación entre los que participan en tér-
minos de igualdad de los beneficios sociales y de la protección del Estado, 
y los excluidos, los parias, aquellos que son percibidos por los “ciudadanos” 
como una amenaza para su estabilidad laboral, para la posibilidad de gozar 
de sus derechos sociales y de su nivel de bienestar. La lógica de la ciudada-
nía acaba por instaurar así, como bien lo destaca Dahrendorf, una nueva for-
ma de discriminación frente al extranjero, frente al “otro”, frente a quien no 
tiene acceso y tiene que seguir marginado de la ciudadanía política y social. 

 a. Los enemigos declarados de la democracia
En el coro de voces que expresan desencanto o reservas frente a la de-

mocracia, se destacan las de quienes cuestionan de manera directa y radical 
su viabilidad, o que ponen en entredicho la justificación de un derecho de 
todos los ciudadanos a participar con su voluntad libre en la tarea legislativa 
o en la determinación de la política general del Estado. Conviene mencionar 
ante todo la posición de los denominados teóricos de la escuela “elitista”, 
quienes consideran el ideal democrático una mera ilusión, desmentida cons-
tantemente por el análisis objetivo y desprevenido de la realidad social, que 
indica de manera incuestionable la concentranción del poder en las manos de 
unos pocos; a pesar del credo democrático, el poder se conserva en las manos 
de una minoría, de una élite que lucha con todos los medios para conservar 
y disfrazar este poder53. A jucio de autores como Mosca y Michels, quienes 
publicaron sus obras en las primeras décadas de este siglo, la mayoría de la 
gente tiene un interés muy limitado por los problemas generales y su apatía 
constituye el mejor aliado para los grupos organizados que luchan por el 
poder54. Estas minorías logran así imponer sus intereses y su voluntad, que 
tratan de hacer pasar por la expresión y encarnación de la voluntad del “pue-
blo”, de la “voluntad general”, de la “clase obrera”, etc. Por consiguiente, 
la soberanía popular se reduce a un mito o una mera fórmula política sin 
sustento en la realidad, puesto que el poder se concentra siempre en pocas 
manos, en la élite de políticos profesionales y de los grupos organizados.  



154

Angelo Papacchini

Cualquier forma de gobierno, democracia incluida, es siempre el gobierno 
de una minoría que guía a los demás. 

 A las críticas centradas en la imposibilidad práctica de realizar el ideal 
del gobierno “del pueblo para el pueblo”, se añaden las de quienes ponen 
en tela juicio la existencia de un presunto derecho de todos los ciudadanos 
a participar, en igualdad de condiciones, en el manejo de la cosa pública. 
Este presunto derecho, carente de cualquier justificación racional o razona-
ble, constituiría en realidad una pretensión peligrosa, que pone en peligro 
la estabilidad y el funcionamiento apropiado del sistema social. De acuerdo 
con este enfoque, el ideal democrático es intrínsecamente irracional, puesto 
que desconoce un axioma básico expresado ya por Platón: tienen que man-
dar quienes poseen la virtud, la disposisición y los talentos indispensables 
para el arte de gobernar. Para el filósofo griego, confiar la dirección de los 
destinos de la ciudad a una persona sin esas dotes, resultaría tan aventurado, 
irresponsable y peligroso como confiar por turno a los pasajeros de un barco 
la dirección de la embarcación. Para los defensores actuales de la tecnocra-
cia, estos argumentos de Platón en contra de la democracia tendrían un peso 
todavía mayor y resultarían más convincentes en una sociedad compleja y 
articulada como la nuestra, en la que resultaría de verdad un acto de irres-
ponsabilidad sacrificar la competencia al mito de la democracia. Indepen-
dientemente del hecho de que resulte viable o no, el ideal democrático es 
cuestionado por su carencia de fundamento y por su carácter irracional. Por 
consiguiente, los que defienden la tecnocracia-transfiguración moderna del 
mito del rey-filósofo o de la sofocracia55,exigen competencias técnicas para 
el manejo de la cosa pública y tienden a considerar como un mito peligroso 
en extremo la pretensión de las masas incultas de participar en una tarea 
que no es de su competencia y para la cual no pueden reivindicar derecho 
alguno56. Sólo los expertos y los que de verdad saben estarían autorizados 
a reivindicar un derecho a participar en la obra legislativa o a desempeñar 
funciones de gobierno.

 
b. Visiones más “realistas” de la política 

En un plano distinto se ubican los autores que cuestionan un ideal especí-
fico de democracia y que proponen como una alternativa al ideal clásico una 
forma más realista de concebirla y ejercerla. Nos referimos en especial a la 
teoría de Schumpeter, quien somete a una crítica demoledora las nociones 
de bien común y de voluntad general –los principios básicos del ideal clási-
co de democracia– y propone una definición de democracia más cercana a 
la experiencia cotidiana de la praxis política.



155

La tradición demócrata

El autor empieza por analizar la definición clásica de la democracia, con-
cebida como “el acuerdo institucional para la toma de decisiones políticas 
que logra el bien común, haciendo que el pueblo mismo decida las cues-
tiones mediante la elección de individuos que deben reunirse para ejecutar 
su voluntad”57. Schumpeter denuncia ante todo la ambigüedad de la noción 
de bien común y la dificultad de determinar lo que significa el bien o el 
interés común para sujetos con intereses y prioridades distintas. De hecho, 
el bien común significa cosas distintas para sujetos diferentes, por lo que 
un supuesto interés general sólo podría imponerse con la manipulación o 
con la fuerza58. En términos igualmente críticos, el autor analiza la noción 
concomitante de “voluntad general”, utilizada con frecuencia para legitimar 
el interés específico de un grupo o clase social59, al igual que el otro pilar 
básico de la teoría clásica de la democracia: la libertad y autonomía del 
ciudadano. A juicio de Schumpeter, esta creencia en la libertad individual 
resulta cuestionada o desmentida por los innumerables ejemplos de mani-
pulación ideológica, de construcción artificial del consenso, de opciones 
políticas claramente irracionales, que violan los derechos y los intereses de 
los electores60. La confianza en la actitud crítica, en la capacidad de infe-
rencia lógica y en general en un uso apropiado y responsable de la razón, 
compartida por los clásicos del pensamiento político, sería en realidad una 
falsa creencia y un mito, que desconoce la realidad efectiva del sujeto de la 
decisión política, el carácter arbitrario de sus decisiones y la influencia en 
ellas de factores irracionales. En opinión del economista austríaco, es nece-
sario describir al sujeto de la decisión política tal como es, y no como nos 
gustaría que fuese. Esto significa aceptar la realidad de unos ciudadanos con 
débil sentido de responsabilidad, ignorantes, con una limitada capacidad 
de juicio y con pocas defensas frente a la propaganda, a la influncia de los 
medios y de los grupos de poder.

A esta doctrina desmentida a diario por la realidad, que ha logrado sin 
embargo sobrevivir en el corazón del pueblo y en el lenguaje oficial de los 
gobiernos, Schumpeter contrapone otra teoría “más verdadera”, que con-
serva al mismo tiempo “mucho de lo que los defensores del método de-
mocrático entienden realmente por este término”61. Esta nueva concepción 
asume como punto de partida el supuesto realista de que electores y re-
presentantes, es decir los actores del juego político, actúan exclusivamente 
bajo el impulso de intereses egoístas. De acuerdo con este enfoque realista, 
“el método democrático es el acuerdo institucional para la toma de decisio-
nes políticas donde los individuos adquieren el poder de decisión mediante 
una lucha competitiva por el voto del pueblo”62. De acuerdo con esta defini-
ción, se opera un desplazamiento en cuanto a los sujetos prioritarios de las 



156

Angelo Papacchini

 decisiones políticas, que ya no son los ciudadanos o el pueblo, sino los 
políticos profesionales; al tiempo que la praxis política se reduce a la com-
petición libre entre quienes aspiran a ejercer cargos públicos para obtener 
el mandato y la confianza de los ciudadanos. La democracia viene a signifi-
car simplemente un gobierno en el que los hombres dedicados a la política 
puedan competir libremente para conseguir el poder; y el derecho a la par-
ticipación se traduce en la posibilidad para los políticos de competir para 
conseguir los votos del electorado, una “mercancía” muy preciada en una 
sociedad de mercado en la que el voto de confianza de los electores se inter-
cambia con la protección y asistencia por parte de los elegidos63. 

Por cierto, este modelo corresponde mucho más a la práctica política tal 
como la experimentamos un día tras otro. Sin embargo, la reducción pura 
y simple de la democracia a la descripción de cómo compiten de verdad 
los políticos en la arena política, incluyendo formas de competencia “in-
justas” o “fraudulentas”64, implica también la renuncia a cualquier criterio 
o parámetro ideal que nos permita juzgar o cuestionar algunas formas par-
ticularmnete desleales de competencia. Schumpeter parte de la realidad de 
la práctica política, en la que encuentra una lucha a muerte por el poder, 
intrigas, sujetos astutos que manipulan y sujetos poco racionales que se 
dejan fácilmente seducir con las mentiras del bien común; y ante la imposi-
bilidad de poder modificarla, opta por reformular la teoría, para que resulte 
adecuada a la realidad. 

A nuestro juicio, existe una alternativa intermedia y viable entre la procla-
mación en abstracto de un ideal de democracia y la reducción de la democra-
cia al simple reflejo de la práctica política: se trata de poder definir este ideal 
en términos tales que no parezca una empresa desmedida e inalcanzable, 
pero que al mismo tiempo ofrezca unos criterios y pautas para confrontar 
un sistema político con otro, para cuestionar prácticas claramente contrarias 
a nuestros ideales de libertad, etc. Con el realismo de Schumpeter queda en 
entredicho la posibilidad de pensar la democracia como un ideal político, 
como una aspiración que orienta la acción humana y que despierta energías 
y pasiones. Una vez reducida la democracia a este cuadro nada atractivo, en 
el que el ciudadano –simple “consumidor político”– se encuentra al arbitrio 
de fuerzas y mecanismos que no alcanza a controlar, puesto que carece de 
conocimientos políticos apropiados y resulta por lo general irresposable, 
emotivo o incapaz de volición, surge inevitablemente la pregunta acerca de 
la conveniencia de un régimen político de esa naturaleza. Si la democracia 
no es más que esto –anota Zolo– “es razonable preguntarnos cuáles pueden 
ser las razones que deberían hacer preferible este tipo de democracia frente 
a sus alternativas ‘no-democráticas’”65. 



157

La tradición demócrata

c. Concepción instrumental de la democracia 
Merece por último un breve comentario la reducción de la democracia a 

un simple instrumento o procedimiento para la toma de decisiones. Autores 
como Popper y Hayek consideran equivocado transformar la democracia 
en un fin en sí y destacan en cambio su status de simple medio o instru-
mento para el logro de bienes que consideramos en sí valiosos. El mismo 
Bobbio concibe la democracia ante todo como una técnica de convivencia 
para resolver los conflictos sociales sin recurrir a la violencia, como una 
herramienta eficaz para la resolución pacífica de los conflictos entre los ac-
tores sociales. “Si la democracia es un medio antes que un fin –escribe Ha-
yek– sus límites tienen que ser determinados a la luz del propósito para el 
que queremos que sirva”66. Y menciona tres posibles formas de justificar la 
legitimidad y pertinencia de recurrir a esta herramienta: “la democracia es 
el único medio para un intercambio pacífico hasta el momento descubierto 
por el ser humano”, constituye “una importante salvaguardia de la libertad” 
y, sobre todo, es el medio más eficaz para educar a la mayoría.

Estos autores se oponen también a los intentos de quienes inflan de ma-
nera desmedida la noción de democracia, que acaba por englobar todo lo 
bueno, todos los valores y todos los derechos. Lo que para muchos podría 
aparecer como una ganancia, para estos críticos constituye en realidad un 
perjuicio, puesto que la extensión del concepto de democracia corre parale-
la con su pérdida gradual de sentido. Es lo que ocurre con la idea de “ciuda-
danía social”, una noción que pretende abarcar la totalidad de los derechos 
humanos: al integrar en un único concepto demandas de bienestar y exigen-
cias de libertad, se corre el riesgo de descuidar el contenido peculiar y espe-
cífico de la democracia, y se pasan por alto eventuales incompatibilidades 
entre demandas sociales, demandas de libertad y derechos de democracia. 
En muchos casos la extensión de los derechos sociales acaba por afectar la 
autonomía del mercado y la misma esfera privada de los ciudadanos, puesto 
que una distribución de los recursos y de las riquezas orientada según cri-
terios de ciudadanía social implica una fuerte intervención de planificación 
por parte del Estado. De aquí la tendencia a delimitar el alcance de la noción 
de democracia y de los derechos correspondientes, y la insistencia en que es 
conveniente reducir la democracia a los elementos mínimos de la garantía 
jurídica de las libertades civiles, pluralidad de partidos, periodicidad de las 
elecciones, alternación de la mayoría y de la oposición, etc. 

A nuestro juicio, el inconveniente más serio de esta reducción de la de-
mocracia a una herramienta eficaz para el control de la violencia, para di-
rimir conflictos por medios pacíficos y para sustentar las decisiones sobre 
el consenso de los directamente interesados, descuida y pasa por alto un 



158

Angelo Papacchini

aspecto esencial: el valor en sí que representa la participación política, in-
dependientemente de los efectos en cuanto a incremento del bienestar so-
cial y de la seguridad, la mayor o menor contribución a la salvaguardia 
de las libertades individuales, la contribución al funcionamiento armónico 
del sistema social y a la prevención de tensiones y conflictos. Al reducir la 
democracia a mero instrumento se olvida que el ejercicio de la democracia 
posee un valor intrínseco, independientemente de los efectos benéficos que 
pueda eventualmente significar para las demás clases de derechos y liber-
tades. En caso de aceptar una justificación instrumental de la democracia, 
podríamos encontrar argumentos sólidos para demostrar una conexión o co-
rrelación entre consolidación de la democracia, incremento de las libertades 
personales de conciencia, pensamiento y expresión, o con el incremento del 
bienestar global de la población. Sin embargo, nos encontraríamos algo des-
armados y sin respuestas plausibles frente a quien nos obligara a reconocer 
que en algunos casos un régimen despótico logra efectos muy superiores en 
cuanto a incremento del bienestar y de la riqueza, o frente a quien intentase 
demostrar con base en la historia de los dos útimos siglos que el régimen 
democrático ha representado a menudo un peligro para las libertades más 
propias de la tradición liberal. Por esta razón, en lugar de intentar justificar 
la democracia con base en sus aportes para la consolidación de las liber-
tades individuales o para la ciudadanía social, consideramos conveniente 
insistir en el hecho de que la democracia se justifica y legitima en cuanto 
expresión de libertad, de una forma específica de ser libre que se identifica 
con el ejercicio de la autonomía política, con el deseo legítimo de ser parte 
activa de la vida política y de influir de manera directa o indirecta en las 
grandes decisiones acerca de la política social, la delimitación y defensa de 
las libertades básicas. 

El ejercicio de la democracia constituye el despliegue de una clase es-
pecífica de libertad y se justifica en últimas en una base moral, ligada con 
una faceta de la dignidad humana: la aspiración del individuo a ser algo 
más que una rueda pasiva en el gran engranaje del aparato estatal, el deseo 
de participar e influir en aquellas decisiones que afectan de manera directa 
o indirecta el goce de sus libertades personales o el incremento de su nivel 
de bienestar. Al relacionar la democracia con la dignidad humana, el ejerci-
cio de los derechos políticos se puede justificar con base en esa aspiración 
muy arraigada en el sujeto de la modernidad, quien exige que su voluntad 
como actor político sea tomada en serio y reciba un reconocimiento aná-
logo al que reivindica para sus opciones éticas, económicas, religiosas o 
estéticas en su vida privada. Por consiguiente, nos resulta extraña y algo 
incomprensible la afirmación de Höffe en el sentido de que “la democracia 



159

La tradición demócrata

por sí sola no es ni una condición necesaria, ni una condición suficiente de 
la introducción y el resguardo de los derechos humanos”67. El ejercicio de 
la democracia constituye por sí mismo la realización de una clase específica 
de derechos, sustentados a su vez en una dimensión específica de la liber-
tad y de la dignidad: la mayoría de edad y la autonomía política. En este 
sentido compartimos la idea de una justificación en última instancia moral 
de la democracia, fundada y legitimada en la idea de dignidad humana, el 
principio moral que sustenta las diferentes clases de derechos68. Más que un 
simple medio, el ejercicio de la democracia pertenece al orden de los fines 
y resulta moralmente valioso en la medida en que integra valores como la 
igualdad substancial, la solidaridad cívica y el primado de la ética civil. Por 
consiguiente, compartimos con Cerroni la idea de que la democracia cons-
tituye un sistema particularmente eficaz para enfrentar los problemas y para 
resolverlos “contando las cabezas sin romperlas”69, con tal de que se añada 
que la justificación primordial de la democracia reside en la dignidad polí-
tica reivindicada por cada uno de los componentes del cuerpo social, en el 
“reconocimiento de un interés de todos los individuos a representarse como 
individuos en la construcción del interés general y de la voluntad política 
común”70.

Notas

1	 L. Ferry, Op. cit., p. 169.
2	 “Los derechos de participación –continúa Ferry– al tiempo que presuponen el respeto de los 

derechos-libertades, aseguran por medio de su simple ejercicio la realización gradual de aquello 
que los socialistas consideran como derechos de crédito” Ibíd., p. 170. “En la noción de derechos-
participación –prosigue el autor– se encuentra el principio de una solución posible de la antinomia 
entre derechos-libertades y derechos de crédito, antinomia que sigue oponiendo a las tradiciones 
liberales y socialistas”. Ibíd.,p. 171.

3	 G. W. F. Hegel, Frühe Schriften, Werke in zwanzig Bänden I, Suhrkamp, Frankfurt, 1971, pp. 204-
205. “La idea de su patria, de su Estado –escribe también era la realidad invisible y superior, por 
la cual trabajaba y que lo movía al esfuerzo; ella era para él el fin último del mundo o el fin último 
de su mundo [...]. Delante de esta idea su individualidad se esfumaba”. Ibíd., p 205.

4	 En su artículo Economía política, Rousseau reconoce en el patriotismo la fuente de las virtudes 
más nobles y lo define como “un sentimiento dulce y vivo, que una la fuerza del amor propio con 
la plena belleza de la virtud, y le confiere a esta última un vigor que, sin desfigurarla, hace de ella 
la más heróica de las pasiones”. Citamos de I. Fetscher, La filosofia politica di Rousseau, Feltri-
nelli, Milano, 1972, p. 68.

5	 “La ciudadanía debía sustituir a la fe religiosa y a la fidelidad familiar como razón fundamental del 
comportamiento virtuoso”. M. Walzer, “Citizenship”, Democrazia e diritto, Nº 2-3, 1988, p. 44. El 
autor aclara también que este pathos patriótico, que exige el sacrificio de los valores burgueses, no 



160

Angelo Papacchini

se conserva tan fácilmente y que en la actualidad “resulta improbable que la ciudadanía constituya 
la identidad primaria o la pasión devoradora de hombres y mujeres que viven en sociedades com-
plejas y altamente diferenciadas, en las que la política compite en la conquista del tiempo y de la 
atención de los ciudadanos con la clase, la etnia, la religión y la familia, y en las que estos últimos 
elementos no unen a la gente y al contrario los separan y los dividen”. Ibíd., p. 52.

6	 Du contrat social, Garnier-Flammarion, Paris, 1966, p. 148.
7	 Ibíd., p. 54.
8	 Ibíd., p. 51.
9	 A juicio de Hinsley, Rousseau se apropió de todos los elementos de la exposición de Hobbes, pero 

sin derivar de ellos la soberanía exclusiva y omnipotente del gobierno, sino la soberanía popular. 
Al igual que Hobbes Rousseau insistió en la autoridad unitaria del Estado, reivindicó el alcance 
ilimitado de la soberanía del Estado y sustituyó la idea de un contrato libre entre sociedad y go-
bernante por la exigencia de una sumisión total e incondicionada de cada individuo, con todos 
sus derechos, al poder del Estado. “Pero a diferencia de Hobbes, equiparó el Estado con el cuerpo 
político popular que se formaba por medio del contrato social entre los individuos asociados y 
que reducía al gobierno, o a la gobernación, a una mera comisión”. F. H. Hinsley, El concepto de 
soberanía, Nueva colección Labor, Barcelona, 1972, p. 133.

10	 “Originariamente y durante mucho tiempo –aclara Hinsley– el término soberanía expresó la idea 
de que hay una autoridad final y absoluta en la comunidad política”. Ibíd., p. 9. Se utilizaba esta 
expresión para sostener la presencia de una autoridad política final y absoluta dentro de la comu-
nidad política. Tal es el caso de la expresión de Hobbes: “Sine summo imperio non esse civitatem, 
sed anarchiam”. T. Hobbes, Del ciudadano, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 1966,  
p. 187.

11	 Los miembros de gobierno, sostiene Rousseau, “son simples oficiales del soberano y ejercen en su 
nombre el poder del que él los ha hecho depositarios, y que él puede limitar, modificar y retomar 
cuando le gusta, siendo la alienación de un tal derecho incompatible con la naturaleza del cuerpo 
social, y contrario al fin de la asociación”. Du contrat social, ed. cit., p. 98.

12	 Ibíd.,p. 132.
13	 Si bien “el poder legislativo pertenece al pueblo y no puede pertenecer sino a él, es fácil ver al 

contrario [...] que el poder ejecutivo no puede pertenecer a la generalidad como legisladora o 
soberana”. (Ibíd., p. 98). Rousseau añade que “si el soberano quiere gobernar, o si el magistrado 
quiere dar leyes, o si los sujetos se rehúsan a obedecer, el desorden sucede a la regla, la fuerza y la 
voluntad no actúan más de común acuerdo, en armonía, y el Estado cae entonces en el despotismo 
o en la anarquía”. Ibíd., p. 99.

14	 Ibíd., p. 105.
15	 “Al tomar el término en su acepción rigurosa –sostiene Rousseau– no ha existido nunca una ver-

dadera democracia, o no existirá nunca. Es contra el orden natural que el gran número gobierne y 
que el pequeño sea gobernado. No se puede imaginar que el pueblo quede constantemente reunido 
para atender a los asuntos públicos”. Ibíd., p. 107. Además, “siendo el príncipe y el soberano la 
misma persona, no forman, por decirlo así, sino un gobierno sin gobierno. No es bueno que quien 
hace las leyes las ejecute, ni que el cuerpo del pueblo aleje su atención de consideraciones gene-
rales para dedicarla a objetos particulares. Nada es más peligroso que la influencia de los intereses 
privados en los asuntos públicos” [...] Ibíd., p. 107.

16	 I. Fetscher, Op. cit., p. 221. A juicio de Fetscher, el primer teórico de la moderna democracia de 
masa habría sido Tocqueville.

17	 Los primeros quedaban excluidos del derecho de voto y sus derechos se reducían a la protección 
de su persona y bienes; en cambio los ciudadanos activos gozaban del derecho de sufragio. Para 



161

La tradición demócrata

quedar incluido en esta categoría había que contar con un domicilio fijo, no ser criado y pagar 
un impuesto equivalente a tres días de trabajo. Por lo demás la “actividad” de los ciudadanos 
activos se limitaba a la elección de electores de segundo grado, entre las personas que pagaban 
un impuesto de diez días de trabajo (no alcanzaban la cifra de 50.000), quienes a su vez elegían 
en las asambleas electorales a los diputados, escogidos entre los propietarios de bienes raíces que 
pagaran de impuesto un marco de plata. De acuerdo con esta ley, era evidente que los ciudadanos 
verdaderos, en el pleno sentido de la palabra, eran los propietarios, “los auténticos accionistas de 
la gran empresa social”. Cfr. M. Vovelle, La caída de la Monarquía 1787-1792, Ariel, Barcelona-
Caracas-México, 1979, p. 194.

18	 M. Robespierre, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma,1984, p. 28.
19	 De acuerdo con el artículos 25 de la nueva declaración, “la soberanía reside en el pueblo; y es una, 

indivisible, imprescriptible e inalienable”. Atribuir la soberanía al pueblo, más que a la Nación, 
significaba reconocer la voluntad de los ciudadanos de carne y hueso como la raíz y la fuente 
última y legítima del poder.

20	 En estos términos había interpretado y redefinido Sieyés la noción de voluntad general: “la ley no 
puede ser sino la expresión de la voluntad general. En un gran pueblo, ella debe ser la obra de un 
cuerpo de representantes escogidos por un tiempo corto, de forma mediata o inmediata por todos 
los ciudadanos que tienen interés y aptitudes para la cosa pública”. Citado de M. Gauchet, La 
Révolution des droits de l’homme, Gallimard, Paris, 1989, p. 140.

21	 Las clases sociales en la Revolución Francesa, ed. cit., p. 96.
22	 “Pueblo! –proclamaba Leclerc en L’ami du peuple–: Recuerda sobre todo que un pueblo represen-

tado no es libre, y no utilices demasiado este epíteto de representante [...]; la voluntad no puede 
ser representada. Los que tú elegiste sólo pueden legislar con base en tu ley; los actos de gobierno 
no son sino los efectos de aquellas leyes que son tu voluntad; tus magistrados no son sino tus 
mandatarios...”. Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet, ed. cit., p. 204.

23	 “En los grandes países liberales, desarrollados –escribe Cerroni– el sufragio universal es una con-
quista lenta, difícil y que se enfrenta con muchos enemigos [...] El primer Estado que proclama el 
sufragio universal se encuentra al margen del mundo occidental: Nueva Zelandia, en 1893, segui-
da por Australia (1902), Finlandia (1906), Noruega (1913), Dinamarca (1915) y la Urss (1917). 
Sorprendentemente las patrias electivas del liberalismo teórico no figuran en este primer elenco 
y llegan después: Inglaterra en 1818, Usa en 1920, Suecia en 1921, Francia e Italia en 1945”. U. 
Cerroni, Regole e valori nella democrazia, Editori Riuniti, Roma,1989, p. 105.

24	 “El ideal de la mejor forma de gobierno –escribe el filósofo inglés– es la que inviste de la sobe-
ranía a la masa reunida de la comunidad, teniendo cada ciudadano no sólo voz en el ejercicio del 
poder, sino, de tiempo en tiempo, intervención real por el desempeño de alguna función local o 
general”. Del gobierno representativo, ed. Tecnos, Madrid, 1965, pp. 180-181. Más adelante aña-
de: “El único gobierno que satisface por completo todas la exigencias del estado social es aquel 
en el cual tiene participación el pueblo entero; que toda participación, aun en las más humides de 
las funciones públicas, es útil; que, por tanto, debe procurarse que la participación en todo sea tan 
grande como lo permita el grado de cultura de la comunidad; y que, finalmente, no puede exigirse 
menos que la admisión de todos a una parte de la soberanía. Pero puesto que en toda comunidad 
que exceda los límites de una pequeña población nadie puede participar personalmente sino de 
una porción muy pequeña de los asuntos públicos, el tipo ideal de gobierno perfecto es el gobierno 
representativo”. Ibíd., p. 199.

25	 Mill anota que el ejercicio de los derechos políticos es provechoso para la ilustración y la cultura 
de los obreros y trabajadores manuales, puesto que “mediante la discusión política, el trabajador 
manual, cuya ocupación es una rutina, cuya vida no lo pone en contacto con variedad alguna de 



162

Angelo Papacchini

impresiones, de circustancias o de ideas, comprende cómo la influencia de las causas remotas y 
de acontecimientos cumplidos en otra parte obra inmediata y sensiblemente sobre sus intereses 
personales y actuales”. Ibíd., p. 248. Independientemente de estas consideraciones de carácter 
pragmático, el autor sostiene que “es una injusticia personal rehusar a alguien, a menos que no sea 
para impedir grandes males, el privilegio elemental de dar su voto (y un voto que debe ser tenido 
en algo) en la decisión de asuntos en que está tan interesado como los demás [...]. En una nación 
adulta y civilizada no debería haber parias, hombres heridos de incapacidad, a no ser por sus pro-
pias faltas. Todo hombre se degrada, sépalo o no, cuando otros, sin consultarle, ejercen un poder 
ilimitado sobre su propio destino [...]. Por esa razón no es satisfactoria ninguna combinación del 
sufragio que excluya en absoluto a una persona o clase, o si el derecho electoral no es accesible a 
todas las personas adultas que deseen obtenerlo”. Ibíd.,p. 249.

26	 Ibíd., p. 248.
27	 Ibíd., p. 250.
28	 Ibíd., p. 257.
29	 Ibíd., p. 258. Mill confía, de manera algo optimista, que “antes de la próxima generación el acci-

dente del sexo, lo mismo que el del color de la piel, no será motivo suficiente para despojar a un 
ser humano de la seguridad común y de los justos privilegios del ciudadano”. Ibíd., p. 261. 

30	 Puesto que la democracia parece imponerse como una fuerza inarrestable, “querer detenerla sería 
como luchar contra el mismo Dios”. A. De Tocqueville, La democracia en América I, (1835), 
Alianza Editorial, Madrid, 1980, p. 13.

31	 Ibíd., p. 186.
32	 Ibíd.
33	 Ibíd., p. 208.
34	 Ibíd., p. 239.
35	 “El amo ya no dice: ‘o pensáis como yo, o moriréis’; sino que dice: ‘sois libres de no pensar como 

yo; vuestra vida, vuestros bienes, todo lo conservaréis; pero desde hoy, sois un extraño entre 
nosotros. Conservaréis vuestros privilegios de ciudadanos pero no os servirán para nada, pues si 
pretendéis el voto de vuestros conciudadanos, éstos no os lo concederán [...]. Seguiréis viviendo 
entre los hombres, pero perderéis vuestros derechos de humanidad”. Ibíd., p. 241.

36	 A. de Tocqueville, La democracia en América - 2 (1840), Alianza Editorial, Madrid, 1980, p. 266.
37	 Ibíd., p. 269.
38	 Ibíd.
39	 “Recorro con la mirada esa inmensa muchedumbre compuesta de seres iguales, en la que nada 

se eleva ni se rebaja. El espectáculo de semejante uniformidad universal hiela mi sangre y me 
entristece, y casi estoy por echar de menos a la sociedad desaparecida”. Ibíd., p. 278.

40	 A. de Tocqueville, La democracia en América 1, ed. cit., p. 231.
41	 Ibíd., pp. 222-223.
42	 Bobbio pone de relieve el doble sentido del término representación, que designa tanto “reflejar 

la realidad de la nación”, como actuar en lugar de los representados para defender sus intereses: 
“se afirma que el Parlamento representa al país tanto en el sentido de que sus miembros actúan en 
nombre y por cuenta de los electores, como en el sentido de que lo reproduce, lo refleja, lo confi-
gura (es frecuente la metáfora del Parlamento como ‘espejo’ del país)”. “Rappresentaza e interes-
si”, in Rappresentaza e democrazia, Laterza, Bari, 1988, p. 8. Por consiguiente “en la expresión 
‘democracia representativa’ el adjetivo ha adquirido ya de forma estable los dos sentidos: una 
democracia es representativa en el doble sentido de contar con un órgano en el que las decisiones 
colectivas son tomadas por los representantes y de reflejar por medio de estos representantes los 
diversos grupos de opinión o de intereses que se forman en la sociedad”. Ibíd., p. 8.



163

La tradición demócrata

43	 “Ella consiste esencialmente en la voluntad general –afirma Rousseau– y la voluntad general no 
se representa; ella es la misma u otra, no hay una tercera alternativa. Por lo tanto los diputados 
del pueblo no son ni pueden ser sus representantes; son simplemente sus ‘commissaires’; ellos no 
pueden decidir nada de manera definitiva. Toda ley que el pueblo no haya ratificado es nula; no es 
una ley”. Du contrat social, ed. cit., p. 134.

44	 “La democracia –leemos en la Nueva enciclopedia Garzanti del derecho y de la economía– es 
el procedimiento, o conjunto de procedimientos, que regulan la participación de los ciudadanos 
en el poder estatal y permiten que el mayor número de los mismos influyan de manera directa o 
indirecta sobre las decisiones de interés público y controlen su realización, hasta el límite máximo 
del poder de todos sobre todo lo que tiene que ver con el bien público”. La nuova enciclopedia del 
diritto e dell’economia, Garzanti, Milano, 1989, p. 440.

45	 “Gobierno representativo –sostiene Mill– significa que la nación, o al menos una porción nu-
merosa de ella, ejerza por medio de diputados que nombra periódicamente, el poder supremo de 
inspección e intervención”. Del gobierno representativo, ed. cit., p. 200. “La verdadera misión de 
una Asamblea representaiva –observa el autor– no es gobernar, porque es radicalmente impropia 
para ello, sino vigilar e intervenir al Gobierno”. Ibíd., p. 211. “El gran problema rousseauniano 
de la relación entre voluntad de todos y voluntad general –anota por su parte U. Cerroni– ya no 
se agota en la abstracta y moralista relación entre intereses particulares e interés general, mediada 
por la virtud del legislador, y se transforma en una compleja construcción técnicamente articulada 
por las instituciones del nombramiento y del mandato, de la delegación y del programa”. Regole 
e valori nella democrazia, ed. cit., p. 50.

46	 U. Cerroni, Op. cit., p. 191. 
47	 En la primera parte del siglo XX la humanidad civilizada ha tenido que enfrentar la negación 

más radical y descarada de los principios de la democracia y de los derechos humanos, llevada a 
cabo por regímenes totalitarios y sustentada en el renacimiento de viejos mitos tribales y raciales. 
Hemos asistido también a la extraña paradoja de que la lucha por la liberación humana acabó por 
justificar, en nombre de una emancipación más elevada y verdadera, la violación de los derechos 
y libertades más sagrados del ser humano.

48	 Por elemento social de la ciudadanía –escribe Marshall– “entiendo una gama de derechos que van 
desde el derecho a un mínimo de seguridad y bienestar económico, hasta el derecho de participar 
de lleno en el patrimonio social y a llevar un nivel de vida acorde con los parámetros culturales 
imperantes en una sociedad. Las instituciones más estrechamente relacionadas con esta tercera 
dimensión de la ciudadanía son el sistema educativo y los servicios sociales”. T. H. Marshall, 
“Citizenship and Social Class”, ed. cit., pp. 249-250.

49	 U. Cerroni, “Esencia y valor de la democracia”, en La libertad de los modernos, ed. Martínez 
Roca, Barcelona, 1972, p. 182. Otros, como L. Morlino, denuncian la transformación de la demo-
cracia en una palabra mágica, utilizada como un talismán para resolver cualquier clase de proble-
mas: democracia es “un símbolo, una palabra mágica alrededor de la cual es posible congregar el 
mayor grado posible de consenso”. Leonardo Morlino, “Democrazie”, Manuale di scienza della 
politica, a cura di Gianfranco Pasquino, Il Mulino, Bologna, 1986, p. 83. Por su parte Ricardo 
Maliandi anota que “los políticos teóricos (politólogos y filósofos de la política) aluden constan-
temente –o, al menos, con especial frecuencia– a la ‘ambigüedad’ o ‘multivocidad’ de la palabra 
‘democracia’. Los políticos prácticos, en cambio, la usan a diario con total desembarazo, como si 
todo el mundo supiera realmente a qué se refieren y como si se tratara de un concepto de meridia-
na claridad. Las razones de esta diferencia son probablemente de orden estratégico: el prestigio al-
canzado por la democracia es suficiente como para justificar que se la enarbole a modo de bandera 
política propia. La postura democrática se ha convertido en el requisito mínimo indispensable que 



164

Angelo Papacchini

aspira a conquistar espacios de poder”. R. Maliandi, “Hacia un concepto integral de democracia”, 
en Ética comunicativa y democracia, Editorial Crítica, Barcelona, 1991, p. 257. También Danilo 
Zolo cuestiona “la reducción de la democracia a una fórmula ritual de justificación de la política 
por parte de las oligarquías en el poder”, o su uso para justificar las represiones más brutales. D. 
Zolo, La democrazia difficile, Editori Riuniti, Roma,1989, p. 91.

50	 Bobbio llama la atención acerca del crecimiento desmedido, en dimensión y en funciones, del 
Estado moderno, que se traduce inevitablemente en un incremento del aparato burocrático. “El 
segundo obstáculo imprevisto y que sobrevino –anota el autor refiriéndose a las trabas que han 
impedido la realización del ideal clásico de democracia– es el crecimiento continuo del aparato 
burocrático, de un aparato de poder ordenado jerárquicamente, del vértice a la base, y en conse-
cuencia diametralmente opuesto al sistema del poder democrático”. N. Bobbio, El futuro de la 
democracia, F. C. E., México, 1986, p. 27. El autor añade además que “históricamente, el Estado 
democrático y el Estado burocrático están mucho más vinculados de lo que su contraposición 
pueda hacer pensar”. Ibíd. 

51	 N. Bobbio, “Quali alternative alla democrazia rappresentativa?”, citado de G. Vacca, Quale demo-
crazia?, ed. cit., p. 92.

52	 Los mass media parecerían ofrecer nuevas formas de participación democrática y medios de co-
municación más directos entre gobernantes y gobernados. Sin embargo, es evidente su peligro o 
amenaza en cuanto factores que propician la manipulación del consenso. De todas formas, ten-
dremos que prepararnos para la “teledemocracia”, una manera de expresar el consenso que muy 
probablemente se transformará en el rasgo peculiar de la democracia del próximo siglo.

53	 Para G. Mosca, una constante de la cultura y de la historia es “la existencia de dos clases de perso-
nas: los gobernantes y los gobernados. La primera, que es siempre la menos numerosa, desempeña 
todas las funciones políticas, mopopoliza el poder y goza de las ventajas ligadas con el poder. En 
cambio la segunda, más numerosa, está dirigida y regulada por la primera de manera más o menos 
legal, o más o menos arbitraria y violenta...”. G. Mosca, “La classe politica”, en La sociologia del 
potere, Antología de textos preparada por F. Ferrarotti, Laterza, Bari, 1973, p. 51.

54	 “No se exagera –sostiene R. Michels– cuando se afirma que, entre los ciudadanos que gozan de 
derechos políticos, el número de los que sienten un intenso interés por el bien público es más bien 
modesto. Para la mayoría, la estrecha correlación entre el bien del individuo y el bien de la comui-
dad no resulta para nada evidente. La mayoría ni siquiera percibe que los asuntos de la institución 
denominada Estado influyen de manera relevante en sus intereses privados, en su prosperidad 
y en sus vidas...”. (“Il bisogno di direzione delle masse”, Ibíd., p. 113). El autor anota que a la 
mayoría de la gente les interesa mucho más si una carretera pasa en los linderos de su propiedad 
que las cuestiones de carácter general, y se burla, al igual que Stirner, de los discípulos de Kant 
y del “deber sagrado” hacia la res publica. La exclusión de muchos de la esfera de las decisiones 
constituye en realidad una autoexclusión: “la mayoría acepta de buen ánimo la presencia de hom-
bres dispuestos a ocuparse en su lugar de los negocios públicos. La necesidad de ser guiados, en la 
mayoría de los casos en la forma de un verdadero culto de los héroes, es una necesidad sin límites 
en las masas, incluso en las masas organizadas de los partidos obreros”. Ibíd., p. 119.

55	 “La tecnocracia, que parece haber sustituido en la conciencia moderna el mito clásico de la so-
focracia –anota Cerroni– adolece de las mismas antinomias que caracterizan a la burocracia”. U. 
Cerroni, La libertad de los modernos, Martínez Roca, Barcelona, 1972, p. 231.

56	 Muy cercanas resultan las objecciones a la democracia por parte de la teoría sistémica, y su re-
ducción a un elemento que incrementa la disfunción de un sistema. De acuerdo con el modelo 
de Lhuman, en un universo social marcado por una creciente diferenciación, desarticulación y 
fragmentación del universo político-social, las perspectivas para la democracia no resultan nada 



165

La tradición demócrata

halagüeñas. Niklas Luhman llama también la atención sobre la “disfunción” y el “desorden” intro-
ducidos en un sistema social por el conjunto de compensaciones y medidas asistenciales para los 
menos favorecidos. Entre los críticos de la democracia habría que incluir también las denuncias 
de autores marxistas de la democracia como expresión del espíritu burgués. De todas formas, en-
tre los marxistas actuales es muy común la tendencia a considerar la consolidación y ampliación 
de la democracia como un valor en sí y como la única estrategia posible para realizar los ideales 
socialistas.

57	 J. Schumpeter, “Dos conceptos de democracia”, en Filosofía política (A. Quinton ed.), ed. cit., p. 
234.

58	 A juicio de Schumpeter, “no existe nada que sea un bien común determinado en forma única 
acerca del cual todos los individuos estén de acuerdo o se los pueda convencer por la fuerza del 
argumento racional”, por la sencilla razón de que “para individuos y grupos diferentes el bien 
común significa necesariamente cosas diferentes”. Ibíd., p. 236.

59	 El autor cree que tiene sentido seguir hablando de volutad general, siempre y cuando la conciba-
mos como el resultado de una mezcla infinitamente compleja de voliciones, influencias, acciones 
y reacciones, más que como una entidad metafísica a la que se recurre para disfrazar intereses 
concretos.

60	 “Seguimos afrontando la necesidad práctica de atribuir a la voluntad del individuo una inde-
pendencia y una calidad racional totalmente poco realista. Para sostener que la voluntad de los 
ciudadanos per se es un factor político que merece respeto –sostiene Schumpeter– tal voluntad 
debe existir primero. Es decir, debe ser algo más que un conjunto indeterminado de impulsos 
vagos que se mueven sin fijeza alrededor de lemas dados e impresiones erradas. Todos tendrán 
que saber definitivamente lo que desean” (Ibíd., p. 240). “Los votantes –añade el autor– resultan 
jueces malos y ciertamente corrompidos de tales problemas, y a menudo son malos jueces de sus 
propios intereses a largo plazo, porque sólo la promesa a corto plazo tiene influencia política y 
sólo la racionalidad a corto plazo se afirma eficazmente” Ibíd., p. 252.

61	 Ibíd., p. 265.
62	 Ibíd., p. 266. El autor aclara además que “el método democrático no garantiza necesariamente una 

cantidad mayor de libertad individual que la permitida por otro método político en circunstancias 
similares. Puede muy bien ocurrir lo contrario”. Ibíd., p. 269.

63	 La diferencia entre regímenes democráticos y despóticos estaría por lo tanto en la lucha compe-
titiva (competitive struggle) por la conquista del voto popular entre varios grupos interesados en 
conquistar el liderazgo. “El método democrático –aclara Zolo al comentar las tesis de Schumpe-
ter– se reduce al intento de regular la competición política en formas análogas a las que regulan el 
mercado económico en un régimen de libre competencia”. D. Zolo, Op. cit., p. 80.

64	 Estas modalidades del juego democrático ya no aparecen “como una aberración por cuya ausencia 
oramos piadosamente” y están ya incluídas en la teoría relativa a los cimientos de la democracia. 
J. Schumpeter, Op. cit., p. 267.

65	 D. Zolo, Op. cit., p. 82. Sin embargo, Zolo coincide con Schumpeter en la convicción de que 
el ideal clásico de democracia, “surgido en el contexto de formaciones sociales elementales, no 
puede ser asumido como idea regulativa para sociedades complejas, informáticas y multimediales 
de un futuro ya a las puertas”. Ibíd., p. 92.

66	 F. A. Hayek, “Mayority Rule”, Democracy - Theory and Practice, ed. by J. Arthur, Wadsworth 
Publishing Company, Belmont, 1991. En este ensayo el autor precisa también las diferencias entre 
liberalismo y democracia, y sobre todo entre doctrinarios demócratas y auténticos liberales. “El 
liberalismo –escribe el autor– es una doctrina acerca de lo que debería ser la ley, la democracia 
es una doctrina acerca de la manera de determinar lo que llegará a ser ley”. Esta diferencia se 



166

Angelo Papacchini

le escapa al “doctrinario demócrata”, quien está convencido de que “la voluntad de la mayoría 
determina no solamente lo que es la ley, sino aquello que es una buena ley”. En cambio para un 
liberal ortodoxo la participación de la voluntad mayoritaria en la formación de una ley no asegura 
que se trate de una “buena” ley. Hayek no deja escapar la ocasión para denunciar el peligro de 
totalitarismo, a su juicio siempre latente en la teoría democrática: “la concepción central del de-
mócrata doctrinario –añade– tiene que ver con la soberanía popular. Esto significa para él que la 
regla de la mayoría es ilimitada e ilimitable. Por consiguiente el ideal de la democracia, concebido 
originariamente para prevenir cualquier poder arbitrario, se transforma en la justificación de un 
nuevo poder arbitrario” Ibíd., p. 100.

67	 Citado de J. De Zan, “Significación moral de la democracia”, en Ética comunicativa y democra-
cia, ed. cit., p. 313.

68	 “La participación de los ciudadanos en el proceso de elaboración de las decisiones colectivas a 
través del discurso público –sostiene De Zan– es uno de los bienes sustantivos que el orden polí-
tico debe promover”. Ibíd., p. 315.

69	 U. Cerroni, Regole e valori nella democrazia, ed. cit., p. 204.
70	 Ibíd., p. 50.



PARTE TERCERA

MODELOS DE 
FUNDAMENTACIÓN





Capítulo 7

EL PARADIGMA IUSNATURALISTA

El modelo por muchos siglos dominante en la fundamentación y justi-
ficación de los derechos humanos ha sido sin duda el iusnaturalista1. Las 
Declaraciones de los derechos del hombre del siglo XVIII se inspiran en la 
renovación moderna de la concepción iusnaturalista clásica, estoico-tomis-
ta, operada en la modernidad por autores como Grocio, Pufendorf y Locke. 
Los que redactan estos documentos conciben los derechos del hombre como 
“derechos naturales”, respaldados por la ley natural y por la naturaleza hu-
mana, y por consiguiente idealmente anteriores al contrato social y a la 
sociedad civil. El preámbulo que sustenta el articulado de la Declaración de 
derechos de la Revolución francesa habla de “droits naturels, inaliénables 
et sacrés de l’homme”, que los representantes del pueblo francés conside-
ran necesario rescatar del olvido y formular de manera solemne, para que 
las reclamaciones de los ciudadanos contra los abusos del poder se funda-
menten en principios simples e incontestables, y para evitar que el olvido 
o desprecio de los derechos siga provocando desgracias y corrupción. Al 
ser sustentados como derechos naturales, los derechos del hombre parecen 
adquirir una base sólida y firme: lejos de ser una creación artificial y contin-
gente, constituyen prerrogativas idealmente anteriores al Estado, que cada 
individuo recibe directamente de la naturaleza. 

Esta idea, que a finales del siglo XVIII se había consolidado como una 
verdad evidente para cualquier ser racional, constituye en realidad el resul-
tado de un largo proceso, que se inicia con el gran debate entre los pensa-
dores griegos entre physis y nomos, se desarrolla a través del estoicismo 



170

Angelo Papacchini

romano y del tomismo, y desemboca en la renovación del derecho natural 
realizada por los juristas y filósofos que inauguran la modernidad.

A pesar de los duros cuestionamientos por parte del utilitarismo, del his-
toricismo y del iuspositivismo, esta forma de concebir la sociedad y los 
derechos cuenta todavía con el respaldo de pensadores notables2 y sigue 
siendo la teoría más plausible para el sentido común, particularmente sen-
sible a una justificación de los derechos en términos de ley natural o de 
naturaleza humana.

El iusnaturalismo clásico 

Particular relevancia para el desarrollo de la tradición iusnaturalista re-
viste el gran debate que empieza en Grecia en los siglos V y IV A.C. acerca 
del carácter natural o convencional de la justicia, de las leyes y de la obliga-
ción ética y política. Al inicio parece prevalecer la convicción de que el or-
denamiento de la polis reproduce el modelo de un orden y de una legalidad 
natural, que le indican al gobernante y al legislador las pautas a seguir en 
la elaboración de las normas y de las leyes escritas. Entre las leyes válidas 
“por naturaleza” y las leyes que son el resultado de la iniciativa humana no 
existe conflicto, sino acuerdo y complementación recíproca: la ley natural 
legitima y confiere validez a las leyes positivas, elaboradas para controlar 
el dinamismo social y asegurar la armonía y la fuerza de la ciudad; de otro 
lado, la legalidad natural gana en claridad, reconocimiento y eficacia al ma-
terializarse y objetivarse en la legalidad positiva. Como diría Hegel, del 
mundo inconsciente y oscuro de lo natural la ley sale a la luz del día, ocupa 
un lugar en la plaza pública e impone un orden que, codificado y materia-
lizado en el contexto escrito, puede ser fácilmente conocido por todos los 
ciudadanos.

Pero el drama de Antígona tal como lo presentó Sófocles revela ya un 
desgarramiento en la conciencia griega, que amenaza con sacudir la unidad 
y la estabilidad de la vida de la polis. La tragedia pone de manifiesto la opo-
sición y, quizás, la inevitabilidad (de aquí el carácter trágico) de un conflicto 
radical y de una oposición antagónica entre la ley eterna no escrita, obra de 
los dioses, cuyo origen se pierde en la noche de los tiempos, y el decreto 
de un gobernante que, para defender los intereses vitales de la ciudad, viola 
uno de los derechos naturales que los griegos más apreciaban: ser sepulta-
dos con la honras debidas, evitando que el cuerpo quedara expuesto a la in-
temperie y a la furia de los elementos naturales3. El griego se ve así enfren-
tado al conflicto entre la lealtad a las normas naturales y a la justicia eterna, 
y la lealtad al orden convencional que quiere asegurar la supervivencia  



171

El paradigma iusnaturalista

del cuerpo político. Para Sófocles, la justicia verdadera parece estar del lado 
de las leyes no escritas, de los ágrafoi nomoi, de origen divino, válidos para 
todos los individuos y para todas las épocas. Pero el debate se complica 
y se enriquece en la medida en que las tesis opuestas entre sí encuentran 
partidarios tanto en los círculos progresistas y humanitarios, sensibles a los 
derechos individuales, como en los sectores aristócratas y conservadores. 
Así, mientras que para Hipias la referencia a una justicia natural constituye 
una manera de defender los ideales de igualdad y equidad, en contra de la 
arbitrariedad, la violencia y la injusticia de las leyes escritas, elaboradas 
para imponer intereses particulares, para Calícles y Trasímaco la reivindi-
cación de la ley natural sirve para justificar la desigualdad y el dominio del 
más fuerte y para cuestionar, en el caso de Calícles, el ordenamiento legal 
fundado sobre la intimidación que ejercen los débiles organizados contra 
los pocos que han recibido de la naturaleza el coraje, la fuerza, la virtud de 
mando y la valentía militar. De otro lado, Protágoras trata de encontrar en lo 
que es obra humana –en lo que es por convención–, el fundamento de una 
organización justa y razonable, en contra de la desigualdad y de la injusticia 
natural. De esta manera, vemos cómo ya en Grecia se proyectan en “la natu-
raleza” concepciones e ideales humanos opuestos entre sí. En la distinción 
entre el mundo de la naturaleza y el mundo de la cultura, y sobre todo en la 
tendencia a utilizar la justicia natural como un criterio absoluto para enjui-
ciar el orden ético-político existente, vemos ya anticipados algunos de los 
temas más característicos del iusnaturalismo moderno.

Estas ideas encuentran un desarrollo y una elaboración ulterior a través 
del pensamiento estoico, donde el ideal ético-político es el de vivir de acuer-
do con el orden racional de la naturaleza y en armonía con la justicia natural 
conocida a través de la recta razón. El hombre debe buscar y descubrir la ley 
natural o legalidad divina que le asigna a cada ser sus finalidades, deberes y 
derechos específicos. Cada criatura, y el hombre entre ellas, debe encontrar 
y descubrir su puesto en el cosmos, su destinación fijada a través de un plan 
riguroso, elaborado por el logos eterno e inmutable. Para los estoicos la na-
turaleza adquiere sin duda un carácter normativo y sirve para sustentar los 
ideales humanitarios de hermandad, igualdad y respeto de la personalidad 
de todo ser humano. En el pensamiento estoico es el ordenamiento cósmico, 
que tiene su origen en la racionalidad del Logos divino, lo que fija al hombre 
el sistema de deberes y lo que sustenta y justifica sus derechos. El sistema 
de obligaciones se funda en “la recta razón de la naturaleza”, en la “ley 
eterna” que, anterior y superior a la ley de la ciudad, impone un respeto por 
todos los seres humanos, independientemente de su condición de bárbaros 
o esclavos. De esta forma empieza a ganar terreno la idea de una norma de 



172

Angelo Papacchini

humanidad y justicia independiente del poder del Estado, de innegable im-
portancia para la genealogía de los derechos humanos.

Particular atención merece la obra de Cicerón, puesto que las nociones 
estoicas de naturaleza, ley natural y humanidad llegaron a la posteridad a 
través de los escritos del jurista romano, que ejerció una enorme influencia, 
tanto en los pensadores de la edad media como en los teóricos del iusna-
turalismo moderno. A juicio de Cicerón, cualquier investigación acerca de 
la naturaleza de la moral, del derecho y del orden social debe partir de la 
“naturaleza”, que es la fuente del derecho y que constituye un sólido punto 
de referencia frente a la variedad y multiplicidad de opiniones4. Gracias 
a las indicaciones de la naturaleza, disponemos de criterios seguros para 
diferenciar lo justo de lo injusto, una buena ley de un decreto arbitrario, lo 
moralmente permitido de las normas y prácticas inmorales y repugnantes5. 

En la naturaleza descubrimos la ley natural, que constituye la regla de lo 
justo y de lo injusto (“juris atque injuriae regula”)6. El autor aclara que si 
bien en el lenguaje popular resulta a veces necesario “llamar ley, como lo 
hace el vulgo, a aquella regla escrita que sanciona lo que quiere por medio de 
mandatos o de prohibiciones”, cuando se trata de establecer lo que es justo 
“es necesario partir de aquella suprema ley nacida con anterioridad a todos 
los siglos, anterior a cualquier ley escrita y a la constitución de cualquier 
ciudad (ab illa summa lege capiamus exordium, quae saeculis omnibus ante 
nata est quam scripta lex ulla, aut quam omnino civitas constituta)”7. En el 
De republica se precisa todavía más el sentido y el alcance de la ley natural: 
el autor aclara que la verdadera ley, en cuanto expresión del orden natural, 
es eterna y universal, es decir es la misma en todas partes, tanto en Roma 
como en Atenas, y no puede ser derogada o violada por decretos del senado 
o por decisiones de asambleas populares8. Esta ley natural sirve de criterio 
para juzgar los regímenes políticos existentes9. 

Cicerón añade que la naturaleza ha dotado al ser humano de la recta 
ratio, es decir de las herramientas racionales apropiadas para descubrir, 
descifrar e interpretar el orden natural10, e insiste en el hecho de que esta 
capacidad no se reduce a unos pocos privilegiados sino a todos los hombres, 
igualmente capaces de percibir las indicaciones de la naturaleza y de vivir 
en conformidad con ellas. Por consiguiente, la ley natural resulta universal 
en un doble sentido: de un lado tiene igual vigencia para todos, indepen-
dientemente de las diferencias de raza, estirpe, nacionalidad o religión; del 
otro, todos los hombres tienen igual acceso a su conocimiento y a su prácti-
ca11. Con esta idea de una igualdad substancial frente a la ley natural y frente 
a la naturaleza se relaciona además la idea de una dignidad y de un valor 
ligados simplemente con la humanitas, con la simple pertenencia al género 



173

El paradigma iusnaturalista

humano y con el destino superior de los humanos, quienes por sus capaci-
dades racionales y su sentido de lo justo pueden reivindicar un parentesco 
con los dioses. “La naturaleza –escribe en El tratado de los deberes– nos 
ha impuesto una misión en la vida, la cual, por su gran nobleza, nos sitúa 
muy por encima de los demás seres animados [...] Debemos sentir respeto 
por los demás hombres, primeramente por los más honestos y seguidamente 
por los demás”12. 

Doce siglos después, el pensamiento tomista retoma y reelabora, en la 
perspectiva cristiana, las ideas de naturaleza y de ley natural. Para S. Tomás 
la lex naturalis no es sino la aplicación al hombre de la lex aeterna y de la 
ratio divina, que vale para todo el orden de la creación. La naturaleza no es 
estudiada iuxta propria principia, sino como un conjunto de símbolos que 
el hombre debe descifrar, para poder descubrir el plan de la divinidad, lo 
que ésta espera del hombre, los deberes, obligaciones y derechos relacio-
nados con la estructura y el carácter de su propia naturaleza. El texto de un 
tomista del siglo XX ilustra muy bien este concepto de naturaleza y de ley 
natural. La verdadera filosofía de los derechos de la persona humana –escri-
be Maritain– descansa sobre la idea de ley natural. La misma ley natural que 
nos prescribe nuestros deberes más fundamentales, y en virtud de la cual 
obliga toda ley, es también la que nos asigna nuestros derechos fundamen-
tales. Porque estamos empeñados en el orden universal, en las leyes y las 
regulaciones del cosmos y de la inmensa familia de las naturalezas creadas 
(y en definitiva en el orden de la sabiduría creadora), y porque al mismo 
tiempo tenemos el privilegio de ser espíritus, poseemos derechos frente a 
los otros hombres y a todo el conjunto de las criaturas. En último análisis, 
como toda criatura no obra sino en virtud de su Principio, que es el Acto 
puro; como toda autoridad digna de ese nombre, es decir, justa, no obliga 
en conciencia sino en virtud del Principio de los seres, que es la Sabiduría 
pura, de igual modo todo derecho poseído por el hombre no es poseído sino 
en virtud del derecho poseído por Dios, que es la justicia pura, de ser respe-
tado, obedecido y amado...13. Por lo tanto, la ley natural expresa la exigencia 
de respetar un ordenamiento impuesto por Dios a todo el universo creado 
y le fija a cada ser deberes y derechos de acuerdo con este orden eterno. La 
ley positiva y el derecho de gentes no constituyen sino “una prolongación o 
una extensión de la ley natural”.

Conviene destacar el hecho de que en S. Tomás, al igual que en casi to-
dos los pensadores de la antiguedad y de la edad media, la ley natural está 
ligada con obligaciones, más que con derechos: la ley natural es pensada 
antes que todo como una fuente de obligaciones para un ser finito, que debe 
adecuar su conducta a estos dictados eternos. En caso de que se pudiese  



174

Angelo Papacchini

hablar de derechos, sólo se podría pensar en reivindicaciones de valor y 
alcance limitado, debido a la finitud de la naturaleza humana. Las obliga-
ciones, en cambio, revisten un carácter absoluto e incondicionado. Además, 
la concepción tomista fuertemente jerarquizada de la estructura social pa-
recería justificar diferencias significativas entre las clases de deberes que 
competen a los diferentes sujetos que integran el orden social. 

En fin, S. Tomás insiste en el carácter trascendente de la ley natural, que 
no es posible pensar como una libre creación de la personalidad humana. 
En el tratado De veritate, el doctor angelicus sostiene que “el hombre no 
pone por sí mismo la propia ley, sino que a través del acto de conocimiento, 
con el que reconoce la ley hecha por otro, se encuentra vinculado al cum-
plimiento de la ley” (Quaestio 17, ad. I). Fiel a esta idea, Maritain condena 
como ilusoria la idea de Rousseau y Kant de “fundar los derechos de la 
persona humana sobre la pretensión de que el hombre no está sometido a 
ninguna ley más que a la de su voluntad y libertad, y que no debe obedecer 
más que a sí mismo”14. La lex naturalis no es sino la aplicación a los seres 
racionales creados de la lex aeterna y de la ratio divina, que Dios se ha dado 
a sí mismo y a todo el orden de la creación. Esta racionalidad eterna cons-
tituye el origen y la fuente tanto de la obligación como de todo el complejo 
sistema de privilegios y derechos. 

El iusnaturalismo moderno

El proceso que lleva a cuestionar estos postulados básicos del iusnatu-
ralismo tomista es más bien complejo y, a veces, contradictorio. En vano 
buscaríamos en los principales exponentes del iusnaturalismo moderno un 
corte radical con la tradición tomista en cuanto al origen divino de la ley 
natural. Autores como Grocio, Locke y Pufendorf subrayan el origen divino 
del derecho natural y presentan como un postulado básico la idea de que esta 
ley, fundamento de los derechos y deberes naturales, es “la ley que Dios, 
artífice de la naturaleza, ha puesto en el corazón de todos los mortales para 
distinguir lo que es moral de lo que es censurable, prescribiendo lo primero 
y prohibiendo lo segundo”. Dios sigue siendo el fundamento último, indis-
cutido e indiscutible, del orden y de la legalidad de la naturaleza creada; son 
los dictados eternos de Dios los que siguen justificando en última instan-
cia obligaciones y derechos. En el caso de Locke, el padre del liberalismo 
moderno, la legislación humana debe ceñirse tanto a las pautas de la ley 
divina positiva, que Dios hace conocer al hombre a través de la revelación, 
como a los preceptos fundamentales de la lex divina naturalis, que se iden-
tifica con el orden racional de la naturaleza creada y resulta accesible a la  



175

El paradigma iusnaturalista

racionalidad humana sin necesidad de una revelación. Las dos leyes, la reve-
lada y la natural, emanan por igual de la racionalidad y de la eterna voluntad 
de Dios. Toda obligación remite al ser divino, “puesto que hemos recibido 
de él el ser y el obrar, lo uno y lo otro dependientes de su voluntad; en Dios 
se resuelve, en definitiva, toda obligación, y nosotros estamos obligados a 
prestar obediencia al mandato de su voluntad”15. Es la voluntad divina la 
que fundamenta toda obligación moral: “para fundar la moralidad sobre sus 
bases verdaderas –continúa Locke– y mostrar cómo de esta fundamentación 
se puede deducir la obligación que ella implica, debemos demostrar, ante 
todo, una ley que siempre presupone un legislador: alguien que posee poder 
soberano y derecho de mando, junto con el poder de premiar y castigar de 
acuerdo con leyes por él mismo establecidas. Este legislador soberano, que 
prescribe reglas y limitaciones a las acciones humanas es Dios, su creador, 
de quien ya hemos demostrado la existencia”16. 

Sin embargo, a pesar de estos lazos de continuidad con el pensamiento 
clásico y con la tradición tomista en cuanto al origen trascendente de la ley 
natural, en estos autores que inauguran la modernidad en el pensamiento 
ético-jurídico-político las nociones básicas de ley natural y naturaleza hu-
mana adquieren un sentido distinto. Entre los exponentes del iusnaturalismo 
moderno se afianza la tendencia a acentuar el carácter inmanente de la ley 
natural, que deriva su valor de su propia racionalidad interna, antes que de 
la divinidad: la norma natural es válida porque es racional, y por esto la di-
vinidad la respalda. Además, en consonancia con el desarrollo de un espíritu 
fuertemente individualista –uno de los rasgos más peculiares de la moder-
nidad–, la ley natural es pensada para reivindicar derechos, antes que para 
sustentar obligaciones. Se afianza al mismo tiempo una interpretación de la 
ley natural centrada en la idea de una igualdad originaria entre todos los in-
dividuos, que contrasta con la concepción jerarquizada del orden natural tan 
característica de los autores de la edad media. En fin, el esfuerzo por sus-
tentar sobre bases racionales el valor de la ley natural corre paralelo con la 
tendencia a valorar el orden político como el producto de una decisión libre 
y de un contrato entre individuos originariamente independientes, que crean 
este poder para proteger los derechos y libertades recibidos de la naturaleza. 

a. Papel activo de la razón
En los exponentes de la Modernidad aumenta siempre más la impor-

tancia asignada a la racionalidad humana, que no se limita a descifrar y a 
reconocer los dictados de la naturaleza y de la racionalidad divina, y empie-
za a asumir poco a poco la función de instancia legisladora. No se trata de 
un corte radical, sino de un proceso lento e imperceptible, a través del cual  



176

Angelo Papacchini

algunos axiomas fundamentales del iusnaturalismo clásicos quedan rele-
gados al olvido, y se consolida la tendencia a justificar derechos y obliga-
ciones con base en las indicaciones e intuiciones de la recta razón, el único 
criterio de verdad confiable. Un autor como Grocio, si bien no niega en 
ningún momento el origen divino de la ley natural, prefiere sustentar los de-
rechos naturales en las evidencias de la razón, es decir en la capacidad que 
tiene el hombre de demostrar, partiendo de ciertos rasgos característicos de 
su propia naturaleza, un conjunto de derechos y de obligaciones. Coherente 
con este enfoque profundamente racionalista, Grocio se atreve además a 
afirmar que incluso en la eventualidad de que Dios no existiese, el orden 
natural de los derechos, evidente para la razón, seguiría conservando su 
validez. Esta tendencia se consolida con Pufendorf quien, de un lado, consi-
dera innecesaria y superflua la referencia a la divinidad para determinar las 
normas naturales y del otro, tiende a considerar la naturaleza en general y 
la naturaleza humana en particular con un fuerte acento empirista y natura-
lista. El hombre aparece, de esta manera, como un conjunto, no necesaria-
mente armónico, de instintos, racionalidad y circunstancias concretas que 
determinan su condición y lugar en el universo. De esta forma se afianza el 
proceso que desembocará en la reivindicación por parte de filósofos como 
Rousseau y Kant de la autonomía moral y política del ser humano y de su 
derecho a obedecer solamente a las leyes emanadas de su voluntad racional, 
responsable y libre.

b. Ley natural, estado de naturaleza y derechos naturales 
Otra característica peculiar de los iusnaturalistas modernos es la ten-

dencia a recurrir a la ficción del “estado de naturaleza” para determinar el 
carácter auténtico de la ley natural y de la naturaleza humana, al igual que 
para reconstruir la genealogía del poder político. Para comprender bien en 
qué consiste el poder político y para remontarnos a su verdadera fuente –
escribe Locke–:

Será forzoso que consideremos cuál es el estado en que se encuentran naturalmente 
los hombres, a saber: un estado de completa libertad para ordenar sus actos y para 
disponer de sus propiedades y de sus personas como mejor les parezca, dentro de 
los límites de la ley natural, sin necesidad de pedir permiso y sin depender de la 
voluntad de otra persona17.

Gracias a la ficción del estado de naturaleza, que en pocos casos es con-
cebido como un momento o etapa de la historia humana, autores como Loc-
ke, Grocio y Pufendorf parecen disponer de un dispositivo eficaz para deter-
minar la noción de naturaleza humana, el destino del hombre, sus derechos 



177

El paradigma iusnaturalista

y obligaciones. En ese espejo no deformado por las actuaciones arbitrarias 
de los hombres, ni por las sedimentaciones de la historia, cada cual debería 
poder percibir con claridad meridiana las potencialidades auténticas y ver-
daderas del ser humano, al igual que el sentido y el alcance de la ley natural. 
La descripción de este estado ideal adquiere así un carácter prescriptivo y 
normativo, puesto que indica el derrotero de la acción humana, los fines 
esenciales hacia los que el hombre debe dirigir sus esfuerzos18. 

En ese estado de naturaleza sólo impera la ley natural, que por consi-
guiente puede ser percibida de manera más clara y precisa que en el estado 
civil, en el que aparece siempre mezclada con las leyes positivas19. Al igual 
que los estoicos, los iusnaturalistas modernos insisten en la capacidad de 
todos los seres humanos de conocer por medio de su razón el contenido 
de esta ley. “La razón, que coincide con esa ley, –escribe Locke– enseña a 
cuantos seres humanos quieran consultarla que, siendo iguales e indepen-
dientes, nadie debe dañar a otro en su vida, salud, libertad o posesiones; 
porque siendo los hombres todos la obra de un Hacedor omnipotente e infi-
nitamente sabio, siendo todos ellos servidores de un único Señor soberano, 
llegados a este mundo por orden suya y para servicio suyo, son propiedad 
de ese Hacedor y Señor que los hizo para que existan mientras le plazca a 
El y no a otro. Y como están dotados de idénticas facultades y todos partici-
pan en una comunidad de Naturaleza, no se puede suponer que exista entre 
nosotros una subordinación tal que nos autorice a destruirnos mutuamente, 
como si los unos hubiésemos sido hechos para utilidad de los otros, tal y 
como fueron hechas las criaturas de rango inferior, para que nos sirvamos 
de ellas”20. Entre los preceptos de la ley natural se encuentra así la obliga-
ción de un respeto por todos los hombres, fundada en la unidad originaria 
y en la igualdad de todos los miembros del género humano, al igual que 
otros deberes ligados con la conservación de la vida, con la prohibición de 
la violencia hacia la vida y los bienes de los demás y con la solidaridad21. 

 Al mismo tiempo, la ley natural sirve también y sobre todo para susten-
tar derechos, es decir los así denominados derechos naturales (derecho a la 
vida, a la salud, a la libertad y a la propiedad), amparados por la ley natural, 
inherentes a la naturaleza humana y por tanto independientes del poder arbi-
trario del Estado. La obligación de no recurrir a la violencia en el trato con 
los demás y a respetar sus vidas y sus bienes se basa en realidad en un de-
recho originario de cada individuo, derivado directamente de la naturaleza, 
a conservar su vida, a desarrollar sus talentos y a adquirir propiedades para 
poder realizar sus planes de seguridad y de felicidad. Resulta en la práctica 
imposible deslindar o separar derechos y obligaciones, que se implican y pre-
suponen recíprocamente; pero este cambio de perspectiva y esta tendencia  



178

Angelo Papacchini

a centrar la atención en los derechos, antes que en los deberes, es un síntoma 
muy claro de un cambio de mentalidad frente a la edad feudal, y una mues-
tra patente de ese proceso inarrestable de afirmación de la singularidad y de 
la subjetividad, tan peculiar de la época moderna22. 

Casi todos los autores de la modernidad insisten en la igualdad originaria 
de derechos: en el estado de naturaleza todos los individuos gozan de igua-
les derechos naturales, de un igual derecho a la vida y a la apropiación de 
la tierra. “El estado de naturaleza –escribe Locke– es también un estado de 
igualdad, dentro del cual todo poder y toda jurisdicción son recíprocos, en 
el que nadie tiene más que otro, puesto que no hay cosa más evidente que el 
que seres de la misma especie y de idéntico rango, nacidos para participar 
sin distinción de todas las ventajas de la Naturaleza y para servirse de las 
mismas facultades, sean también iguales entre ellos, sin subordinación ni 
sometimiento...”23. La igualdad natural entre los hombres se considera algo 
evidente de por sí, que por lo tanto no necesita complejas argumentaciones 
o demostraciones. 

c. Necesidad de un orden social para garantizar
y asegurar los derechos naturales 

En polémica con las tesis de Hobbes, Locke sostiene que el estado de na-
turaleza no puede ser asimilado a una condición de conflicto, violencia y de 
constante amenaza de guerra24. Sin embargo, el padre del liberalismo tiene 
también que admitir la posibilidad de actos criminales y violentos, que ponen 
en entredicho la tranquilidad, la armonía y la paz del estado de naturaleza: 
es suficiente que una sola persona viole las reglas de convivencia dictadas 
por la naturaleza para que el orden natural inmediato entre en crisis. Ante la 
carencia de leyes positivas y de un poder coactivo común que se encargue 
de hacer justicia y de castigar los actos criminales, en el estado de naturaleza 
cada individuo posee el derecho de ejecutar por sí mismo la ley natural25; eso 
da lugar a abusos y a reacciones desmedidas que fomentan a su vez nuevos y 
más graves actos de violencia, y acaban por instaurar un estado de guerra, es 
decir “un estado de odio y de destrucción”. De aquí la necesidad de un pacto 
social, por medio del cual se establece “el poder civil, el remedio apropiado 
para los inconvenientes que ofrece el estado de naturaleza”26. 

En la sociedad civil o política, fundada en el consenso libre de todos27, 
cada miembro confía en el cuerpo común su derecho originario de ejecutar 
directamente la ley natural, y gana a cambio seguridad y protección. La 
finalidad de la sociedad civil –escribe Locke–,



179

El paradigma iusnaturalista

Es evitar y remediar los inconvenientes del estado de naturaleza que se producen 
forzosamente cuando cada hombre es juez de su propio caso, estableciendo para 
ello una autoridad conocida a la que todo miembro de dicha sociedad pueda recurrir 
cuando sufre algún atropello, o siempre que se produzca una disputa a la que todos 
tengan obligación de obedecer28.

 Más en concreto, por medio del pacto de asociación el individuo delega 
en el poder civil –que adquiere de esta manera el monopolio de la coacción– 
los poderes básicos de los que goza en el estado de naturaleza, es decir “el 
poder de hacer lo que bien le parece para su propia salvaguardia y la de los 
demás, dentro de la ley natural”, y “el de castigar los delitos cometidos con-
tra la ley”29. El contrato originario podría aparecer como un mal negocio y 
una pérdida de poder para el individuo; sin embargo, una evaluación global 
muestra que se trata en realidad de una ganancia considerable, puesto que la 
limitación del albedrío absoluto del estado de naturaleza queda ampliamen-
te compensado por una mayor seguridad para los derechos naturales, que 
en el interior de la sociedad civil cuentan con un poder común encargado 
de protegerlos. 

Esta teoría de los derechos naturales presupone una nueva concepción 
de la naturaleza y de los fines del poder político, que sólo se legitima en la 
medida en que respeta y garantiza los derechos y libertades básicas de los 
ciudadanos. El núcleo de esta filosofía –anota W. Euchner en su análisis del 
pensamiento político de Locke– “es una teoría de la legitimación, de los fi-
nes y de los límites del poder estatal, que circunscribe desde una perspectiva 
claramente iusnaturalista las relaciones entre autoridad política y ciudada-
nos. El poder estatal obtiene su legitimación por medio de los ciudadanos, 
concebidos como propietarios, que utilizan el poder del Estado como un 
instrumento para proteger sus derechos naturales, su derecho a la propiedad 
pero también a la incolumidad física. El límite del poder estatal reside preci-
samente en esta intangible posición jurídica de los ciudadanos”30. La teoría 
de los derechos naturales aparece así como un dique frente al poder arbitra-
rio, en la medida en que fija unos límites jurídicos y morales infranqueables. 

d. Una noción diferente de naturaleza humana y de ley natural,
que prepara la disolución de la teoría iusnaturalista

Este modelo lockiano de los derechos naturales sustentados en la ley 
natural y protegidos por el poder de la sociedad civil, ha tenido una enorme 
influencia en las reivindicaciones de derechos de las grandes revoluciones 
burguesas y en general en la tradición liberal. No contó con igual suerte el 
paradigma de Hobbes, que merece sin embargo un breve análisis, puesto que 



180

Angelo Papacchini

a nuestro juicio plantea ya algunos principios y postulados que acabarán por 
minar los cimientos sobre los que se asentaba el modelo iusnaturalista. Con 
Hobbes se afianza la tendencia a buscar una fundamentación inmanente de 
los derechos y de la obligación moral y política. El autor del Leviatán habla 
sin duda de ley natural y de naturaleza humana. Sin embargo, esta última 
deja de ser el signo que el hombre debe descifrar para adivinar su destina-
ción en el orden normativo de la creación, y se identifica siempre más con el 
conjunto de pulsiones, deseos y cálculo racional. En el pensamiento clásico 
la naturaleza o esencia humana constituía un problema de hermenéutica: 
captar su sentido significaba entender los designios del creador, su voluntad 
en relación con la criatura humana. En el modelo hobbesiano, en cambio, 
parece afianzarse una concepción descriptiva, más que normativa, de la na-
turaleza humana, es decir la tendencia a describir lo que el ser humano de 
hecho es, y no lo que nos gustaría que fuese: un individuo con necesidades 
vitales por satisfacer, con pulsiones egoístas, con un afán insaciable de in-
crementar su poder y con una racionalidad limitada. 

Una modificación similar se realiza en la concepción hobbesiana de la 
ley natural, que parece reducirse a veces a un conjunto de normas pragmá-
ticas, dictadas por la razón y reforzadas por la experiencia, que le indican 
al ser humano el camino a seguir para dominar o canalizar las pulsiones 
destructivas, conservar el derecho a vivir y construir la paz. Una ley de na-
turaleza (lex naturalis) –escribe Hobbes– “es un precepto, o regla general, 
encontrada por la razón, por la que se prohíbe al hombre hacer todo lo que 
es perjudicial para su vida, o que lo priva de los medios para conservarla; 
y le prohíbe omitir aquello por medio del cual piensa poderla conservar 
mejor”31. Más que designar un orden preexistente y trascendente, la ley na-
tural tiende así a traducirse en un conjunto de pautas racionales, dictadas 
por el imperativo vital de autoconservación. Enfrentada con las pulsiones 
que alimentan conflictos y guerras, la razón humana se ve obligada a buscar 
una solución viable a la lucha a muerte y a la posible autodestrucción. Si no 
existe un sentido previo o un orden trascendente, impuesto por la racionali-
dad divina o por la “Naturaleza”, que trace el camino a seguir, no le queda 
al ser humano opción distinta que la de recurrir a su propia razón para tratar 
de instaurar, partiendo de las condiciones reales de insociabilidad, luchas y 
escasez de recursos, una convivencia ordenada32. A partir de este esfuerzo 
constructivo se van delinenando los postulados y normas que denominamos 
leyes de la naturaleza33. 

Al mismo tiempo, esta ley concebida como máxima de conducta para 
evitar la destrucción y consolidar la paz presupone un conocimiento apro-
piado de las leyes inmanentes a la conducta real de los hombres, es decir de 



181

El paradigma iusnaturalista

las leyes que describen el juego de las interacciones humanas, la dinámica 
de los impulsos, los procesos de composición de fuerzas; en otras palabras, 
la legalidad del universo humano, que a juicio de Hobbes no difiere sustan-
cialmente de la legalidad que impera en la naturaleza, y que por lo tanto es 
posible describir con un método y una precisión similares a los de las cien-
cias físico-matemáticas. La ley natural como pauta de conducta presupone 
así un conjunto de leyes descriptivas acerca de la práctica y la conducta real 
de los hombres, sus respuestas y reacciones frente a un peligro o amenaza34.

Si no existe una noción normativa de la naturaleza humana y si la ley 
natural parecería haber perdido la connotación clásica de un orden impuesto 
por la naturaleza o por la divinidad, ¿cómo fundar derechos y obligaciones? 
Frente a esta pregunta Hobbes contesta que efectivamente en el interior del 
estado de naturaleza es posible hablar de derechos naturales, a pesar de que 
no exista un poder moral o jurídico que los respalde. A su juicio la noción 
de derecho es originariamente independiente de la de ley, puesto que “el 
derecho consiste en la libertad de hacer o no hacer, mientras que la ley de-
termina y vincula a uno de los dos. Por consiguiente ley y derecho (ius y lex) 
difieren como la obligación y la libertad...”35. Lo específico del estado de 
naturaleza es la falta de límites de estos derechos naturales originarios, en 
la medida en que “todos tienen derecho a todas las cosas, incluso al cuerpo 
de los demás”36. Como bien lo anota Macpherson, Hobbes asumió “como 
fuente suficiente de derechos la igual necesidad de todos de conservar su 
propio movimiento”37, por lo que el derecho fundamental a la vida y a un 
trato igual no es deducido o derivado de una intención divina, del común 
origen de la actividad creadora divina o de una finalidad transcendente, sino 
simplemente de la observación del hombre en su condición real. En cuanto 
seres naturales y sistemas vitales en movimiento, los hombres comparten el 
mismo impulso a reproducir y continuar el movimiento y la vida; pero com-
parten también una condición de inseguridad y de peligro para su vida, en la 
medida en que cada cual, aún el más débil, está en condición de matar y de 
acabar con el movimiento vital del otro. De esta igualdad en la inseguridad 
y en el impulso a conservar la vida, comprobada a través de la observación 
empírica, Hobbes deduce y fundamenta una igualdad de derecho. Su proce-
dimiento –señala Macpherson– “no es demostrar que un hecho implica un 
derecho, sino simplemente asumir que se verifica esto porque no existen ra-
zones de que no sea así; si no existe razón para que un hombre deba creerse 
superior a los demás, entonces es evidente que no debe hacerlo”38. 

En la práctica, estos derechos pensados por fuera de cualquier clase de 
obligaciones engendran de hecho una condición de violencia y de mise-
ria, una lucha generalizada de todos contra todos, alimentada por el deseo  



182

Angelo Papacchini

incesante de cada individuo de ampliar su poder y sus posesiones39, la des-
confianza hacia los demás y el deseo de reconocimiento o de gloria. Frente 
a este estado de angustia y de inseguridad40, se impone la búsqueda de un 
orden social en el que se limite este derecho de todos a todas las cosas y se 
establezcan las condiciones de posibilidad para que todos puedan gozar de 
verdad de su derecho a la vida. Por consiguiente, “es un precepto o regla ge-
neral de la razón, que cada hombre deba tender a la paz, por lo menos hasta 
que tenga la esperanza de obtenerla; y cuando no puede, que le esté permi-
tido buscar y usar todas las ayudas y ventajas de la guerra. La primera parte 
de esta regla contiene la primera y fundamental ley de la naturaleza, que es 
es la de buscar la paz y conformarse con ella; la segunda parte contiene la 
suma del derecho de naturaleza, es decir, la de defenderse a sí mismos con 
todos los medios posibles”41. Es necesario “salir de la miserable condición 
de guerra que es la necesaria consecuencia de las pasiones naturales de los 
hombres, cuando falta un poder visible que las mantenga en sujeción y los 
vincule, con el miedo a los castigos, a cumplir los pactos y a la observancia 
de las leyes de naturaleza”42. Por consiguiente el Estado, el gran Leviatán, 
constituye la única garantía real frente a la inseguridad43. 

Con Hobbes, quien se mueve por un camino ya abierto por Maquiavelo, 
empieza a afirmarse una concepción inmanente de la obligación y de los de-
rechos. Problemáticos resultan, sin embargo, los resultados alcanzados por 
este tipo de fundamentación, que parece concluir en el absolutismo, en la 
afirmación de los derechos supremos de la gran maquinaria del poder creada 
por el hombre y en la negación de todo derecho individual inalienable. Esta 
visión inmanente del ser humano como un conjunto de apetitos, pasiones 
y racionalidad, por fuera de toda visión trascendente, divina o teleológica, 
constituye de todas formas un eslabón indispensable para comprender el 
desarrollo posterior de las teorías utilitaristas e historicistas.

Rasgos iusnaturalistas en la declaración de derecho

 de la revolución francesa

El carácter escueto de la Declaración, que en contra de la propuesta de 
Sieyés de una exposition raisonnée, se limita a formular los derechos sin 
entrar a precisar o definir la base ético-filosófica que los sustenta, no per-
mite una referencia expresa a ideas básicas de la teoría iusnaturalista como 
el estado de naturaleza, la ley natural; ni siquiera se menciona la palabra 
Naturaleza. De todas formas no es difícil advertir, detrás de los enuncia-
dos explícitos, la presencia de estas nociones compartidas por la mayoría 
de los maestros de la ciencia jurídica y política de los siglos XVII y XVIII, 



183

El paradigma iusnaturalista

e incorporadas de hecho en la percepción del mundo, de la libertad y del 
poder de la mayoría de los hombres cultos de la época44. La casi totalidad 
de los revolucionarios franceses considera el orden natural como una base 
confiable para la libertad, la propiedad, la seguridad y los demás derechos 
básicos, que al estar inscritos directamente en el orden de la naturaleza, ad-
quieren un carácter sagrado, inalienable e imprescriptible. El orden natural, 
a su juicio accesible y comprensible para todos45, indicaría con claridad las 
intenciones de la Naturaleza acerca del ser humano, destinado a ejercer la 
libertad, a adquirir propiedades, a gozar de seguridad en su vida y a buscar 
a su manera una vida feliz y productiva. Por consiguiente, ningún poder 
humano está autorizado a desconocer o violar estas directrices inequívocas 
de la Naturaleza; y en la medida en que estas libertades son idealmente ante-
riores al Estado, este último no puede desconocerlas o limitarlas de manera 
arbitraria. El arraigo en el orden natural ubica de una vez a los derechos en 
el plano de lo absoluto e imperecedero, al amparo de las contingencias de la 
historia y del albedrío de los gobernantes.

Junto con la enumeración de los derechos naturales e imprescriptibles 
(libertad, igualdad, propiedad y resistencia a la opresión), los revolucio-
narios franceses comparten también con los maestros del iusnaturalismo 
moderno la forma de concebir las relaciones entre libertad individual, dere-
chos naturales y sociedad civil, al igual que la confianza en la posibilidad de 
reconstruir sobre bases racionales sólidas un nuevo orden social. Puesto que 
“el fin de toda asociación política es la conservación de los derechos natura-
les e imprescriptibles del hombre”, el orden político resulta subordinado al 
orden natural, que sirve de criterio y pauta para juzgar el derecho positivo y 
las instituciones46. El orden natural, en el que los revolucionarios franceses 
descubren una base firme y sólida para la libertad humana y para los dere-
chos básicos, se transforma así en un paradigma normativo para verificar 
la legitimidad de lo existente. Cuando los protagonistas de la Revolución 
proclaman de manera solemne que “les hommes naissent et demeurent li-
bres et égaux en droits; les distinctions sociales ne peuvent être fondées que 
sur l’utilité commune”, es evidente de que no pretenden enunciar un simple 
juicio empírico, derivado de la experiencia, sino un postulado ligado con 
la auténtica naturaleza del ser humano47. Lejos de reducirse a un atributo 
accidental y aleatorio, la libertad está inscrita en la esencia misma de la na-
turaleza humana. Por consiguiente, la expresión hombre-esclavo resulta una 
contradicción en los términos y la existencia de hecho de esta contradicción 
debe ser eliminada, al igual que todo elemento absurdo que no resiste al 
examen de la razón. El enunciado acerca de la libertad originaria de todos 
los humanos, heredado de la tradición humanista de Occidente, adquiere un 



184

Angelo Papacchini

carácter normativo y expresa un “deber ser” contra la realidad de someti-
miento y servidumbre: a pesar de que los hombres de hecho nacen someti-
dos y esclavizados, y a pesar de que la sociedad se encarga de acentuar las 
limitaciones a la libertad, los hombres deberían ser considerados y tratados 
como entes por naturaleza libres. Algo parecido sucede con el axioma de la 
igualdad originaria, inscrita en el orden de la naturaleza, que se transforma 
en un poderoso argumento en contra de la discriminación legal y de los pri-
vilegios: a pesar de las diferencias naturales o de las diferencias de poder, 
todos los individuos comparten por igual la dignidad humana. 

Con el modelo iusnaturalista moderno los constituyentes franceses con-
dividen en fin la intuición básica de la libertad como espontaneidad origi-
naria y como independencia frente a las interferencias externas. “La liberté 
–reza el artículo cuarto– consiste à pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à 
autrui”. La libertad del sujeto parece limitarse a la garantía de un espacio 
vital de movimiento, actividad o goce, al amparo de toda interferencia ex-
terna. Por supuesto, es importante la aclaración de que nuestros derechos 
dejan de serlo cuando perjudican los derechos de los demás; al igual que 
la referencia a la ley para fijar los límites racionales entre los derechos y 
reivindicaciones de diferentes sujetos, que bien podrían entrar en conflicto. 
De todas maneras no deja de asombrar esta disociación entre libertad y 
sociabilidad, que hace que los lazos sociales y las relaciones con los demás 
sean percibidos como un límite, más que como un enriquecimiento del in-
dividuo. Una libertad pensada como el repliegue del individuo en sí mismo, 
radicalmente no solidaria, acaba por confundirse de hecho con otro de los 
cuatro derechos básicos e inalienables: el derecho a la propiedad privada, 
tan sagrado e inviolable como el derecho a la libertad.

	
la nostalgia de la ley natural en el siglo XX

En un número reciente de la revista Fenomenologia e societá dedicado 
al “regreso del iusnaturalismo”, el autor de uno de los ensayos, Raimondo 
Fassa, sostiene que la teoría iusnaturalista, a pesar de las críticas reiteradas 
de las que ha sido y sigue siendo objeto, está destinada a regresar de ma-
nera cíclica, puesto que expresa exigencias morales y jurídicas fuertemente 
arraigadas en la conciencia de la humanidad48. La inconformidad con el 
iuspositivismo, percibido a menudo como una renuncia a cualquier posibi-
lidad de cuestionar lo existente, la tendencia muy arraigada del ser humano, 
particularmente evidente en períodos de crisis, a apelar a unos principios 
éticos de justicia para justificar la resistencia o desobediencia a una orden 
arbitraria e inmoral, la añoranza de la seguridad propia de una cosmovisión 



185

El paradigma iusnaturalista

en la que normas y obligaciones se sustentaban en la base segura del orden 
natural y de la ley natural, constituyen otras tantas explicaciones posibles de 
este regreso cíclico del paradigma iusnaturalista.

En estos intentos de actualizar las teorías iusnaturalistas, merece una 
mención especial el trabajo teórico de Jacques Maritain, quien ha tratado 
de reelaborar las nociones clásicas de ley natural, naturaleza humana y de-
rechos naturales de cara a los problemas específicos y a los retos de nuestro 
siglo. El teórico católico francés, quien desempeñó un papel nada despre-
ciable en el trabajo de redacción de la Declaración universal de derechos de 
la ONU, pretende sustentar los derechos en el derecho natural y en la ley 
natural, como único fundamento de verdad confiable y seguro. A juicio de 
Maritain, “ese mismo derecho natural que establece nuestros deberes más 
fundamentales, y por virtud del cual toda ley es obligatoria, es el mismo 
también que nos asigna nuestros derechos. Ello obedece a que nos hallamos 
incluidos en el orden universal, en las leyes y reglas del Cosmos y de la 
inmensa familia de la naturaleza de la creación...”49. Gracias a este arraigo 
en la naturaleza es posible hablar de derechos inalienables, sagrados e im-
prescriptibles50. 

En su estrategia de fundamentación, Maritain empieza por aclarar y pre-
cisar la noción de ley natural, una tarea a su juicio imprescindible debido 
a las muchas tergiversaciones de esta noción básica51. El punto de partida 
es el reconocimiento de la existencia de una naturaleza humana común que 
determina los fines esenciales del hombre, al igual que la capacidad que 
posee cada individuo de descubrir el sentido de su existencia y su finalidad 
específica como ente racional52. “En virtud de la naturaleza humana –escri-
be– existe un orden o disposición que la razón humana puede descubrir y 
según el cual la voluntad debe actuar para adecuarse a los fines esenciales y 
necesarios del ser humano”53. La ley no escrita o ley natural “no es otra cosa 
distinta de este orden o disposición que la razón humana puede descubrir y 
según el cual la voluntad debe obrar para adecuarse a los fines necesarios e 
esenciales del ser humano”54. 

La noción de ley natural se inscribe así en una concepción ontológi-
ca según la cual cada ente tiene un lugar específico y un fin peculiar en 
el orden del universo, y coincide con la tendencia de cada ser a realizar 
las potencialidades inscritas en su naturaleza específica. Por consiguiente, 
“cada ser tiene su propia ley natural, puesto que todo ser tiene su propia 
esencia. Cada ente en la naturaleza (planta, perro, caballo) tiene su propia 
ley natural, es decir su norma de funcionamiento, la manera propia en que, 
en razón de su estructura específica y de sus fines peculiares, debe lograr 
la plenitud del ser, tanto en su crecimiento como en su conducta...”. El ser 



186

Angelo Papacchini

humano no constituye ninguna excepción, puesto que él también posee una 
“naturaleza” y una “estructura ontológica” y, por consiguiente, “fines que 
corresponden necesariamente a su constitución esencial y que son los mis-
mos para todos”. Sin embargo, a diferencia de los entes carentes de razón, 
el ser humano posee el privilegio de poder descubrir por medio de su propia 
razón este orden ontológico, por lo que la ley natural se transforma en su 
caso en una ley moral, en una obligación, más que en una simple tendencia 
instintiva, que le indica a cada individuo, independientemente del grado 
de cultura o de la religión que profese, los deberes básicos inherentes a la 
condición humana.

Debido a este privilegio del ser humano de poder conocer el orden del 
universo y las obligaciones inscritas en su propia naturaleza, el aspecto on-
tológico de la ley natural debe integrarse y completarse con una dimensión 
gnoseológica, relativa a las formas de descubrir y tomar conciencia de los 
dictados de la ley natural. El autor aclara que la apropiación por parte del 
ser humano de estas normas de la ley natural no se realiza por medio de un 
conocimiento estrictamente racional, more geometrico, sino a través de una 
aprehensión algo oscura y de un conocimiento por inclinación, en el que 
juegan un papel significativo las intuiciones vitales y los sentimientos55. 
Al mismo tiempo, Maritain utiliza la distinción entre aspecto ontológico 
y aspecto gnoseológico para explicar los progresos de la humanidad en la 
apropiación de la ley natural, que en cuanto reflejo de la ley eterna y de 
voluntad divina es sin duda imperecedera e inmodificable, y sin embargo 
se expresa en fórmulas distintas, que corresponden a diferentes etapas y 
niveles de desarrollo de la conciencia moral. Lo que varía no es la ley na-
tural, sino el conocimiento que el hombre tiene de ella, que ha progresado 
significativamente desde la época de las cavernas y seguirá progresando en 
los siglos venideros56.

Si bien destaca el papel del conocimiento y de la racionalidad humana 
(por cierto de una racionalidad impregnada de emociones y de inclinacio-
nes) en el descubrimiento progresivo y siempre más rico de la ley natural, 
Maritain se apresura también a precisar, en contra de los “excesos” y “per-
versiones” del racionalismo moderno, que la razón humana no es algo abso-
luto y autosuficiente, y que tiene que adecuarse a una norma y a una idea de 
bien que tiene su origen en una instancia superior y trascendente. En otras 
palabras, en contra de las ideas propugnadas por racionalistas como Rous-
seau y Kant, la razón humana no crea por sí misma de manera autónoma la 
legislación a la que se somete, y al contrario tiene que aceptar la necesidad 
de adecuarse a una ley que tiene la garantía de su validez precisamente en 
su origen divino57.



187

El paradigma iusnaturalista

Una vez precisado el sentido de la ley natural, Maritain procede a susten-
tar en ella los derechos básicos, inherentes a la naturaleza humana. El autor 
no desconoce el hecho de que en el pensamiento clásico esta noción ha sido 
utilizada para justificar deberes y obligaciones, antes que derechos. Sin em-
bargo, el progreso de la humanidad en cuanto al desarrollo de la conciencia 
moral explicaría a su juicio los nexos establecidos en la modernidad entre 
ley natural y derechos fundamentales. Gracias a la ley natural, los derechos 
humanos pueden gozar de un soporte sólido y confiable, que los asegura 
frente a las decisiones arbitrarias, a las decisiones despóticas y al vaivén de 
la historia. Sólo por medio de una ley natural comprendida en su dimensión 
correcta como una emanación de la ley eterna y de la voluntad divina, es 
posible:

Establecer la existencia de derechos naturalmente inherentes al ser humano, an-
teriores y superiores a las legislaciones escritas y a los acuerdos entre gobiernos, 
derechos que no le incumbe a la comunidad civil otorgar, sino reconocer y sancionar 
como universalmente valederos, y que ninguna consideración de utilidad social po-
dría, ni siquiera momentáneamente, abolir o autorizar su infracción58.

A juicio del autor, por fuera de esta fundamentación inmanente los de-
rechos humanos serían mera superstición; si Dios no existiese, todo estaría 
permitido, y no existirían razones válidas para oponerse a los teóricos del 
poder, que recomiendan prácticas y formas de vida basadas exclusivamente 
en una racionalidad instrumental, por fuera de cualquier referencia a prin-
cipios morales. 

Sin embargo, a pesar de esta crítica radical de la mayoría de las corrien-
tes filosóficas de la modernidad, que a su juicio habrían fracasado de ma-
nera estruendosa en su intento de establecer principios morales y jurídicos 
sólidos sobre la racionalidad humana, la autonomía, la utilidad, etc., el au-
tor reconoce la posibilidad de un entendimiento sobre la base de una “fe 
democrática secular”, compartida por sujetos que profesan las ideologías 
más diversas. La experiencia en la redacción de la Declaración universal de 
derechos le ha mostrado que individuos y pueblos con diferentes concepcio-
nes del mundo y con teorías antagónicas de la justicia pueden coincidir en 
unos principios comunes de convivencia, en una “fe democrática secular”, 
en la aceptación del “credo de la libertad”. Una sociedad de hombres libres 
–añade Maritain– “implica algunos dogmas básicos que constituyen la mé-
dula de su existencia misma. Una democracia genuina importa un acuerdo 
fundamental de las opiniones y las voluntades sobre las bases de la vida 
común; ha de tener conciencia de sí y de sus principios, y deberá ser capaz 
de defender y promover su propia concepción de la vida política y social; 



188

Angelo Papacchini

debe contener un credo humanista común, el credo de la libertad”59. Se trata 
de una fe cívica o secular, relacionada con los dogmas prácticos de la con-
vivencia pacífica, compartida por sujetos con concepciones “comprensivas” 
(para utilizar el lenguaje de Rawls) muy distintas: “estos hombres que tie-
nen opiniones metafísicas y religiosas muy diferentes e incluso opuestas, 
pueden coincidir, no en virtud de una identidad de doctrina, sino de una 
similitud analógica en los principios prácticos hacia las mismas conclusio-
nes prácticas, y pueden compartir la misma fe secular práctica, con tal de 
que reverencien por igual, aunque quizás por razones distintas, la verdad y 
la inteligencia, la dignidad humana, la libertad, el amor fraternal y el valor 
absoluto del bien moral”60. A pesar de que considera la fundamentación 
trascendente de los derechos como la única sólida y verdadera, Maritain 
reconoce la imposibilidad de un acuerdo sobre esta manera de justificar el 
valor de los derechos, e incluso llega a afirmar que “sería completamente 
ocioso el buscar a esas conclusiones prácticas y a esos derechos una justifi-
cación racional común”61. 

 A lo largo de estos últimos dos siglos la teoría iusnaturalista y la funda-
mentación de los derechos basada en la naturaleza humana y en la ley natu-
ral han sido objetos de críticas feroces, por parte de filósofos como Hume, 
Bentham, Marx, Hegel, Kelsen, para citar a los más conocidos. Se ha in-
sistido en la dificultad de definir la ley natural o la naturaleza humana, que 
cada individuo, época o clase concibe de acuerdo con sus intereses específi-
cos. No existe práctica, institución o privilegio que no haya logrado obtener 
alguna vez el status de derecho natural, amparado por el orden eterno o por 
la justicia divina. Prueba de eso es el hecho de que el orden natural ha sido 
utilizado para reivindicar o defender tanto la igualdad, como la desigualdad 
“natural” entre los hombres, tanto la obligación de respetar al otro como el 
derecho a recurrir a la fuerza, tanto la protección del débil por medio de la 
ley como el derecho de los poderosos a dar riendas sueltas a su deseo de 
dominación. El noble manto del derecho natural –escribe A. Ross–:

Ha sido usado en el curso del tiempo para defender todo tipo concebible de exigen-
cias, que surgen obviamente de una situación vital específica o que se encuentran 
determinadas por intereses de clase económico-políticos, por la tradición cultural de 
la época, por sus prejuicios y aspiraciones. En resumen, para defender todo aquello 
que constituye lo que se llama generalmente una ideología [...]. A semejanza de una 
cortesana, el derecho natural está a disposición de cualquiera. No hay ideología que 
no pueda ser defendida recurriendo a la ley natural. Y, en verdad, ¿cómo podría 
ser de otra manera, toda vez que el fundamento último de todo derecho natural 
se encuentra en una captación privada directa, en una contemplación evidente, en 
una intuición? ¿Por qué mi intuición no ha de ser tan buena como la de los demás?  



189

El paradigma iusnaturalista

La evidencia como criterio de verdad explica el carácter totalmente arbitrario de 
las aserciones metafísicas. Las coloca por encima de toda fuerza de control inter-
subjetivo y deja la puerta abierta para la imaginación ilimitada y el dogmatismo.  
La variabilidad histórica del derecho natural da sustento a la interpretación de que 
los postulados metafísicos son meras construcciones para apoyar actitudes emocio-
nales y la satisfacción de ciertas necesidades62.

Sin embargo, no obstante estas críticas en muchos sentidos justificadas, 
la idea de una ley natural sigue ejerciendo una fascinación muy grande sobre 
los espíritus, y resulta plausible para el común de la gente, que experimenta 
dificultades mayores a la hora de comprender los intentos de justificar los 
derechos en nombre de la autonomía moral, del principio de la mayor feli-
cidad para el mayor número o a partir de la lucha por el reconocimiento63.  
De hecho ninguna teoría filosófica ha logrado reemplazar el papel hegemó-
nico jugado antaño por el modelo iusnaturalista, como bien lo demuestran 
los documentos oficiales acerca de los derechos humanos, en extremo par-
cos y algo eclécticos a la hora de definir y precisar las bases teóricas o el 
marco ético-político que sustentan derechos y reivindicaciones64. Esta inse-
guridad e indecisión contrasta con la compacta unidad teórica de los textos 
del siglo XVIII, sustentados en certezas compartidas y construidos alrededor 
de un paradigma que muy pocos cuestionaban. Por cierto el pluralismo de 
valores, la multiplicidad de criterios y perspectivas para justificarlos y la 
transformación misma de diversidad de valores en un valor en sí, pueden 
ser alabados como uno de los grandes logros de la modernidad, gracias al 
cual se abre paso un mundo más amplio, un “multi-verso”, que reemplaza el 
“uni-verso” cerrado y el apego exclusivo a una tradición de pensamiento o 
a una “visión comprensiva”. Sin embargo, la angustia y la inseguridad que 
acompañan inevitablemente el reconocimiento de culturas y valores tan dis-
tintos, seguirá alimentando la nostalgia por la idea de orden eterno y justo, 
por un modelo de pensamiento que parecía garantizar a las reivindicaciones 
humanas un lugar seguro (la Naturaleza o la divinidad), al amparo de las 
turbulencias de la historia y al amparo del mismo albedrío humano.

Notas

1	 “La fundamentación iusnaturalista de los derechos humanos fundamentales –escribe E. Fernán-
dez– es sin duda la más conocida y la de mayor tradición histórica; pero también es la que plan-
tea más problemas teóricos de aceptación por parte de alguna de las más importantes corrientes 
contemporáneas de Filosofía y teoría del derecho”. E. Fernández, Teoría de la justicia y derechos 
humanos, Editorial Debate, Madrid, 1984, p. 85-86.



190

Angelo Papacchini

2	 Una prueba particularmente interesante de la vitalidad de esta tradición la constituye el intento re-
ciente de Bloch de insertar e integrar los principios iusnaturalistas en una concepción materialista 
y marxista. Cfr. E. Bloch, Derecho natural y dignidad humana, Aguilar, Madrid, 1980.

3	 “Ni creí que tus decretos –proclama Antígona frente a Creón– tuvieran fuerza para borrar e inva-
lidar las leyes divinas, de manera que un mortal pudiese quebrantarlas. Pues no son de hoy ni de 
ayer, sino que siempre han estado en vigor y nadie sabe cuándo aparecieron”. Por su parte Creón 
defiende su decreto, sosteniendo que no hay peor mal que la anarquía y que la ciudad no puede 
tratar por igual a quien atentó contra ella y a quien la defendió. Sófocles, Tragedias, ed. Edaf, 
Madrid, 1981, p. 314.

4	 El autor está convencido de que el derecho ha surgido de la naturaleza (“ex natura ortum esse 
jus”), por lo que el orden jurídico se basa en este fundamento seguro, más que en la mera opinión 
(“Neque opinione, sed natura constitutum esse jus”. M. T. Cicero, De legibus. Liber I, en De la 
république - Des lois, texto latino y tr. Fr. de Ch. Appuhn, Garnier, Paris, pp. 244-248. Por consi-
guiente, la naturaleza constituye una guía segura para cualquier disputa (“Repetam stirpem juris 
a natura, qua duce nobis omnis disputatio explicanda”, al tiempo que la confirmación del orden 
jurídico por parte de la naturaleza asegura la conservación de las virtudes, puesto que “si natura 
confirmatum jus non erit, virtutes omnes tollentur”. Ibíd., p. 256.

5	 “Atqui nos legem bonam a mala, nulla alia, nisi naturae norma, dividere possumus. Nec solum jus 
et injuria a natura dijudicantur, sed omnino omnia honesta ac turpia”. Ibíd., p. 256.

6	 El derecho y los lazos sociales entre los hombres se fundan en la ley natural, que es “la recta razón 
de mandar y prohibir (lex est recta ratio imperandi atque prohibendi)”. Ibíd., p. 254.

7	 Ibíd., p. 236.
8	 “Est quidem vera lex, recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes, constans, sempiterna; 

quae vocet ad officium jubendo, vetando a fraude deterreat [...] Huic legi nec obrogari fas est, 
neque derogari ex hac aliquid licet, neque tota abrogari potest; nec vero aut per senatum, aut per 
populum solvi hac lege possumus; neque est quarendus explanator aut interpres Sextus Aeliu, nec 
erit alia lex Romae, alia Athenis; alia nunc, alia posthac, sed et omnes gentes et omni tempore una 
lex, et sempiterna et immutabilis continebit; unusque erit communis quasi magister et imperator 
omnium deus, ille legis hujus inventor, disceptator, lator”. M. T. Cicero, De republica, liber III, 
en De la république - Des lois, texto latino y tr. Fr. de Ch. Appuhn, ed. cit., p. 162.

9	 “Es lo más insensato creer que todo aquello que está presente en las instituciones y leyes de los 
pueblos sea justo, incluyendo las leyes establecidas por tiranos”. M. T. Cicero, De legibus, ed. cit., 
p. 254.

10	 “Quibus enim ratio a natura data est, iisdem etiam recta ratio data est; ergo et lex, quae est recta 
ratio in jubendo et vetando; si lex, jus quoque: at omnibus ratio; jus igitur datum est omnibus”. 
Ibíd., p. 248.

11	 “Nec est quisquam gentis ullius, qui, ducem naturam nactus, ad virtutem pervenire non possit”. 
Ibíd., p. 246.

12	 Marco Tulio Cicerón, Tratado de los deberes, Editora Nacional, Madrid, 1975, p. 80. “Siempre 
que se trate de una cuestión referente a los deberes –prosigue– conviene tener presente la excelen-
cia de la naturaleza humana sobre los demás animales [...] De ello se deduce que el placer de los 
sentidos no es el más propio de la dignidad humana y que por lo mismo debe ser enérgicamente 
rechazado”. Ibíd., p. 83.

13	 J. Maritain, Los Derechos del Hombre y la ley natural, Biblioteca Nueva, Buenos Aires, 1943, p. 
104.

14	 Ibíd., p. 97.



191

El paradigma iusnaturalista

15	 Citado de W. Euchner, La Filosofía Politica di Locke, Laterza, Bari, 1976, p. 192.
16	 Ibíd., p. 273. La referencia a Dios como fuente de los derechos del hombre y como garantía 

suprema de su respeto constituye la regla, más que la excepción en los diferentes intentos de 
fundamentar y legitimar la dignidad y los derechos originarios inalienables del ser humano. Las 
solemnes declaraciones de las revoluciones burguesas, proclamadas bajo los auspicios del Ser 
Supremo, tienen un fuerte pathos religioso, que se refleja tanto en el carácter “sagrado” de los 
derechos originarios, como en el énfasis puesto en “igual derecho al libre ejercicio de la religión, 
de acuerdo con los dictados de su conciencia”. En este sentido T. Paine –protagonista de la inde-
pendencia americana y de la Revolución francesa– para sustentar el carácter inalienable de los 
derechos naturales sostiene que tales derechos se fundamentan y originan en un pacto originario 
entre Dios y hombre: “antes que en el mundo existiera una institución humana de gobierno existía 
al inicio del tiempo, si así puedo expresarme, un pacto entre Dios y el hombre; y puesto que la 
relación y la condición en la que se encuentra el hombre en su propia persona individual respecto 
al Creador no puede ser cambiada o modificada de ninguna manera por ninguna ley o autoridad 
humana, la devoción religiosa que es una parte de un tal pacto no puede estar sujeta a las leyes 
humanas. Todas las leyes deben conformarse por lo tanto a este pacto preexistente y no pueden 
amoldar el pacto a las leyes que, además de ser humanas, son posteriores al mismo”. A juicio 
de Paine tiene sentido preguntarse por el origen de los derechos; sólo que es necesario proceder 
hasta la fuente última y verdadera: “en relación con los derechos del hombre el error de los que 
basan sus razonamientos sobre precedentes traídos de la antigüedad es de no proceder lo suficien-
temente atrás en el pasado. En lugar de llegar hasta el origen, el pensamiento se detiene en algún 
período intermedio de ciento o miles de años [...]. Pero si retrocedemos más, alcanzaremos al fin 
la meta, es decir el momento en el que el hombre salió de las manos de su Creador. ¿Qué era él 
entonces? Un hombre. Hombre era su único y elevado título, y no podemos atribuirle uno más 
elevado. Pero de títulos hablaremos más adelante. Llegamos así al origen del hombre y al origen 
de sus derechos”. El autor norteamericano sustenta en este pacto originario la igualdad de todos 
los humanos: “todos los hombres pertenecen a un mismo orden (degree) y, por consiguiente, todos 
nacen iguales y con iguales derechos naturales, como si la especie se perpetuara por creación, más 
que por generación, siendo esta última la manera en que se prosigue la primera. Por lo tanto hay 
que pensar que cada niño que llega al mundo, deriva su propia existencia de Dios. El mundo es 
para él tan nuevo como lo fue para el primer hombre, y sus derechos naturales en el mundo son de 
la misma naturaleza”. T. Paine, I diritti dell’uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978, p. 143.

17	 J. Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, Aguilar, Madrid, 1973, p. 5.
18	 Esta función normativa se encuentra incluso en las teorías que reducen el estado natural a una 

condición de guerra o de amenaza de guerra. En este caso, el estado de naturaleza indica lo que el 
hombre debería tratar de evitar a toda costa si quiere gozar de la paz y del derecho a la vida.

19	 “Esta ley existe, y es tan inteligible y tan evidente para un ser racional y para un estudioso de esa 
ley como lo son las leyes positivas de los Estados. Estas sólo son justas en cuanto están fundadas 
en la ley de la Naturaleza, por la que han de regularse y ser interpretadas”. Ibíd., p. 11.

20	 Ibíd., pp. 6-7. El modelo creacionista parece acentuarse por la referencia explícita al diferente 
status que poseen el hombre y los animales en el contexto de la creación: los animales han sido 
creados en función del hombre, quien por lo tanto posee el derecho de manipularlos. Los animales 
pueden ser instrumentalizados; en cambio no podemos disponer de la vida de los demás seres 
humanos para nuestros fines.

21	 “Cada uno de nosotros –escribe Locke– está obligado a su propia conservación y a no abandonar 
voluntariamente el puesto que ocupa; lo está así mismo, cuando no está en juego su propia con-
servación, a mirar por la de los demás seres humanos y a no quitarles la vida, a no dañar ésta, ni 



192

Angelo Papacchini

todo cuanto tiende a la conservación de la vida, de la libertad y de la salud, de los miembros o 
de los bienes de otro, a menos de que se trate de hacer justicia en un culpable”. Ibíd. “Por ley de 
la naturaleza –escribe Laura Mues de Schrenk– Locke entiende la ley de la razón, y por ley de la 
razón, la ‘ley de Dios’, que nos dicta tal conducta. En el desarrollo de su tema resultará que la ley 
de la naturaleza es el Decálogo”. “El problema de la fundamentación de los derechos humanos”, 
Diánoia, México, 1985, p. 102.

22	 Como bien lo aclara Maritain, “en los tiempos antiguos y en la edad media, en relación con la ley 
natural se han desarrollado más las obligaciones que los derechos del hombres. Ha sido el aporte 
del siglo XVIII llevar a plena luz los derechos del hombre como algo exigido por la ley natural. 
Este descubrimiento –cuando se lo libere de todo error– se debió esencialmente al progreso de la 
experiencia moral y social por medio del cual las inclinaciones radicales de la naturaleza humana, 
en lo relativo a los derechos de la persona humana, han sido liberadas, lo que ha hecho posible un 
conocimiento por inclinación de los derechos del hombre”. Nove lezioni sulla legge naturale, Ed. 
Un. Jaca, Milano, 1984, pp. 53-54.

23	 J. Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, ed. cit., p. 5.
24	 Estado de naturaleza y estado de guerra, escribe Locke, “se hallan tan distantes el uno del otro 

como el estado de paz, benevolencia, ayuda mutua y mutua defensa lo está del odio, malevolencia, 
violencia y destrucción mutua”. Ibíd., p. 16.

25	 “Dentro de ese estado ha sido puesta en manos de todos los hombres la ejecución de la ley natural; 
por eso tiene cualquiera el derecho de castigar a los transgresores de esa ley con un castigo que 
impida su violación”. Ibíd.,p. 7. A juicio del autor, es perfectamente lícito responder a la violencia 
con la violencia, puesto que “es razonable y justo que yo tenga derecho a destruir aquello que me 
amenaza con la destrucción”. Los hombres que recurren a la violencia pueden “ser tratados como 
fieras”. Ibíd., p. 14.

26	 Ibíd., p. 11.
27	 “Siendo los hombres libres, iguales e independientes por naturaleza, ninguno de ellos puede ser 

arrancado de esa situación y sometido al poder público de otros sin que medie su propio consen-
timiento”. Ibíd., p. 73.

28	 Ibíd., p. 66.
29	 Ibíd., p. 95.
30	 La filosofia politica di Locke, ed. cit., p. 15.
31	 T. Hobbes, Leviatano, tr. it. T. Magri, Editori Riuniti, Roma, 1976, cap. XIV, p. 76.
32	 En la búsqueda de la paz intervienen la razón y las pasiones: “Las pasiones que inclinan a los 

hombres a la paz son el miedo de la muerte, el deseo de las cosas necesarias para una vida con-
fortable, y la esperanza de obtenerlas con el trabajo y esfuerzo propio. Y la razón sugiere artículos 
apropiados de paz. De estos artículos, llamados también leyes de naturaleza, hablaré en los próxi-
mos capítulos”. Ibíd., cap. XIII, p. 75.

33	 “Es cierto –escribe C. B. Macpherson– que a partir de Platón, siempre se habían derivado dere-
chos y obligaciones de las capacidades y de los deseos de los hombres. Pero la inferencia había 
sido siempre indirecta: se procedía de las capacidades y deseos humanos a alguna finalidad de la 
naturaleza o intención divina, y de esta suposición a las obligaciones y deberes humanos. Las ca-
pacidades y los deseos humanos eran tratados como efectos de la finalidad de la naturaleza o de la 
voluntad divina; estas últimas, entendidas como origen de las capacidades y deseos humanos, eran 
asumidas también como fuente del derecho y de la obligación moral. La finalidad o intención, 
introducida desde el exterior, venía hipostatizada como una fuerza ajena que imponía constante-
mente su propia autoridad sobre los hombres, bajo la forma de la razón o revelación, o en ambas 
formas ...”. A juicio del intérprete canadiense, Hobbes habría invertido este presupuesto: “en lu-



193

El paradigma iusnaturalista

gar de ir buscando en alguna fuerza exterior derechos y obligaciones, asumió que éstos estaban 
implícitos en la necesidad inmanente en cada mecanismo humano de conservar su movimiento; 
y puesto que cada mecanismo humano, para lograr este fin, debe evaluar solamente sus propios 
requisitos, queda excluido el problema de la imposición de un sistema de valores desde lo alto o 
desde una instancia exterior”. Libertá e Proprietá alle origini del pensiero borghese, Mondadori, 
Milano, 1982, p. 99.

34	 Claro que en este terreno encontramos ciertas oscilaciones en el pensamiento de Hobbes, y pre-
cisamente alrededor de la interpretación de la ley natural han surgido las disputas más acaloradas 
entre los intérpretes del pensador inglés. Al lado de muchas expresiones que parecerían romper 
con el modelo clásico de la ley natural concebida como adecuación a un orden dado de antemano, 
inmutable y eterno, encontramos también otras que sugieren cierta continuidad con la tradición: 
“las leyes de naturaleza son inmutables y eternas, puesto que nunca se podrá legitimar la injusti-
cia, la ingratitud, la arrogancia, el orgullo, la parcialidad y cosas semejantes. En efecto, no podrá 
nunca ser que la guerra conserve la vida y que la paz la destruya”. Leviatano, ed. cit.,cap. XV, p. 
99. En textos como éstos se basan intérpretes como Taylor y Warrender para acentuar las deudas 
de Hobbes con la concepción tradicional de la ley natural. La primera ley natural, relativa a la 
búsqueda de la paz, podría ser interpretada como una obligación de carácter moral, como una 
tendencia natural presente en todo ser humano y arraigada en su estructura instintiva, o como el 
resultado de un cálculo racional.

35	 Ibíd., cap. XIV, pp. 76-77. “El derecho natural, que los autores llaman comúnmente ius naturale, 
es la libertad , propia de cada hombre, de usar como quiere su poder para la conservación de su 
naturaleza, es decir de la vida; y por consiguiente, de hacer todo lo que según su juicio y su razón 
considere el medio más apropiado para realizar aquel fin”. Ibíd.

36	 Ibíd., cap. XIV, p. 77.
37	 Op. cit., p. 102.
38	 Ibíd., p. 99. Hobbes “añade al postulado de hecho un postulado de derecho, es decir un igual de-

recho a la vida sustentado en la igual necesidad de continuar el movimiento”. Ibíd., p. 102.
39	 “Una inclinación general, de un deseo perpetuo y sin tregua de poder, que sólo acaba con la muer-

te. La causa de esto no es siempre la esperanza de un placer más intenso de aquello ya conseguido, 
o la insatisfacción por un poder moderado, sino la imposibilidad de asegurar el poder y los medios 
para vivir bien que tenemos al presente, sin adquirir más de los mismos”. T. Hobbes, Leviatano, 
ed. cit., cap. XI p. 63.

40	 “Mientras que permanece este derecho de todos los hombres a todas las cosas –prosigue Hobbes– 
nadie (por fuerte y sabio que sea) puede estar seguro de llegar al término natural de su vida”. Ibíd., 
cap. XIV, p. 77.

41	 Ibíd., cap. XIV, p. 78. De esta primera ley de la naturaleza se deriva la segunda: que estemos 
dispuestos “a renunciar a este derecho a todas las cosas, y a conformarnos con tanta libertad en 
relación con los demás, cuanta concedemos a los demás con respecto a nosotros”. Especialmente 
interesante la novena ley de naturaleza, según la cual “es necesario que cada hombre reconozca al 
otro como a un igual por naturaleza”. Ibíd., cap. XV, p. 95.

42	 Ibíd., cap. XVII, p. 107.
43	 “La única manera por medio de la cual los hombres pueden erigir un poder común capaz de de-

fenderlos frente a la agresión de extraños y de entuertos recíprocos, y por lo tanto de garantizarles 
una seguridad tal que puedan sustentarse y vivir bien gracias a su industria y a los frutos de la 
tierra –añade el autor– es la de conferir todo su poder y su fuerza a un hombre o a una asamblea 
de hombres que, por mayoría de votos, puedan reducir todas las voluntades a una única voluntad”. 
Ibíd., cap. XVII, p. 111.



194

Angelo Papacchini

44	 La idea misma de insertar una Declaración de principios como fundamento de la constitución 
constituye un rasgo típico de la Weltanschauung iusnaturalista. “Para que una constitución sea 
buena –afirma Mounier– es necesario que esté fundada sobre los derechos del hombre, y que 
ella los proteja en forma evidente. Por lo tanto, para preparar una constitución hay que conocer 
los derechos que la justicia natural asigna a cada individuo, evocando los principios que deben 
formar la base de toda clase de sociedad; y es necesario que cada artículo de la constitución sea 
la consecuencia de un principio”. Citamos de M. Gauchet, La Révolution des droits de l’homme, 
Gallimard, Paris, 1989. p. 45. De manera parecida opinaban otras de las personalidades más in-
fluyentes, como La Fayette, Sieyés y Mirabeau. Para el primero, el objetivo de una declaración de 
derechos antepuesta a la constitución tiene la finalidad básica de “recordar los sentimientos que 
la naturaleza ha grabado en el corazón de cada individuo”, las verdades eternas sobre las cuales 
deberían fundarse todas las instituciones. Por su parte, Mirabeau opina que “la declaración de los 
derechos del hombre en sociedad no es sino la exposición de algunos principios generales aplica-
bles a todas las asociaciones políticas y a todas las formas de gobierno”.

45	 La redacción de los derechos básicos naturales podía resultar una empresa relativamente fácil, 
puesto que debía limitarse a recoger y sancionar las intuiciones básicas acerca de la naturaleza 
humana, el orden natural y los derechos naturales compartidos por todos. A juicio de Mirabeau, el 
objetivo que debía orientar el trabajo de los redactores era una formulación tan clara y contunden-
te de “estos axiomas tan simples, evidentes y fecundos”, que nadie pudiese negarlos sin caer en el 
absurdo. M. Gauchet, Op. cit., p. 52. Los actores de la Revolución no tienen todavía conciencia 
de las complejidades y contradicciones latentes en una teoría aparentemente evidente y clara. Las 
verdades acerca de la naturaleza, la libertad y la sociedad parecían al alcance de la mano: sólo 
hacía falta una lectura adecuada de ese libro sin misterios que era la naturaleza humana, utilizando 
de manera adecuada y sin mala fe la propia razón. Pero pronto los acontecimientos empezarían a 
socavar esta seguridad, al poner de manifiesto las tensiones latentes y al sacar a relucir interpreta-
ciones antagónicas e inconciliables del orden natural.

46	 La opinión dominante la podríamos resumir así: en el estado natural, que no es tan violento y pe-
ligroso como lo describe Hobbes, el ser humano goza de derechos, sustentados en la ley natural. 
Sin embargo, sólo a través del contrato estas libertades originarias adquieren el valor de derechos 
en sentido estricto, por medio de la coacción y de la protección del Estado. Por lo tanto, sólo con 
el ordenamiento civil y político la libertad natural se transforma en derecho; pero al mismo tiempo 
las libertades individuales de movimiento, pensamiento, apropiación, etc., idealmente anteriores 
al estado civil, conservan el valor de fines frente a la acción del Estado, que encuentra en ellas un 
límite más o menos estricto y sólo excepcionalmente franqueable. El hecho de que es el poder del 
Estado lo que transforma las libertades originarias en derechos, no lo autoriza a subordinarlas a 
otro fin cualquiera, o a sacrificarlas sin más en su afán de dominio.

47	 En su formulación inicial, propuesta por La Fayette, el principio rezaba así: “la naturaleza ha 
hecho a los hombres libres e iguales”. M. Gauché, Op. cit., p. 153.

48	 R. Fassa, “Quale giusnaturalismo? Problemi e ambiguitá di un ‘ritorno’”. Fenomenologia e socie-
tá, año x, n.1, octubre de 1987, ed. Piemme, Casale Monferrato.

49	 J. Maritain, El hombre y el Estado, Editorial G. Kraft, Buenos Aires, 1952, pp. 114-115.
50	 Los derechos humanos “son inalienables porque se basan en la naturaleza humana del hombre, 

que por supuesto nadie puede perder...”. Ibíd., p,121. A su vez “el derecho natural sólo es ley 
porque participa de la Ley eterna”. Ibíd., p. 115.

51	 “Lamento no disponer de otros términos –escribe Maritain– puesto que en la época racionalista 
juristas y filósofos han abusado a tal punto de la noción de ley natural, tanto para los fines de una 
política conservadora como para los fines de una política revolucionaria, utilizándola de manera 



195

El paradigma iusnaturalista

tan simplista y arbitraria, que resulta hoy en día difícil usar de otra terminología sin despertar la 
suspicacia y la sospecha. Y sin embargo, las doctrinas de la ley natural no tienen que confundirse 
con la ley natural misma. Las doctrinas, al igual que toda doctrina jurídica o política, pueden sos-
tener teorías de toda índole para justificar o explicar la ley natural; sin embargo, la refutación de 
estas teorías no significa por esto mismo la negación de la ley natural. En el siglo XIX la victoria 
del positivismo jurídico sobre la doctrina de la ley natural no significó por eso mismo la muerte de 
la ley natural, sino simplemente la victoria de la escuela histórica conservadora sobre la escuela 
racionalista-revolucionaria de la primera mitad del siglo XIX. La mejor prueba de lo anterior es 
que, hacia el final de ese mismo siglo hemos asistido al llamado renacimiento de la ley natural”. 
J. Maritain, Nove lezioni sulla legge naturale, ed. cit., p. 40. Maritain concibe la ley natural como 
un legado del pensamiento griego y cristiano. Por consiguiente, considera necesario recuperar y 
actualizar los aportes de S. Tomás (“el único entre estos grandes pensadores que haya logrado 
comprender el problema de la ley natural, y el único que elaboró una doctrina coherente y sólida 
de la ley natural”), de S. Agustín y de los Padres de la iglesia. Por el lado de la cultura griega y 
romana, se remite a Cicerón, a los estoicos y a los grandes poetas trágicos, en especial a Sófocles, 
puesto que a su juicio “Antígona puede ser considerada como la heroína de la ley natural”.

52	 “Demos por asentado –escribe Maritain– que existe una naturaleza humana y que esta naturaleza 
es la misma en todos los hombres. Demos por asentado también que el hombre es un ser dotado 
de inteligencia y que, en cuanto tal, actúa comprendiendo lo que hace y tiene por consiguiente el 
poder de determinar por sí mismo los fines que persigue”. Ibíd., p. 43.

53	 Ibíd., p. 43.
54	 Ibíd.
55	 “La razón humana no descubre las reglas de la ley natural de manera abstracta y teórica, a la 

manera de una serie geométrica; no las descubre por medio de un ejercicio conceptual de la inte-
ligencia o por medio de un conocimiento racional, sino a través del conocimiento por inclinación 
[...]. El conocimiento por inclinación o por connaturalitas es una especie de conocimiento no 
claro (a diferencia del conocimiento obtenido por medio de conceptos y juicios intelectuales), 
oscuro, asistemático, de carácter eminentemente vital: es una forma de conocer por simpatía, a la 
que el entendimiento llega consultando las inclinaciones internas y prestándole oídos a la percep-
ción interior del sujeto, a la melodía interior, a la vibración de las tendencias profundas hechas 
conscientes en la subjetividad”. Ibíd., p. 49.

56	 “Puesto que la ley natural es una ley no escrita –anota el autor– el conocimiento que el hombre 
tiene de ella se ha incrementado lentamente, en proporción con el desarrollo de la conciencia moral, 
que al inicio se encontraba en una condición crepuscular. La etnología nos ha mostrado la manera 
cómo, en el interior de las estructuras de la vida tribal y de la magia, se ha empezado a despertar y a 
formarse. Estos descubrimientos sólo demuestran que el conocimiento por parte del ser humano de 
la ley no escrita ha pasado por varias formas y etapas, sin duda más variadas y múltiples de lo que 
muchos filósofos o teólogos hayan podido imaginar. Al mismo tiempo nosotros tomamos concien-
cia de que el conocimiento de la ley natural por parte de nuestra conciencia es todavía imperfecto 
y que sin duda continuará desarrollándose hasta llegar a ser más refinado [...]. Desde este punto de 
vista se puede decir que sólo cuando el Evangelio habrá penetrado en lo más hondo de la substancia 
humana, la ley natural se expresará en toda su plenitud y perfección”. Ibíd., pp. 48-49.

57	 “Es evidente que si buscamos el fundamento primero de la ley natural, tenemos que recurrir a 
esta ley eterna. Y para que exista la ley eterna, es necesario que exista la razón subsistente, no 
simplemente la razón humana, sino la inteligencia que se confunde con la verdad misma, con la 
verdad subsistente...”. Ibíd., pp. 55-56. A juicio de Maritain, uno de los mayores culpables de esta 
degeneración racionalista habría sido Grocio, al sostener que la ley natural seguiría conservando 



196

Angelo Papacchini

su autoridad y su poder incluso en la hipótesis de que Dios no existiese: “con esta pequeña frase 
de Grocio se ha infiltrado el racionalismo en la concepción de la ley natural, y se ha producido una 
separación entre la razón eterna y el orden de la naturaleza”. Ibíd., p. 62.

58	 J. Maritain, “Acerca de la filosofía de los derechos del hombre”, en Los derechos del hombre - 
Estudios y comentarios en torno a la nueva declaración universal, F. C. E., México-Buenos Aires, 
1949, p. 72

59	 J. Maritain, El hombre y el Estado, ed. cit., pp. 130-131.
60	 Ibíd., p. 132.
61	 J. Maritain, “Acerca de la filosofía de los derechos del hombre”, ed. cit., p. 69. De manera que, 

a pesar de la insistencia en una fundamentación religiosa y trascendente, la teoría de Maritain no 
podría ser tildada de “fundamentalista” e intolerante.

62	 A. Ross, Sobre el derecho y la justicia, Eudeba, Buenos Aires, 1963, pp. 252-254.
63	 Como una posible explicación de este regreso recurrente de las teorías iusnaturalistas, Ross men-

ciona también unas razones de tipo psicológico, en especial “el temor a las vicisitudes de la vida, 
a la transitoriedad de todas las cosas, a la inexorabilidad de la muerte o, a la inversa, el deseo de 
lo absoluto, de lo eternamente inmutable que desafía la ley de la corrupción”. Ibíd., p. 255.

64	 Esta incertidumbre y eclecticismo se ponen de manifiesto en los considerandos y en los primeros artí-
culos de la Declaración universal de la ONU, que parecerían darle la razón a aquellos intérpretes que 
ven en este texto un mosaico construido con fragmentos o residuos de teorías distintas. “Todos los seres 
humanos –reza el artículo primero– nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como están 
de razón y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”. El texto expone dos 
enunciados aparentemente descriptivos (los seres humanos nacen libres e iguales, y están dotados de 
razón), de los que se deriva un tercero de carácter exhortativo o prescriptivo: deben comportarse “frater-
nalmente” los unos con los otros, es decir como buenos hermanos. A primera vista, no resulta tan claro 
el nexo entre el hecho de nacer libres e iguales y la obligación de manejarse fraternalmente, o la relación 
entre el estar dotados de razón y conciencia y el imperativo de tratar a todos como si fueran hermanos. 
La clave para entender la lógica oculta del texto, podría estar quizás en uno de los considerandos inicia-
les, que recupera una metáfora estoica y asimila el género humano a una gran familia. De acuerdo con 
esta posible lectura, el texto podría ser reformulado así: puesto que los hombres, seres dotados de con-
ciencia y razón, conforman una gran familia, todos ellos nacen libres e iguales en dignidad y derechos, 
y están obligados a tratarse como lo que son de verdad, es decir como hermanos. Un residuo de la teoría 
iusnaturalista se percibe también en la idea de que los hombres “nacen” libres e iguales en dignidad.



Capítulo 8

UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS 

El utilitarismo se presenta al inicio como una alternativa a la teoría de 
los derechos, más que como un nuevo intento de sustentarlos y justificarlos. 
Son bien conocidas las duras críticas dirigidas por Bentham a los teóricos 
de las Revolución Francesa y a la idea de unos derechos naturales anterio-
res al orden social, que el filósofo inglés consideraba un sinsentido. Sin 
embargo, las luchas emprendidas por los exponentes del utilitarismo para 
tratar de reducir el sufrimiento inútil, aliviar la condición de los presos, 
instaurar procedimientos judiciales prontos e imparciales, promover e im-
pulsar políticas sociales de bienestar, le aseguran a la doctrina utilitarista 
un lugar destacado en la promoción y realización de los derechos humanos. 
Pocos autores han tomado tan en serio el carácter práctico y liberador de la 
filosofía como Bentham, quien afirmaba que “la filosofía jamás ha sido más 
dignamente empleada que cuando proporciona su ayuda a la economía de la 
vida cotidiana, de cuyos beneficios la humanidad en general es partícipe”1. 
Además, la defensa más apasionada de la libertad de pensamiento y expre-
sión se la debemos precisamente a un autor utilitarista, J. S. Mill, quien ha 
intentado sustentar o justificar los principales derechos humanos desde el 
postulado de la mayor felicidad para el mayor número.

En los últimos años, la teoría utilitarista ha sido objeto de duras críti-
cas. Particularmente contundente ha sido el ataque de J. Rawls, quien ha 
denunciado la reducción de los derechos y libertades a meros objetos de 
canje, que de acuerdo con el esquema utilitarista podrían ser sacrificados 
sin mayores problemas en aras del incremento de la felicidad para el mayor 
número. Entre quienes se inspiran en las tesis del filósofo norteamericano 



198

Angelo Papacchini

es muy arraigada la convicción de que el utilitarismo no brinda suficientes 
garantías para la defensa de los derechos, puesto que un utilitarista conse-
cuente debería estar dispuesto a sacrificar estas libertades básicas a las exi-
gencias impuestas por el postulado de la utilidad. De todas formas, resulta 
a nuestro juicio de gran interés el esfuerzo desplegado por muchos autores 
utilitaristas en su intento de asegurar a los derechos humanos una base me-
nos “metafísica”, más comprensible y más arraigada en la estructura instin-
tiva el ser humano; y merecen un análisis serio las respuestas a la objeciones 
arriba mencionadas, al igual que las reformulaciones de la teoría, motivadas 
por la necesidad de salirle al paso a las críticas más comunes y a las tesis de 
quienes sostienen una incompatibilidad insuperable entre el modelo utilita-
rista y la teoría de los derechos humanos. 

Jeremías Bentham

El padre del utilitarismo sustenta su concepción del hombre, su sistema 
ético y su teoría política y económica sobre un único principio o axioma 
fundamental: “la mayor felicidad para el mayor número como la medida de 
lo justo y de lo injusto”2. Si bien se trata de un axioma no demostrado y que 
no puede ser objeto de prueba directa, el autor no tiene dudas acerca de su 
validez, confirmada a diario por la práctica humana, que muestra de manera 
inequívoca la tendencia arraigada de los individuos a buscar la felicidad y a 
alejarse de lo que provoca dolor y sufrimiento. La teoría utilitarista se sus-
tenta ante todo en esta percepción de la naturaleza humana y de los móviles 
de la acción en términos de búsqueda del placer y de esfuerzos para evitar 
el dolor, en consonancia con las tesis expuestas por los materialistas france-
ses, en especial por Helvecio y La Mettrie. “Mi noción de hombre –escribe 
Bentham– es la de un ser que anhela la felicidad, tanto en el éxito como en 
el fracaso, y en todos sus actos continuará haciéndolo, mientras siga siendo 
hombre”3.

El resorte más poderoso y casi exclusivo de la acción estaría ligado con 
la búsqueda del placer, con esa:

Propensión de la naturaleza humana por la cual, con motivo de cada acto que ejecu-
ta, todo ser humano se ve inclinado a seguir la línea de conducta que, en su inmedia-
ta estimación del caso, contribuirá en el más alto grado a su propia felicidad máxi-
ma, cualquiera que sea su efecto en relación con la dicha de otros seres similares4.

Lo que de verdad impulsa a los hombres, lo que estimula su interés es 
lo que –persona o cosa– es percibido como una fuente potencial de placer.  



199

Utilitarismo y derechos humanos 

La única causa eficiente de una acción es el interés y el único resorte de ver-
dad eficaz del interés es el impulso hondamente arraigado en el ser humano 
hacia el placer y la felicidad: la tendencia al placer constituye un fenómeno 
tan necesario e inevitable como la caída de los cuerpos, por lo que la for-
mulación del principio de utilidad posee una universalidad y necesidad aná-
logas a las que caracterizan a la ley de gravedad. Bentham no desconoce la 
existencia de actos desinteresados, inspirados en apariencia por la filantro-
pía, la abnegación y el amor por la humanidad. Sin embargo, analiza estos 
fenómenos con cierta suspicacia, y no deja de anotar que se trata de casos 
excepcionales, puesto que la supervivencia misma de la especie depende en 
últimas del “principio de autopreferencia”, es decir, de la consolidación de 
aquella tendencia natural de cada ser humano a incrementar sus experien-
cias placenteras: “en cada pecho humano, con excepción de entusiasmos 
raros y de corta duración, resultantes de algún fuerte estímulo o incitación 
–asegura– el interés de la propia consideración predomina sobre el interés 
social, y el propio interés particular de cada persona se impone sobre los 
intereses de todas las demás personas juntas”5.

 Sobre esta concepción de la naturaleza humana, basada en la idea de que 
el ser humano se encuentra bajo el poderío de dos amos soberanos, el dolor 
y el placer, Bentham construye también un sistema ético, centrado en la idea 
de que la tendencia tan fuerte hacia el placer y hacia la felicidad constituye 
algo bueno y moralmente valioso, o para ser más precisos, representa la 
única medida y el único criterio objetivo y confiable para establecer lo que 
es de verdad bueno. En polémica con los exponentes del ascetismo, quienes 
tienden a transformar el dolor y el sufrimiento en algo moralmente valioso 
y bien aceptado por la divinidad, el autor insiste en el carácter positivo y 
moralmente valioso del placer y acaba por transformar la búsqueda de la 
felicidad en una obligación moral: lo que los individuos, impulsados por 
la naturaleza, buscan con todas sus fuerzas, lo que de hecho hacen, indica 
también lo que el ser humano debe hacer. Esto no significa, por supuesto, 
que la moralidad se agote en la mera satisfacción de los impulsos naturales 
inmediatos, lo que implicaría una renuncia a lo más propio y específico del 
ser humano: sus dotes racionales y su capacidad de cálculo. La tendencia 
natural al placer se transforma en un deber en la medida en que lo que el 
hombre busca de manera inmediata no siempre corresponde a su interés 
más auténtico, ni contribuye en todos los casos a incrementar su dicha o a 
alejar las fuentes del dolor. De aquí la necesidad de un cálculo racional y de 
una ponderación entre diferentes clases de placeres, para elegir de manera 
oportuna aquellas acciones o pautas de conductas que a lo mejor implican 
el sacrificio de un goce inmediato, pero en cambio propician placeres más 



200

Angelo Papacchini

intensos y duraderos, goces no contaminados por experiencias dolorosas y 
gratificaciones no perturbadas por el miedo y la incertidumbre. 

El otro elemento indispensable para poder comprender la búsqueda de la 
felicidad como un deber reside en la idea de que cada individuo tiene que 
esforzarse para incrementar al máximo su placer, pero también el placer y 
la felicidad de los demás seres humanos, puesto que la medida de lo bueno 
y de lo malo no es simplemente el incremento de la gratificación personal, 
sino “la mayor felicidad para el mayor número”. El criterio para medir la 
moralidad de una acción o de una máxima pasa por lo tanto por su contri-
bución mayor o menor a ese gran objetivo que define el núcleo esencial del 
utilitarismo. La atención hacia el interés, la gratificación y la felicidad de los 
demás, permite también a Bentham reconstruir, sobre la base del principio 
utilitarista, la teoría de la sociedad, del derecho y del Estado6.

 En el marco de las discusiones acerca de la naturaleza y fines de la socie-
dad política, y de manera específica en su evaluación de los acontecimientos 
de la Revolución francesa, Bentham enfrenta directamente el problema de 
los denominados derechos del hombre. Su posición al respecto es clara y 
tajante: los supuestos “derechos naturales” son un mero sinsentido (“non-
sense upon stilts”), una ficción retórica sin fundamento. El autor se refiere 
en términos despectivos a la idea de un estado de naturaleza, “una quimera 
demolida por Hume”7, y pone en entredicho la conveniencia de apelar a este 
producto de la fantasía para deducir derechos y para legitimar el poder polí-
tico, puesto que a su juicio “las indiscutibles prerrogativas de la humanidad 
no necesitan apoyarse sobre los movedizos fundamentos de una ficción”8. 
Rechaza la noción de una ley natural que los hombres podrían conocer por 
medio de la razón en un estado ideal anterior a la sociedad, puesto que la 
razón es facultad experimental, que puede trabajar exclusivamente con base 
en los datos suministrados por los sentidos y por la experiencia.

Por lo demás, su crítica no se agota en la denuncia del carácter fantásti-
co y de la carencia de fundamentos de nociones como derechos naturales 
y estado de naturaleza. En realidad lo que más le preocupa al autor son las 
consecuencias perniciosas de estas ficciones, que cuando se salen del terre-
no de la mera retórica y se aplican al terreno del derecho y de la política 
provocan desorden, caos y anarquía. Lo que más le molesta en la Declara-
ción de derechos de la Revolución francesa es la apelación a un presunto de-
recho natural “como criterio para regular y limitar el derecho positivo”9, y 
el recurso a unos derechos naturales supuestamente derivados de un mítico 
contrato originario, y por consiguiente anteriores a la ley y al ordenamiento 
jurídico10. La consecuencia inmediata de estas ficciones es que el poder so-
berano se encuentra seriamente limitado, lo que puede fomentar a la larga 



201

Utilitarismo y derechos humanos 

el espíritu de rebeldía y la anarquía11. La pretensión de los revolucionarios 
franceses de fijar unos derechos imprescriptibles, significa un freno inad-
misible, inoportuno y en extremo peligroso para el poder político y para la 
estabilidad de un Estado. 

A juicio de Bentham no existen derechos “naturales” o “innatos” ante-
riores a la sociedad. Los derechos, si es que existen, deben ser concebidos 
como un producto social y tienen que justificarse desde el principio supre-
mo de la utilidad. Así, para tomar un ejemplo, en el caso de la propiedad 
privada nada ganamos al transformarla en un derecho natural originario, 
anterior al pacto social y por lo tanto por fuera de la jurisdicción del cuerpo 
político. Al contrario, si la consideramos en el marco de los fines propios del 
individuo y de la sociedad, podremos fácilmente justificar una institución 
de esta naturaleza sin tener que recurrir a las nociones nebulosas de derecho 
natural, estado de naturaleza o ley natural: será suficiente indicar que la pro-
piedad privada, al asegurar la satisfacción permanente de las necesidades 
frente a la incertidumbre del futuro, contribuye de manera significativa al 
incremento de la felicidad colectiva.

En esta postura rigurosamente utilitarista se entremezclan a pesar de todo 
principios y axiomas que se insertan en la tradición iusnaturalista. Como lo 
destaca Sabine, cuando Bentham afirma que ‘un hombre vale lo mismo que 
cualquier otro hombre’, o que para calcular la mayor felicidad cada persona 
‘debe contar por uno y nadie por más que uno’, obviamente tomaba el prin-
cipio de igualdad del derecho natural12. A pesar de su oposición a la teoría 
de los derechos naturales, Bentham comparte con los autores iusnaturalis-
tas la creencia en una igualdad sustancial entre todos los hombres, todos 
aspirantes igualmente legítimos a la felicidad y todos merecedores de la 
atención y de las políticas sociales del Estado. En este mismo sentido aclara 
Amartya Sen que si bien “Bentham rechazó los ‘derechos naturales’ como 
‘meros sinsentidos’, y los ‘derechos naturales e imprescriptibles’ como ‘sin-
sentido retórico, sinsentido con zancos’”, de todas formas “atribuyó gran 
importancia a los derechos como instrumentos valiosos para la promoción 
de una sociedad buena, y dedicó mucha energía al intento de reformar de 
manera adecuada el sistema de derechos”13. A pesar de su rechazo de la teo-
ría de los derechos, con su obra teórica sobre derecho penal y con su trabajo 
práctico para reformar y mejorar el sistema penitenciario, simplificar los 
procesos y mejorar la eficiencia de los tribunales –tareas inspiradas por un 
sentido humanitario y por el deseo de reducir el sufrimiento– Bentham se 
ha ganado un lugar destacado entre los filósofos que han contribuido a la 
consolidación de la dignidad y de la libertad humana. 



202

Angelo Papacchini

El utilitarismo heterodoxo de j. S. mill

“Es difícil encontrar un partidario más decidido de la libertad indi-
vidual que J. Stuart Mill”, escribe con toda razón D. Farrel en su traba-
jo sobre utilitarismo y derechos humanos14. El discípulo heterodoxo de 
Bentham ha tomado muy en serio la defensa de las libertades, y hay que 
reconocerle el gran mérito de haber vislumbrado nuevas y más peligrosas 
formas de restringir la mayoría de edad intelectual y moral, y de haber 
denunciado la manipulación de la información, la imposición desde arriba 
de modelos de vida iguales para todos y la tiranía de la opinión pública. 
El autor creía seriamente que su defensa apasionada de la libertad de con-
ciencia y expresión y su reivindicación del derecho de cada individuo a 
realizar su propia vida de manera original y creativa, podían derivarse sin 
problemas de los axiomas utilitaristas. Intentaremos reconstruir su justi-
ficación de los diferentes derechos y libertades, para verificar hasta qué 
punto este modelo de fundamentación se mantiene dentro de los linderos 
de la teoría utilitarista. 

a. Un utilitarismo mejorado
Mill comparte con Bentham la idea de que el incremento de la felicidad 

para el mayor número constituye un criterio ético atendible para determinar 
la moralidad de la conducta, y por consiguiente considera que las accio-
nes son tanto más justas y moralmente correctas cuanto más contribuyen 
al fomento de la felicidad y del bienestar general15. Mill condivide también 
con los padres del utilitarismo inglés la tendencia a concebir la felicidad en 
términos de placer, por lo que su sistema ético puede ser catalogado como 
una forma específica de hedonismo16. No se trata por cierto de un hedonis-
mo estrechamente egoísta, puesto que en el cálculo de placeres y dolores 
se toman en cuenta los deseos y las aspiraciones de felicidad de los demás; 
por consiguiente, sería más correcto hablar de un hedonismo de carácter 
universal.

Sin embargo, Mill se diferencia en un aspecto sustancial de las tesis sos-
tenidas por Bentham y por su padre James Mill: a su juicio, el cálculo relati-
vo a la felicidad y al placer para el mayor número no tiene que ser meramen-
te cuantitativo; al contrario, tiene que tener en cuenta la calidad intrínseca 
de las diferentes clases de placeres. La cantidad de placer es un dato nada 
despreciable en el cálculo de las posibles consecuencias de una acción o de 
una máxima. Sin embargo, importa mucho más la calidad del placer, resulta 
degradante escribe: 



203

Utilitarismo y derechos humanos 

La comparación de la vida epicúrea con la de las bestias precisamente porque los 
placeres de una bestia no satisfacen la concepción de felicidad de un ser humano. 
Los seres humanos poseen facultades más elevadas que los apetitos animales, y una 
vez conscientes de su existencia no consideran como felicidad nada que no incluya 
la gratificación de aquellas facultades17.

Por lo tanto, resulta inapropiado tomar en cuenta exclusivamente los cri-
terios relativos a la intensidad, proximidad, fecundidad y pureza del placer, 
dejando de lado una variable tan importante para el ser humano y para su 
dignidad como es la calidad de las diferentes clases de placeres, que se mide 
en relación con el desarrollo cultural de la humanidad y que tiene en cuenta 
las facultades y capacidades más específicas del ser humano: por encima 
de los placeres inmediatos de los sentidos, que el hombre comparte con los 
animales, se imponen “los placeres del intelecto, de los sentimientos y de la 
imaginación, de los sentimientos morales”, que poseen un valor mucho más 
elevado que los placeres ligados con la pura sensación18. 

b. Placeres superiores y dignidad humana
Al llamar la atención acerca de esta nueva dimensión del placer y de 

la felicidad, el utilitarismo de Mill se enfrenta con dificultades nuevas. El 
cálculo de Bentham resultaba relativamente fácil y sencillo, puesto que se 
limitaba a tomar en cuenta variables meramente cuantitativas. En el caso 
de Mill, en cambio, ¿cómo es posible jerarquizar los placeres? ¿cómo es 
posible definir los placeres cualitativamente superiores? Para superar estas 
dificultades, Mill propone un criterio que a su juicio es casi tan sencillo y 
eficaz como el cálculo aritmético: confiar en el juicio de quienes han podi-
do saborear diferentes clases de placeres, y por consiguiente pueden emitir 
un juicio ponderado acerca de los mismos19. Sin embargo, en la práctica el 
juicio y las preferencias de las personas maduras que han tenido la posibili-
dad de experimentar más que otros, difieren a menudo entre sí. Mill parece 
estar convencido de que la persona que haya logrado gozar alguna vez de 
la música de Bach o Mozart, difícilmente podría preferir la música vulgar, 
y mucho menos podría llegar a sacrificar estos nobles goces del espíritu a 
los placeres más vulgares ligados con la satisfacción de las necesidades 
elementales20. Sin embargo, la práctica nos muestra innumerables ejemplos 
de individuos que sacrifican los placeres más elevados de la cultura a los 
goces más terrenales y materiales. Algo peor todavía, en caso de tomar muy 
en serio y de llevar a sus extremas consecuencias el criterio sugerido por el 
filósofo inglés, alguien podría atreverse a proponer que se estableciese por 
votación y por mayoría la jerarquización de los placeres, lo que significaría 



204

Angelo Papacchini

sin duda una violación de ese derecho a la autonomía y a la originalidad que 
tanto preocupa a S. Mill. 

Más confiable y acertado parece el criterio adicional que propone el au-
tor: el sentimiento que posee cada individuo de su valor y dignidad, gracias 
al cual está en condición de determinar por sí mismo, sin tener que recurrir 
al juicio y a las experiencias ajenas, la calidad de los placeres y de la gratifi-
caciones. Para poder diferenciar de verdad clases cualitativamente distintas 
de placeres,

Lo más indicado es apelar a un sentido de dignidad que todos los seres humanos 
poseen en un grado u otro, y que guarda alguna correlación, aunque en modo alguno 
perfecta, con sus facultades más elevadas y que constituye una parte tan esencial 
de la felicidad de aquellos en quienes este sentimiento es fuerte, que nada que se 
le oponga podría constituir más que un objeto momentáneo de deseo para ellos21.

Gracias a este sentimiento muy arraigado de su dignidad y de su valor, 
el individuo percibe que una existencia limitada a la satisfacción inmediata 
de las necesidades elementales traicionaría el destino más elevado de todo 
ser humano hacia la cultura, el arte y la libertad; por consiguiente, la con-
ciencia que cada persona posee de su propia dignidad, y que le impone en 
muchos casos la renuncia a una cantidad considerable de placeres, recha-
zados porque considerados incompatibles con el valor intrínseco del ser 
humano, constituye un criterio más atendible para determinar el ámbito de 
los placeres superiores.

Es interesante destacar el hecho de que la dignidad humana no es sus-
tentada, como en Kant, en una norma moral o en un imperativo categóri-
co. Sin embargo, precisamente en la búsqueda del placer y de la felicidad, 
que el filósofo del imperativo categórico consideraba incompatible con la 
obligación de respetar la humanidad como un fin en sí, surge y se impone 
de manera prepotente este sentimiento tan peculiar, capaz de frenar y con-
trarrestar las pulsiones aparentemente más poderosas hacia el placer in-
mediato. Es a partir de la experiencia del placer como el individuo percibe 
el sentido de su valor como ser de cultura, y por consiguiente su destino 
más elevado: el despliegue pleno de sus potencialidades, talentos y capa-
cidades. En este sentido, la noción de “felicidad superior” de Mill vuelve 
a acercarse a la noción de eudaimonía, un término que para Aristóteles 
designaba el desarrollo de las disposiciones y capacidades más propias y 
peculiares del hombre, es decir un ideal de vida en el que llegase a reali-
zarse la excelencia humana. 



205

Utilitarismo y derechos humanos 

c. Libertad de pensamiento y expresión
Mill defiende con pasión el derecho de todo ser humano a utilizar libre-

mente sus dotes intelectuales y su capacidad de juicio o, en términos kantia-
nos, el derecho a la mayoría de edad, es decir el derecho de todo individuo a 
no aceptar pasivamente una verdad impuesta por otros. En el campo de las 
creencias religiosas y de las concepciones del mundo, en la dimensión de 
las valoraciones éticas y estéticas, o en el terreno de la política, se impone 
por igual el derecho del individuo de formarse su propia opinión original y 
de seguir los dictados de su propia conciencia y de su propia razón, más que 
lo dictaminado por otros, puesto que “la facultad de enjuiciar las cosas ha 
sido concedida a la humanidad para que la utilice”22. Por cierto, la libertad 
de pensar y decidir por sí mismo incluye la posibilidad del error. Sin embar-
go, no tiene sentido impedirle al niño caminar simplemente por el miedo a 
las caídas, argumentando que estaría más seguro bajo los cuidados perma-
nentes de la madre. “¿Acaso se puede decir a los hombres, en vista de un 
posible mal uso de la razón, que no se sirvan de ella? [...]. Si no obráramos 
según nuestras opiniones porque ellas pueden ser equivocadas –prosigue el 
autor– descuidaríamos nuestros intereses y dejaríamos de cumplir nuestros 
deberes”23.

Con igual vehemencia el filósofo inglés defiende el derecho inalienable 
de cada individuo a expresar libremente sus pensamientos y convicciones, 
incluso las que puedan aparecer como peligrosas, salvo el caso extremo 
en que alimenten directamente la violencia o perjudiquen seriamente los 
derechos de los demás. Aparentemente, la libertad de expresión parecería 
ubicarse en un plano distinto al de la libertad de pensar, puesto que esta últi-
ma afecta a la esfera interna, mientras que la primera se ubica directamente 
en el terreno de las relaciones sociales y de la interacción con los demás: 
“la libertad de expresar y de publicar las opiniones puede parecer sometida 
a un principio diferente, ya que pertenece a aquella parte de la conducta de 
un individuo que afecta a sus semejantes”. Sin embargo, Mill insiste en el 
nexo inscindible entre la libertad de pensar y la libertad de expresar nuestras 
opiniones, dos aspectos igualmente importantes de la libertad y de hecho 
“inseparables en la práctica”24. 

De particular interés resultan los argumentos que esgrime Mill para jus-
tificar estas libertades, y en especial para justificar la libertad de expresión, 
un derecho a menudo recortado o sacrificado por “razones de utilidad” (para 
defender las instituciones o la seguridad nacional, para evitar el caos y la 
anarquía que podrían derivarse de algunas opiniones particularmente pe-
ligrosas y dañinas para los valores sociales compartidos, etc.). En su es-
trategia argumentativa en favor de la libertad de expresión y en contra de 



206

Angelo Papacchini

la censura, el autor empieza por aclarar que quien se atreve a impedir que 
otra opinión se exprese por el simple hecho de que la considera equivoca-
da, parte del supuesto de “que su propia certeza es la certeza absoluta”25. 
La intransigencia hacia las opiniones distintas se basa así en una confianza 
exagerada por parte de algunos individuos o instituciones en la infalibilidad 
de sus apreciaciones, en la verdad absoluta e inquebrantable de sus creen-
cias, que hace que cualquier opinión distinta aparezca como un extravío 
y un error. La intolerancia presupone así un actitud dogmática de quien 
cree poseer la verdad, y por consiguiente considera una pérdida de tiempo 
ponerse a analizar y sopesar los argumentos de quienes opinan de manera 
distinta. Para los que están seriamente convencidos de que su religión es la 
única verdadera y de que sus principios éticos y sus pautas de conducta son 
los únicos moralmente aceptables, evidentemente no tiene sentido el debate 
crítico y, al contrario, resulta perfectamente justificada la censura impuesta 
a las opiniones intrínsecamente falsas y peligrosas para la sociedad. 

S. Mill aclara que en realidad la confianza de quienes pretenden haber 
alcanzado de una vez por todas la verdad se basa en un prejuicio sin funda-
mentos, y desconoce además el carácter abierto y dinámico del saber, que 
se va consolidando gracias a un diálogo constante y permanente entre indi-
viduos que defienden perspectivas y opiniones distintas. Quien se atreve a 
reprimir las opiniones distintas de las suyas, impide que circulen ideas que 
podrían enriquecer la verdad, modificar falsos modelos de pensamiento e 
impulsar el desarrollo científico:

Si toda la especie humana opinase de modo unánime, y solamente una persona fuera 
de opinión contraria, no sería más justo el imponer silencio a esta sola persona que si 
esta misma persona tratara de imponérselo a toda la humanidad [...]. Lo que hay de 
particularmente malo en imponer silencio a la expresión de opiniones estriba en que 
supone un robo a la especie humana, a la posteridad y a la generación presente, y de 
modo más particular a quienes disienten de esta opinión que a los que la sustentan. 
Si la opinión es justa, se les priva de la oportunidad de dejar el error por la verdad; 
si es falsa, pierden lo que es un beneficio no menor: una percepción más clara y una 
impresión más viva de la verdad, producida por su choque con el error26.

De otro lado, nadie puede establecer qué clases de opiniones son de ver-
dad útiles para la sociedad. La utilidad social de una opinión es a su vez un 
asunto de opinión, y quien se atreviera a condenar al silencio las opiniones 
contrarias o disidentes podría correr el riesgo de repetir el trágico error co-
metido por la humanidad en el caso de Sócrates, condenado precisamente 
por crímenes de opinión, porque la ciudad griega percibía como una amena-
za el apelar al criterio moral basado en la interioridad de la conciencia libre.



207

Utilitarismo y derechos humanos 

Mill destaca también las consecuencias perjudiciales que se derivan de 
una política de censura y de intolerancia intelectual, las “funestas conse-
cuencias que la naturaleza intelectual, y por lo tanto moral del hombre sufre 
cuando la libertad no es concedida”27. La represión directa o indirecta28 de la 
libertad de pensamiento y expresión constituye un obstáculo para la ciencia, 
puesto que “la ausencia de discusión hace olvidar no sólo los fundamentos, 
sino también, con excesiva frecuencia, el sentido mismo de la opinión”29. 
Además, la limitación sistemática de la libertad de palabra y expresión im-
pide el surgimiento de:

Esos caracteres francos y valientes, de esas inteligencias consistentes y lógicas que 
adornaron en otro tiempo el mundo del pensamiento. Esta es la especie de hombres 
que se puede esperar, bajo semejante régimen: o puros esclavos del lugar común, 
o servidores circunspectos de la verdad, cuyos argumentos sobre las grandes cues-
tiones serán los que convengan a las características de su auditorio, sin que sean 
precisamente los que llevan grabados en su pensamiento30.

En cambio, si cada cual percibe como un derecho y un deber a la vez 
el de seguir su inteligencia a dondequiera que ella pueda llevarle, y puede 
expresar sin temor los resultados de sus reflexiones, el ideal de una sociedad 
integrada por sujetos libres y autónomos deja de ser una mera utopía. Por 
cierto, no es imposible que surjan grandes pensadores en una atmósfera de 
esclavitud mental; sin embargo, las escasas excepciones no harían sino con-
firmar el principio general según el cual la libertad de conciencia y expre-
sión constituye el terreno más propicio para el desarrollo de personalidades 
originales, armónicas y libres.

Con base en estos argumentos, el derecho a la libertad de pensamiento 
y expresión parecería fundarse en axiomas de carácter estrictamente utili-
tarios, es decir con base “en la necesidad (para el bienestar intelectual de la 
especie humana, del cual depende cualquier otra clase de bienestar) de la 
libertad de opinión y de la libertad de expresar las opiniones”31. Sin embar-
go, como han demostrado de manera plausible autores como Berlin, estos 
argumentos de corte utilitario no resultan siempre convincentes, puesto que 
la relación entre una sociedad tolerante y el desarrollo de personalidades 
originales e innovadoras parece desmentida por una cantidad apreciable de 
casos que parecerían demostrar precisamente lo contrario32. Mill se queda-
ría sin argumentos y sin respuestas frente a quien pudiese demostrar que 
en determinadas circunstancias la censura y la libertad de pensamiento re-
sultan más benéficas para la ciencia y para la sociedad, o incluso para el 
incremento de la felicidad colectiva que un régimen basado en una libertad 
sin límites. En este caso, sólo le quedaría al autor la opción de apelar a un 



208

Angelo Papacchini

derecho del individuo a desarrollar libremente sus capacidades, un dere-
cho valioso y sagrado, independientemente de las consecuencias positivas 
o negativas para el progreso científico, la instauración de un nuevo modelo 
de sociedad, etc. De hecho es esta convicción profunda la que alimenta, a 
nuestro juicio, la batalla de Mill por las libertades. Pero entonces, al apelar a 
este derecho sagrado e inalienable de la persona al desarrollo de sus talentos 
y capacidades, nos encontramos ya por fuera del horizonte utilitarista.

d. Derecho de cada cual a organizar su vida de manera autónoma 
y a desarrollar sus potencialidades 

En el sistema de Mill la libertad no se agota en la posibilidad de hacer 
un uso libre, sin coacciones externas, de la capacidad racional, o en la posi-
bilidad de expresar libremente tesis y pensamientos. Una dimensión igual-
mente importante de la liberad humana es la relacionada con la posibilidad 
de cada individuo de organizar su propia vida, de acuerdo con valores y pa-
trones de conducta libremente asumidos y elaborados. La autonomía no se 
reduce a la libertad de pensar y decir, sino que abarca también la dimensión 
más amplia de la conducta humana:

El principio de la libertad humana requiere la libertad de gustos e inclinaciones, la 
libertad de organizar nuestra vida siguiendo nuestro modo de ser, de hacer lo que 
nos plazca, sujetos a las consecuencias de nuestros actos, sin que nuestros seme-
jantes nos lo impidan, en tanto que no les perjudiquemos, e incluso, aunque ellos 
pudieran encontrar nuestra conducta disparatada, perversa o errónea33.

La sociedad y el poder deben ser tolerantes no solamente frente a las 
opiniones, sino también frente a las formas de vida, a los patrones de con-
ducta y a las manera de realizar el ideal de vida buena de los ciudadanos: “la 
única libertad que merece este nombre es la de buscar nuestro propio bien 
a nuestra propia manera, en tanto que no intentemos privar de sus bienes a 
otros o frenar sus esfuerzos para obtenerla. Cada cual es el mejor guardián 
de su propia salud, sea física, mental o espiritual”34. 

La sociedad debe asumir una actitud tolerante, incluso con prácticas que 
podrían ser juzgadas a primera vista como extrañas o irracionales, y se im-
pone la necesidad de luchar contra ese despotismo encubierto, por medio 
del cual determinadas conductas quedan reprimidas de hecho, no de manera 
directa sino por medio del rechazo masivo por parte de una comunidad. 
Para justificar esta idea de tolerancia, el autor apela de nuevo a una presunta 
ganancia de la humanidad, que a su juicio “gana más cuando deja que cada 
cual viva como más le guste, que cuando los obliga a vivir de acuerdo con 
los gustos de los demás miembros del cuerpo social”35. Sin embargo, más 



209

Utilitarismo y derechos humanos 

que esta presunta ganancia social, que podría ser eventualmente cuestiona-
da con argumentos derivados de la experiencia, lo que de verdad sustenta 
y justifica, en el caso de Mill, el derecho de cada individuo a organizar su 
vida a su manera, y por consiguiente la obligación del poder político y de 
la sociedad en general de ser tolerantes y de respetar estas opciones vitales, 
se basa en realidad en una creencia firme por parte del autor en el valor in-
trínseco de la libertad de elección, y en su valoración de la multiplicidad y 
variedad de formas de vida. Como bien lo destaca Berlin, lo que Mill más 
detesta es la uniformidad, el conformismo, la reducción de la multiplicidad 
de estilos de vida a un modelo único, que se repite al infinito en las innume-
rables existencias individuales; en cambio aprecia en alto grado la diversi-
dad, la versatilidad y la espontaneidad, la variedad de colores y matices en 
las formas de vida.

 Esta valoración de la diferencia no tiene mucho que ver con el princi-
pio utilitarista de la mayor felicidad, puesto que, como lo demuestran las 
construcciones utópicas clásicas o las pesadillas de mundos “felices”, la 
pluralidad de formas de vida puede resultar un obstáculo para las políticas 
de bienestar, y por consiguiente para el incremento de la felicidad colectiva, 
que parecería más viable en caso de que los ciudadanos se conformasen con 
necesidades uniformes y con un modelo único de existencia. En realidad, el 
derecho a la originalidad y la reivindicación para todos de la posibilidad de 
realizar a su manera sus planes de vida, de felicidad y realización humana 
se basan en el valor intrínseco de la libertad de elección y de la libertad en 
general, que Mill considera un fin en sí, más que un medio para alcanzar la 
felicidad, puesto que sólo gracias a la capacidad de elección el individuo se 
transforma de verdad en un ser humano. 

En otras palabras, un utilitarista consecuente podría llegar a justificar en 
determinadas ocasiones algunas formas benévolas de paternalismo, como 
el camino más rápido para incrementar el bienestar social, reducir la vio-
lencia, imponer la disciplina a sujetos perezosos, etc. Con base en razones 
estrictamente utilitarias, se podría justificar la interferencia en la libertad 
de acción de una persona para incrementar su bienestar, salud e “intere-
ses verdaderos”, o para incrementar el bienestar global del grupo al que la 
persona pertenece36. Para Mill, en cambio, esta violación de la autonomía 
resultaría algo malo en sí, independientemente de las consecuencias positi-
vas en términos de estabilidad social o incremento de la felicidad colectiva: 
ninguna satisfacción adicional podría compensar la pérdida en el individuo 
del control sobre las decisiones centrales de su existencia. En este sentido, 
sus conclusiones no difieren mucho de la valoración kantiana de la dignidad 
de la persona y del valor intrínseco de la autonomía. Para Mill, al igual que 



210

Angelo Papacchini

para Kant, respetar la dignidad significa tomar en serio los deseos de felici-
dad de cada sujeto, siempre y cuando resulten compatibles con los iguales 
deseos de felicidad de los demás.

Dentro de estas creencias firmes, y no directamente relacionadas con 
el principio de utilidad, se encuentra también la idea de la libertad como 
despliegue armónico de todas las capacidades humana. Mill comparte con 
Humboldt la idea de que “el fin del hombre, no como lo sugieren deseos 
vagos y fugaces, sino tal como lo prescriben los decretos eternos e inmuta-
bles de la razón, consiste en el desarrollo amplio y armonioso de todas sus 
facultades en un conjunto completo y coherente”37. Y considera que son un 
requisito indispensable para este desarrollo vital la variedad de situaciones, 
el fomento de la diversidad y de la originalidad, puesto que “la naturaleza 
humana no es una máquina que se pueda construir según un modelo para 
hacer de modo exacto una obra ya diseñada, sino un árbol que requiere cre-
cimiento y desarrollo en todos sus aspectos, siguiendo la tendencia de fuer-
zas interiores que hacen de él una cosa viva”38. Al igual que Tocqueville, 
el filósofo inglés percibe en la sociedad de masas una amenaza muy seria 
para la singularidad y la originalidad, para el surgimiento de personalidades 
fuertes y creativas. Precisamente para evitar la “mediocridad colectiva” y la 
uniformidad, reivindica con fuerza el derecho a disentir y a alejarse de los 
patrones sociales establecidos:

Los seres humanos se convierten en noble y hermoso objeto de contemplación, 
no por el hecho de llevar a la uniformidad lo que de individualidad hay en ellos, 
sino cultivándola y desarrollándola, siempre dentro de los límites impuestos por 
los derechos y los intereses de los demás [...]. Cada persona, cuanto más desarrolla 
su individualidad, más valiosa se hace a sus propios ojos y, en consecuencia, más 
valiosa se hará a los ojos de los demás. Alcanza una mayor plenitud de vida en su 
existencia, y, habiendo más vida en las unidades, más habrá en la masa, que, al fin, 
se compone de ellas39. 

e. Derecho de asociarse y de participar en la dirección de la cosa pública
Mill reivindica el derecho a la autonomía también en el terreno de la 

política, es decir el derecho de los ciudadanos de jugar un papel activo en la 
legislación y en las tareas de gobierno, sin limitarse a ser una rueda pasiva 
en el engranaje estatal. Su justificación de la participación democrática se 
basa ante todo en el axioma utilitarista según el cual el método más se-
guro para saber lo que es bueno, deseable y ventajoso para la sociedad es 
el de consultar las opiniones de la gente. Pero juega al mismo tiempo un 
papel importante la “fe democrática”, es decir la firme convicción de que 
la participación política es algo valioso en sí, independientemente de las  



211

Utilitarismo y derechos humanos 

consecuencias positivas o negativas para el incremento del bienestar social. 
Un déspota benévolo y eficiente podría obtener quizás mejores resultados, 
y en un plazo menor, que un régimen demócrata cuya política social tiene 
que someterse a una serie de controles institucionales. Sin embargo, el dés-
pota benévolo violaría de todas formas algo más valioso que el incremento 
general de bienestar: la dimensión de la libertad ligada con la mayoría de 
edad en el terreno de la vida pública. 

Hemos mencionado más arriba los límites de Mill en este terreno especí-
fico de los derechos políticos: el autor no pudo conformarse sin más con el 
principio simple de la regla mayoritaria, y para evitar que se desperdiciara 
la inteligencia y la competencia de quienes saben más que otros, propuso 
que el voto tuviese una ponderación proporcional al nivel de inteligencia de 
cada ciudadano. De acuerdo con esa propuesta, todos los ciudadanos, o por 
lo menos todos los ciudadanos mayores de edad y capaces de escribir y de 
hacer los cálculos más elementales, deberían gozar del derecho de partici-
par en el poder; pero no todos estarían autorizados a participar en una por-
ción igual. La sugerencia de ponderar los votos de acuerdo con el grado de 
cultura y de excluir a los analfabetos nacía quizás del miedo a la irrupción 
de las nuevas clases sociales y de cierta desconfianza frente a la democracia 
de masas, que Mill relacionaba, al igual que Tocqueville, con la afirmación 
desbordada de la mediocridad, con la nivelación y con el empobrecimiento 
generalizado de la humanidad. Precisamente para alejar esta amenaza el au-
tor propone que la opinión de unos pocos hombres ilustrados tenga el peso 
que se merece, por encima de un criterio estrictamente igualitario.

A pesar de estos límites, y a pesar de las ambigüedades y oscilaciones 
en la justificación de las libertades básicas, son innegables los aportes de S. 
Mill a la teoría de los derechos humanos. Quizás tenga razón Berlin cuando 
sostiene que el fuerte de Mill no es la coherencia lógica. Sin embargo, sus 
obras acerca de las libertades siguen conservando plena vigencia, y siguen 
siendo quizás lo mejor que se ha escrito en defensa de las mismas y en es-
pecial de la libertad expresión y de la tolerancia. El mismo Berlin reconoce 
que su teoría “puede necesitar quizás elaboración y perfeccionamiento, pero 
sigue siendo la más clara, cándida, persuasiva y convincente exposición del 
punto de vista de quienes desean una sociedad abierta y tolerante”40. Mere-
cen también un reconocimiento sus luchas en favor de los derechos políticos 
para las mujeres, en favor de los derechos de las colonias, sus propuestas 
humanitarias para mejorar las condiciones de los trabajadores; luchas que 
se relacionan de manera coherente con sus convicciones firmes, en muchos 
sentidos independientes de los axiomas utilitaristas41, acerca del valor de la 
libertad humana, de la originalidad, de la autonomía, y del derecho de cada 



212

Angelo Papacchini

ser humano a poder desarrollar, de manera armónica y a su manera, todas 
sus capacidades y potencialidades. 

 
Utilitarismo de actos y utilitarismo de reglas 

En los últimos tiempos la teoría utilitarista ha sido el blanco de muchas 
críticas por parte de quienes la consideran inapropiada para tomar en serio 
las libertades y los derechos humanos. Por cierto, como lo acabamos de ver, 
en el caso S. Mill las libertades, la dignidad y los derechos ocupan un lugar 
destacado; pero se trata de un caso de utilitarismo heterodoxo y, a juicio 
de muchos, de un sistema ético que no debería ser considerado en sentido 
estricto utilitarista. La objeciones frente a la escuela utilitarista clásica se 
centran ante todo en la dificultad experimentada por los autores utilitaristas 
a la hora de defender o justificar el respeto de la vida y de la dignidad in-
dividual. Se ha repetido innumerables veces que un utilitarista consecuente 
con sus principios podría verse obligado, en determinadas circunstancias, 
a aceptar que la opción más ventajosa, y por lo tanto la única moralmente 
aceptable, es el sacrificio de una víctima inocente; o podría verse obligado, 
de manera consecuente con sus principios, a justificar la esclavitud o a con-
siderar como una decisión moralmente aceptable la censura y otras formas 
de limitación de la libertad, en caso de que resultasen provechosas para la 
sociedad, para el progreso cultural o simplemente para el incremento del 
bienestar general.

De acuerdo con los axiomas utilitaristas, el derecho a la vida podría ser 
legitimado y sustentado en la importancia de la vida como un medio in-
dispensable para alcanzar la felicidad. Pero ante la ausencia, en el interior 
de la teoría utilitarista estricta, de un imperativo directo acerca del respeto 
por la vida, en algunos casos el sacrificio de una vida humana para salvar 
las de muchos otros, o simplemente para incrementar el bienestar social, 
podría ser la opción mas consistente con los axiomas utilitaristas. En este 
sentido Mc Closkey construye una situación hipotética, pero no tan lejana 
de la realidad, en la que un sheriff se ve obligado a aplicar justicia en un 
contexto de presiones y amenazas. Imaginénomos, recomienda el autor, un 
acto de violación perpetrado por un negro en una región de los Estados Uni-
dos en la que la tensión racial es particularmente fuerte. El crimen produce 
una reacción violenta en la comunidad blanca, que le entrega al represen-
tante de la ley el presunto responsable y exige de manera imperiosa, con 
amenazas de violencia y de actos de retaliación en contra de los miembros 
de la comunidad negra, que se haga justicia y se ejecute al sospechoso.  
El sheriff sabe a ciencia cierta que un negro ha sido en realidad el autor de  



213

Utilitarismo y derechos humanos 

la violación, pero está igualmente seguro de la inocencia de la persona acu-
sada del crimen. Se encuentra así frente a un grave dilema: enfrentar con 
coraje la situación y dejar libre al acusado, o someterse a las presiones de la 
turba enardecida y condenar a muerte una víctima inocente. Si para resol-
ver este dilema el sheriff se guiara por criterios utilitaristas, evidentemente 
tendría que sopesar las consecuencias de las dos actuaciones posibles, para 
poder decidir cuál de las dos opciones es la más apropiada para el incre-
mento de la felicidad del mayor número. Debería calcular entonces las pér-
didas de vidas humanas que podrían derivarse de su negativa a someterse 
a las presiones de la comunidad blanca, que con toda certeza promovería 
una violencia generalizada en contra de los negros, y, al mismo tiempo, las 
consecuencias de un acto que viola la justicia y que implica la muerte de 
una persona inocente. A juicio de Mc Closkey, un utilitarista consecuente 
no podría no optar por el castigo del inocente, puesto que por medio de un 
cálculo elemental sería posible establecer que las vidas de muchas personas 
pesan más que la de una sola. Sin embargo, la conciencia común reacciona 
por lo general frente a esta conclusión, que no concuerda con nuestras in-
tuiciones morales inmediatas. Por consiguiente, no quedaría otra alternativa 
distinta de la de abandonar las tesis utilitaristas, debido a las consecuencias 
inhumanas e injustas que de ellas se derivan. 

Algo parecido podría suceder con la justificación y defensa de la libertad 
de pensamiento y expresión, que un utilitarista puro sólo podría defender en 
aquellos casos en los que se pudiese comprobar por medio de la experiencia 
las ventajas reales para los individuos y para la sociedad derivadas de esta 
clase de derechos y libertades. La defensa de la libertad de expresión y de 
la tolerancia quedaría supeditada a una investigación empírica, y podría ser 
eventualmente refutada por quien lograse demostrar de manera convincente 
que en determinados casos la libertad de expresión no contribuye en nada 
o más bien resulta perjudicial para el desarrollo de la ciencia, de la seguri-
dad y del bienestar social42. Incluso el valor de la democracia quedaría en 
entredicho, al quedar subordinado o condicionado a la contribución real del 
régimen democrático para la felicidad del mayor número.

En resumen, se acusa al utilitarismo de descuidar y de no tomar en serio 
las libertades y los derechos, que se reducen a meros imperativos hipotéti-
cos y condicionados, a simples medios para el incremento de la felicidad. 
Para estos críticos la libertad no “es valiosa sólo como un medio para otra 
cosa”, sino que posee un valor en sí, al igual que los derechos básicos, 
que constituyen metas intrínsecamente valiosas, independientemente de las 
consecuencias43. John Rawls ha llamado la atención acerca de los peligros 
que implica la tendencia a concebir la tarea de gobierno de manera similar a 



214

Angelo Papacchini

como el individuo organiza su propia existencia, puesto que la falsa analo-
gía entre la lógica que regula la conducta individual y la lógica de la organi-
zación social induce a creer que es legítimo sacrificar los derechos básicos 
de algunas personas o grupos, si se obtiene a cambio un incremento en el 
bienestar de otros. Thomas Nagel y muchos otros han denunciado la utiliza-
ción del enfoque utilitarista para justificar y legitimar prácticas juzgadas por 
muchos como inmorales, como los ataques indiscriminados en gran escala 
a la población civil, el empleo de bombas atómicas o el recurso a armas 
químicas, medidas consideradas como un mal menor o como el medio más 
eficaz para obtener una victoria rápida, acabar pronto con la violencia de la 
guerra y por lo tanto “salvar” un número considerable de vidas humanas44. 

Precisamente para tratar de responder a estas críticas y para evitar que la 
fidelidad a los postulados utilitaristas implicase conclusiones contrarias al 
sentido ético de la mayoría de los hombres, han surgido numerosas y varia-
das reformulaciones de la teoría utilitarista: utilitarismo de reglas, utilitaris-
mo de reglas ideales, integración del principio de utilidad con el imperativo 
del respeto por las personas, etc. El objetivo principal de todos estos inten-
tos de reelaborar y perfeccionar la teoría responden ante todo al deseo de 
encontrar una respuesta plausible a las objeciones más comunes y reiteradas 
que cuestionan el utilitarismo por su escaso interés por los derechos y liber-
tades individuales, por su tendencia a sacrificar los intereses de la persona 
a objetivos y metas de bienestar social, o por su incapacidad de oponerse 
seriamente a la esclavitud o a la condena de personas inocentes. 

Particular interés reviste el denominado utilitarismo de la regla, que Ri-
chard Brandt define en estos términos: “un acto es obligatorio sólo si la 
aceptación uniforme de una regla correspondiente maximizará la utilidad 
esperable”45. En otras palabras, el cálculo utilitarista ya no se limita a las 
consecuencias de un acto específico, y se concentra en cambio en los efec-
tos que tendría, para el incremento del bienestar y de la felicidad del mayor 
número, la eventual transformación de la estrategia propuesta para resolver 
un problema específico en una norma universal, compartida y aceptada por 
todos. Frente al dilema de castigar a una persona inocente o permitir las 
muertes producidas por los disturbios y motines contra la población negra, 
el sheriff no debería limitarse a calcular exclusivamente las consecuencias 
circunstanciales de su decisión, sino que estaría obligado a sopesar lo que 
significaría para la sociedad la transformación en ley y la aplicación gene-
ralizada de la máxima según la cual es lícito y conveniente castigar con la 
muerte a una persona inocente, cuando por medio de esta forma de aplicar 
justicia se evita un número considerable de muertes violentas. Al plantear el 
cálculo en estos términos más amplios, es muy probable que el resultado sea 



215

Utilitarismo y derechos humanos 

distinto. Si nos limitamos a sopesar exclusivamente las consecuencias más 
inmediatas, habría buenas razones para creer que la condena a muerte de la 
persona inocente constituye la respuesta más racional y apropiada, puesto 
que diez vidas valen más que una y el sacrificio de una sola persona constitu-
ye un mal menor frente a la pérdida de un número mayor de vidas humanas 
y por consiguiente de una cuantía mayor de posibilidades de felicidad. Sin 
embargo, si el sheriff incluye en su cálculo de costos y ganancias lo que 
implicaría para la sociedad la aplicación generalizada o la transformación 
en norma universal del principio según el cual la condena de una persona se 
impone cuando está de por medio la salvación de una cuantas vidas huma-
nas, la conclusión en términos de beneficios globales podría ser distinta. En 
efecto, la universalización, es decir la transformación del castigo del inocen-
te en norma, alimentaría una desconfianza generalizada en la justicia, y sus 
efectos negativos globales en relación con las bases y cimientos de la convi-
vencia civil podrían resultar más dañinos, en términos estrictamente utilita-
ristas, que los actos de violencia y las muertes generadas por los disturbios. 

El énfasis en la ley antes que en el acto, y la idea de que es necesario 
calcular las eventuales consecuencias que se derivarían de la aceptación 
generalizada de una clase de conducta que un sujeto determinado piensa 
ejecutar para superar un problema específico, se relaciona claramente con 
la ética kantiana, y en especial con la primera fórmula del imperativo cate-
górico, que nos obliga a evaluar una máxima o pauta de conducta subjetiva 
de cara a su posible transformación en una norma universal o en una “ley de 
la naturaleza”. En el caso de Kant, si este experimento mental nos demues-
tra que, al ser asumidas por todos, estas máximas no resultan viables, se 
autodestruyen o simplemente socavan las bases de la convivencia civil, nos 
veríamos obligados a desecharlas porque incompatibles con la ley moral y 
con la legislación universal. Quienes han propuesto un utilitarismo de re-
glas, pretenden recuperar esta dimensión vital de la ética kantiana, sin tener 
que renunciar a los contenidos propiamente utilitaristas. Se podría hablar 
por consiguiente de una síntesis entre kantismo y utilitarismo, en la que el 
primero aporta la dimensión de la universalidad y de la ley, y el segundo 
los contenidos materiales, indispensables para superar los estrechos marcos 
del formalismo kantiano y de la ética del deber por el deber. Así como el 
imperativo kantiano nos obliga a someter una máxima específica al test de 
la universalización, de manera análoga el utilitarismo de reglas nos obliga a 
calcular las ganancias y pérdidas en términos de bienestar global derivadas 
de la universalización de una práctica específica, y sobre todo nos obliga a 
escoger aquella estrategia que, al transformarse en norma universal, resulta-
se más ventajosa para el bienestar y la felicidad del mayor número. 



216

Angelo Papacchini

Esta variante del utilitarismo no resuelve del todo las dificultades de la 
teoría en relación con la defensa de los derechos, dignidad y libertad de la 
persona. Sin embargo, nos ofrece elementos valiosos para enfrentar algunos 
de los conflictos o dilemas morales ligados con la respuesta de la socie-
dad y del Estado a la violencia y al terrorismo. En el caso de los recientes 
atentados terroristas, era muy fuerte en la opinión pública la resistencia o 
el rechazo a una lucha abierta contra el narcotráfico, puesto que la amenaza 
constante de la violencia y de la muerte impulsaba a la mayoría a creer que 
la vida suya y de sus familiares valía más que la lealtad a los principios de 
un Estado de derecho o que el respeto de la justicia y de las normas. Por 
su parte, el gobierno no podía quedar insensible a esta clase de presiones y 
reivindicaciones, puesto que al fin y al cabo uno de sus deberes primordiales 
es el de garantizar la vida y los bienes de los ciudadanos. Los actos terro-
ristas parecían poner a la autoridad frente a un dilema ético y político apa-
rentemente insoluble, puesto que lo obligaba a escoger entre dos opciones 
igualmente cuestionables: la fidelidad estricta a los principios de legalidad 
y del Estado de derecho, de acuerdo con el lema fiat iustitia et pereat mun-
dus, o la transacción y la negociación para evitar pérdidas mayores de vidas 
humanas. El utilitarismo de la regla sugiere una solución distinta a este 
dilema: entre la transacción pragmática y el rigorismo más estricto, se abre 
una tercera posibilidad que es la de evaluar en términos realistas las conse-
cuencias de una decisión política en cuanto a vidas humanas, posibilidades 
de gratificación y de felicidad, etc., pero sin limitar el cálculo de consecuen-
cias a los efectos inmediatos. En otras palabras, las consecuencias importan, 
en especial en el terreno de las decisiones políticas, en las que se impone la 
que Weber denomina una ética de la responsabilidad. Sin embargo, es nece-
sario que el gobernante calcule también las consecuencias a largo plazo de 
una política en extremo benévola o de un trato privilegiado hacia algunos 
actores de la violencia, sus implicaciones para el sistema de valores sobre 
los que se asienta la convivencia civil o el impacto sobre la formación de la 
nueva generación, etc. 

Una mención y una crítica merece también el intento de Diego Farrel de 
integrar el utilitarismo clásico con el principio rawlsiano, y en últimas kan-
tiano, del “igual respeto” para las personas. Gracias a la inclusión de este 
postulado ético, sería posible conservar la teoría utilitarista, sin tener que 
aceptar las conclusiones arriba mencionadas, que chocan contra nuestra ex-
periencia moral y que no superan el test del “equilibrio reflexivo”. A juicio 
del autor argentino, si tomamos en serio la idea de que cada individuo posee 
un derecho básico a ser valorado y respetado en su singularidad, resulta ya 
difícil o imposible sacrificar tranquilamente una vida humana o desplazar 



217

Utilitarismo y derechos humanos 

los intereses vitales de un individuo por simples consideraciones de utilidad 
social: el derecho a igual consideración y respeto constituiría un dique segu-
ro para la protección de los derechos individuales, que nos permitiría “res-
tringir” la teoría utilitarista, sin tener que sacrificar sus rasgos relevantes46. 

Sólo que Farrel no está dispuesto a renunciar a los axiomas utilitaristas, 
por lo que acoge el principio ético formulado por Dworkin, pero aclara que 
no lo considera un derecho de valor incondicionado, puesto que a su juicio 
no es posible “aceptar la existencia de un derecho absoluto y preservar –al 
mismo tiempo– los rasgos relevantes de la concepción utilitarista”47. De 
acuerdo con su propuesta, el derecho a consideración y respeto debería ser 
valorado como un derecho prima facie, que no puede ser desplazado en 
cualquier caso por consideraciones de utilidad, pero puede ser sacrificado 
en aquellas condiciones en las que el cálculo de consecuencias exige que 
este respeto ceda el paso a consideraciones de bienestar social, y cuando 
no existen alternativas viables al dilema entre sacrificar el derecho de una 
persona o sacrificar el interés general. Este intento de Farrel de integrar y 
mejorar el utilitarismo no pasa de ser, a nuestro juicio, una síntesis ecléctica, 
que a la hora de la verdad no resulta de mucha ayuda para resolver los dile-
mas y los conflictos relacionados con el respeto de los derechos humanos.

Hay que reconocer que los exponentes clásicos de la teoría utilitarista 
han sido combatientes vigorosos, que han tomado muy en serio la lucha 
contra el sufrimiento inútil y el esfuerzo por construir una sociedad en la 
que fuese posible un mayor grado de bienestar y de libertad. Merecen nues-
tro respeto su intento de fundamentar de manera inmanente deberes y obli-
gaciones, su interés por las consecuencias más que por la “buena voluntad” 
y las intenciones, al igual que su tendencia a relacionar el trabajo filosófico 
con un compromiso práctico al servicio de los intereses y del bienestar de 
la comunidad. En cuanto a los derechos humanos, particularmente valiosos 
han sido los aportes de los utilitaristas en el campo del derecho penal, en la 
humanización de las penas, en las políticas de rehabilitación; no es posible 
olvidar que la oposición a la pena capital se ha sustentado por lo general en 
argumentos de carácter utilitarista48. En principios utilitaristas se han inspi-
rado también muchos de los programas de política social relacionados con 
el fomento de los derechos de segunda generación, es decir con el derecho 
al bienestar, a la seguridad, al trabajo, etc. Sin embargo, a pesar de la con-
tribución de la teoría utilitarista a la reducción del sufrimiento inútil y a la 
consolidación de políticas de bienestar, es innegable que la libertad y la dig-
nidad no constituyen para ella un bien primario y prioritario. En caso de que 
se pudiera demostrar que la negación de la libertad resultase más ventajosa 
para el mayor número, no habría argumentos sólidos para oponerse a una 



218

Angelo Papacchini

limitación o negación de este derecho fundamental de todo ser humano. Los 
derechos humanos siguen siendo medios, para el logro de un fin superior 
que no es la libertad, sino la felicidad del mayor número.

Notas

1	 J. Bentham, Filosofía de la ciencia económica, en Escritos económicos, Selección y prólogo de 
W. Stark, F. C. E., México-Buenos Aires, 1965, p. 169.

2	 J. Bentham, Fragmento sobre el gobierno, Aguilar, Madrid, 1973, p. 3.
3	 J. Bentham, La psicología del hombre económico, en Escritos económicos, ed. cit., p. 3.
4	 Ibíd., p. 3.
5	 Ibíd., pp. 12-13.
6	 “El principio de utilidad –sostiene el autor– servirá para dirigir y orientar cualquier sistematiza-

ción que se intente de las diversas instituciones o combinaciones de instituciones que componen el 
objeto de esta ciencia”. Fragmento sobre el gobierno civil, ed. cit., pp. 30-31. Con base en la idea 
de utilidad resultaría relativamente fácil aclarar la naturaleza y los fines de las leyes que regulan 
la convivencia civil. Conviene recordar que Bentham aspiraba a ser el Newton de las ciencias 
morales y sociales.

7	 Ibíd., p. 61. Hume se burla de la noción de estado de naturaleza, a su juicio una mera ficción fi-
losófica (a mere philosophical fiction), análoga a las invenciones de la edad del oro de los poetas 
de la edad clásica. “Si queremos prestarle fe a estas amables fantasías –escribe Hume– en aquel 
primer período de la naturaleza las estaciones eran tan templadas que los hombres no tenían 
ninguna necesidad de repararse con su vestimenta y dentro de las casas, para ponerse al seguro 
contra la violencia del frío y del calor. Corrían ríos de vino y leche, las encinas producían miel 
y la naturaleza ofrecía espontáneamente los frutos más exquisitos [...]. La naturaleza no conocía 
tempestades y los corazones humanos no conocían esas turbulencias más furiosas que provocan 
tanto desorden y engendran tanta confusión. Ni se oía hablar de avaricia, ambición, crueldad o 
egoísmo; los únicos movimientos que la mente conocía eran la calidez del corazón, la compasión 
y la simpatía. También las distinciones mezquinas y formales de lo mío y lo tuyo eran descono-
cidas en el seno de aquella feliz estirpe de mortales, al igual que las nociones de propiedad y de 
obligación, de justicia e injusticia”. A juicio de Hume esta ficción poética de la edad de oro está 
ligada en ciertos aspectos con la ficción filosófica de un estado de naturaleza. Sólo que la primera 
es representada como la condición más placentera y más pacífica que podamos imaginar, mientras 
que al segundo se le pinta como un estado de guerra y violencia recíprocas, acompañado por la 
miseria más espantosa. Se dice que, en el origen de la humanidad, la ignorancia y la naturaleza 
salvaje dominaban tan incontrastadas, que los hombres no podían confiar los unos en los otros, 
y que al contrario cada cual debía confiar sólo en sí mismo, en su propia fuerza o astucia para 
defenderse y ponerse al seguro. No se hablaba de ley; no se conocían reglas de justicia; no se 
respetaban distinciones de propiedad; el poder era la única medida del derecho y una guerra con-
tinua de todos contra todos era el resultado del egoísmo desenfrenado y de la barbarie humana 
[...]. Se podría con razón dudar tanto de que una condición semejante de la naturaleza humana 



219

Utilitarismo y derechos humanos 

haya podido existir, como de que, en caso de haber existido, haya podido durar tanto tiempo como 
para merecer el nombre de condición”. D. Hume, Ricerche sull’ intelletto umano e sui principi 
della morale, Laterza, Bari, 1980, p. 238-240. El filósofo inglés cuestiona también la idea de un 
orden natural y de una justicia natural anterior a las convenciones y a la obra humana, denuncia el 
carácter ambiguo de términos como naturaleza y derecho natural(“there is none more ambiguous 
and equivocal”), y sostiene que la justicia y las leyes son el resultado de la iniciativa propiamente 
humana. “Debemos admitir –prosigue Hume– que el sentido de la justicia y de la injusticia no es 
derivado de la naturaleza, sino que surge en forma artificial, si bien necesaria, de la educación y de 
las convenciones humanas”. A treatise of Human Nature, Dutton, New York, 1974, pp. 182-189. 
“La justicia –prosigue el autor– se origina de las convenciones humanas”, es un producto de la 
creatividad del género humano, una especie creativa (an inventive species), que produce cultura y 
elabora leyes, normas y obligaciones para tratar de resolver los problemas ligados con la escasez 
de bienes, el egoísmo y la violencia.

8	 Fragmento sobre el gobierno, ed. cit., p. 62.
9	 “El derecho natural –añade– no es más que una frase”. Ibíd., p. 111.
10	 “Por consiguiente el fundamento del Derecho –escribe M. Atienza– no era para Bentham la ley 

natural, sino el principio de utilidad. No existían en su opinión derechos naturales del hombre an-
teriores y situados por encima de la ley positiva: en su sentido adjetivo o moral, ‘derecho’ designa 
lo conveniente, lo útil. Pero en sentido substantivo y legítimo los derechos proceden siempre de 
las leyes positivas, de los mandatos de la autoridad; los derechos subjetivos son sencillamente los 
correlatos de las obligaciones jurídicas y sólo existen en la medida en que las leyes positivas les 
otorgan una garantía”. Marx y los derechos humanos, ed. cit., p. 85.

11	 A juicio de Bentham “no puede atribuirse ningún límite a la autoridad del cuerpo soberano, salvo 
que esté limitado por convención expresa”. Fragmento sobre el gobierno, ed. cit., p. 115.

12	 G. H. Sabine, Historia de la teoría política, F. C. E., México-Bogotá, 1976, p. 499. “La presun-
ción de que había que considerar la felicidad de un hombre como dotada del mismo valor que la 
de otro, era idéntica a la creencia en la igualdad natural”. Ibíd.,p. 417.

13	 A. Sen, “Property and Hunger”, Economics and Philosophy, 4, #1, 1988. “La violación de los 
derechos no es en sí misma una cosa mala, ni es intrínsecamente buena la realización de los de-
rechos. Pero, siempre desde esta perspectiva, la aceptación de los derechos promueve cosas que, 
en últimas, son importantes; promueve la utilidad”. Hemos utilizado la traducción del inglés de L. 
Fernández.

14	 M. D. Farrel, Utilitarismo, Ética y Política, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, 1983, p. 259.
15	 “El credo que acepta como fundamento de la moral la Utilidad, o el principio de la mayor Felici-

dad –sostiene Mill– mantiene que las acciones son correctas (right) en la medida en que tienden a 
promover la felicidad, incorrectas (wrong) en cuanto tienden a producir lo contrario a la felicidad. 
Por felicidad se entiende el placer y la ausencia de dolor; por infelicidad el dolor y la falta de 
placer. Para ofrecer una idea clara del criterio moral que esta teoría establece es necesario indicar 
mucho más: en particular, qué cosas se incluyen en las ideas de dolor y placer, y en qué medida 
es ésta una cuestión a debatir. Pero estas explicaciones suplementarias no afectan a la teoría de 
la vida sobre la que se funda esta teoría de la moralidad –a saber que el placer y la exención del 
dolor son las únicas cosas deseables como fines–; y que todas las cosas deseables (que son tan 
numerosas en el proyecto utilitarista como en cualquier otro) son deseables ya bien por el placer 
inherente a ellas mismas, o como medios para la promoción del placer y la evitación del dolor”. 
J. S. Mill, El utilitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1984, p. 46. El autor asume esta idea como 
un postulado, que no es posible demostrar de manera directa. En efecto, “las cuestiones relativas 
a los fines últimos no son susceptibles de prueba directa. Para demostrar que algo es bueno debe 



220

Angelo Papacchini

mostrarse que constituye un medio para conseguir algo que se admite que es bueno sin recurrir 
a prueba. Se demuestra que el arte médico es bueno porque conduce a la salud; pero ¿cómo es 
posible demostrar que la salud es buena?”. Ibíd., p. 42. Sin embargo, lo anterior no significa que la 
aceptación o el rechazo de los postulados últimos dependan exclusivamente “del impulso ciego” 
o de una “elección arbitraria”.

16	 “No merece más que un comentario de pasada el despropósito, basado en la ignorancia, de su-
poner que aquellos que defienden la utilidad como criterio de lo correcto e incorrecto utilizan el 
término en aquel sentido restringido y meramente coloquial en el que la utilidad se opone al placer 
[...]. Quienes saben algo del asunto están enterados de que todos los autores, desde Epicuro hasta 
Bentham, que mantuvieron la teoría de la utilidad, entendían por ella no algo que ha de contrapo-
nerse al placer, sino el propio placer junto con la liberación del dolor y que en lugar de oponer lo 
útil a lo agradable o a lo ornamental, han declarado siempre que lo útil significa, entre otras, estas 
cosas”. Ibíd., p. 45.

17	 Ibíd., p. 47. “Al evaluar la felicidad –comenta Kenny– tenemos que tomar en cuenta no sólo la 
satisfacción de los deseos, sino también la naturaleza de los deseos mismos”. A. Kenny, “La feli-
cidad”, en Conceptos morales (Compilador J. Feinberg), F. C. E., México, 1985, p. 92.

18	 J. S. Mill, El utilitarismo, ed. cit., p. 47. El autor añade que “es del todo compatible con el princi-
pio de utilidad el reconocer el hecho de que algunos tipos de placer son más deseables y valiosos 
que otros. Sería absurdo que mientras que al examinar todas las demás cosas se tiene en cuenta la 
calidad además de la cantidad, la estimación de los placeres se supusiese que dependía tan sólo de 
la cantidad”. Ibíd., p. 48.

19	 “Si se me pregunta qué entiendo por diferencia de calidad en los placeres, o qué hace un placer 
más valioso que otro, simplemente en cuanto placer, a no ser que sea su mayor cantidad, sólo 
existe una única posible respuesta. De entre dos placeres, si hay uno al que todos, o casi todos los 
que han experimentado ambos, conceden una decidida preferencia, independientemente de todo 
sentimiento de obligación moral para preferirlo, ése es el placer más deseable. Si aquellos que 
están familiarizados con ambos colocan a uno de los dos tan por encima del otro que lo prefieren, 
aun sabiendo que va acompañado de mayor cantidad de molestias, y no lo cambiarían por cantidad 
alguna que pudieran experimentar de otro placer, está justificado que asignemos al goce preferido 
una superioridad de calidad que exceda de tal modo al valor de la cantidad como para que ésta sea, 
en comparación, de muy poca importancia”. Ibíd., p. 49.

20	 “Es un hecho incuestionable –anota Mill– que quienes están igualmente familiarizados con ambas 
cosas y están igualmente capacitados para apreciarlas y gozarlas, muestran realmente una prefe-
rencia máximamente destacada por el modo de existencia que emplea las capacidades humanas 
más elevadas [...]. Un ser con facultades superiores necesita más para sentirse feliz, probable-
mente está sujeto a sufrimientos más agudos, y ciertamente los experimenta en mayor número 
de ocasiones que un tipo inferior. Sin embargo, a pesar de estos riesgos, nunca puede desear de 
corazón hundirse en lo que él considera que es un grado más bajo de existencia”. Ibíd., p. 50.

21	 Ibíd., p. 50.
22	 J. S. Mill, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977, p. 31.
23	 Ibíd.
24	 Ibíd., p. 21.
25	 Ibíd., p. 29.
26	 Ibíd., p. 28.
27	 Ibíd., p. 82.



221

Utilitarismo y derechos humanos 

28	 El autor no se limita a denunciar la censura directa y menciona formas más sutiles y encubiertas, 
pero igualmente eficaces, de reprimir la libertad de expresión, puesto que “lo mismo significa 
encarcelar a un hombre (por sus ideas), que privarle de los medios de ganarse el pan”. Ibíd., p. 49.

29	 Ibíd., p. 59.
30	 Ibíd., pp. 50-51. Al autor añade además que “gana más la verdad con los errores de un hombre 

que, después de estudio y preparación, piensa por sí mismo, que con las opiniones justas de los 
que las profesan solamente porque no se permiten el lujo de pensar”. Ibíd., p. 52.

31	 Ibíd., p. 78.
32	 “La mayoría de sus argumentos –sostiene Berlin– pueden ser dirigidos y utilizados en contra de 

sus tesis, y ninguno de ellos es concluyente o posee una fuerza suficiente como para convencer a 
un opositor firme en sus ideas, que no simpatiza con las de Mill”. I. Berlin, “J. S. Mill and the ends 
of life”, en Four Essays on Liberty, Oxford University Press, 1969, p. 201. Berlin anota además 
que “si la felicidad fuese el único criterio (de moralidad), entonces habría que aceptar que los sa-
crificios humanos o la quema de brujas, en tiempos en los que estas prácticas estaban respaldadas 
por sentimientos muy arraigados en la población, contribuyeron, en su tiempo, a la felicidad de la 
mayoría”. Ibíd., p. 192.

33	 J. S. Mill, Sobre la libertad, ed. cit., p. 21.
34	 Ibíd., p. 22.
35	 Ibíd.
36	 Como lo anota Berlin, a pesar de su confianza en la educación y en la legislación, Bentham y 

James Mill habrían podido conformarse con caminos más fáciles, rápidos y menos costosos hacia 
la felicidad del mayor número. En cambio J. S. Mill nunca hubiera accedido a sacrificar su fe en 
el valor de la libertad de elección o su oposición directa y tajante a la coerción arbitraria.

37	 J. S. Mill, Sobre la libertad, ed. cit., p. 85.
38	 Ibíd., p. 88.
39	 Ibíd., p. 93.
40	 I. Berlin, Op. cit., p. 201.
41	 A juicio de Berlin, lo que alimentaba estas luchas por los derechos de las mujeres, de los trabaja-

dores y de los habitantes de las colonias no era el credo utilitarista, puesto que “es difícil suponer 
que no eran la libertad y la justicia, sino la utilidad (que calcula los costos) aquello que predomi-
naba en su mente [...]. Lo que es común en todas estas luchas no es una conexión directa con el 
principio de ‘la mayor felicidad’, sino el hecho de que se articulan alrededor del principio de los 
derechos humanos, es decir de la libertad y de la tolerancia” (Op. cit., pp. 179-180). El intérprete 
añade además que, “a pesar de que los argumentos de Mill son derivados de la experiencia y no de 
un conocimiento a priori, las proposiciones mismas se parecen mucho a las defendidas sobre ba-
ses metafísicas por parte de los exponentes tradicionales de la doctrina de los derechos humanos”. 
Ibíd., p. 190.

42	 “Si la libertad de expresión se justifica sólo porque es socialmente útil, entonces alguien podría 
pensar que está justificada sólo cuando es socialmente útil”. D. Farrel, Op. cit., p. 311.

43	 A juicio de A. Sen, lo peculiar de la teoría utilitarista sería precisamente su tendencia a considerar 
los derechos en su aspecto puramente instrumental. El autor cree que “existen tres diferentes 
maneras de considerar los derechos como moralmente importantes. En primer lugar, ellos pueden 
ser considerados como instrumentos valiosos para alcanzar otros objetivos. Esta es la perspectiva 
instrumental, que resulta bien ilustrada por el enfoque utilitarista de los derechos. Desde esta 
perspectiva, los derechos no tienen importancia intrínseca. La violación de los derechos no es en 
sí misma una cosa mala, ni es intrínsecamente buena la realización de los derechos”. A. Sen, Op. 
cit., p. 223.



222

Angelo Papacchini

44	 Nagel menciona los argumentos esgrimidos por la autoridades norteamericanas para justificar in-
numerables actos de barbarie en la guerra de Vietnam. De acuerdo con esta manera de argumentar, 
se puede recurrir a métodos como ataques a la población civil para inducir al enemigo a rendirse y 
dañar su moral, con tal de que podamos obtener beneficios substanciales: “cualquier medio puede 
justificarse, en principio, si conduce a un fin suficientemente valioso [...]. Después de que se abren 
las puertas a los cálculos de la utilidad y del interés nacional, las especulaciones comunes sobre el 
futuro de la libertad, la paz y la prosperidad económica se emplean para tranquilizar la conciencia 
de los responsables de que hayan muertos carbonizados algunos niños”. T. Nagel, La muerte en 
cuestión, F. C. E., México, 1981, pp. 99-101. El autor opina que “hay límites para lo que puede 
hacerse aun al servicio de una finalidad que vale la pena buscar”, y tiende a creer que ciertas 
“intuiciones absolutistas” acerca del valor intrínseco de la vida “constituyen a menudo la única 
barrera ante el abismo de las apologías utilitarias del asesinato en gran escala”. Ibíd., pp. 94-95.

45	 R. Brandt, Teoría ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982, p. 464.
46	 La teoría de los derechos constituye para Farrel la herramienta más apropiada para imponer res-

tricciones a la concepción utilitarista. De manera más específica, el “candidato más aceptable 
como posible restrictor” sería para el teórico argentino “el derecho a igual consideración y respe-
to, del que habla Dworkin”. M. D. Farrel, Utilitarismo, Ética y Política, ed. cit., p. 362.

47	 Ibíd., pp. 362-363.
48	 Con base en argumentos utilitaristas, Beccaria se atrevió a solicitar la abolición de la pena capi-

tal, argumentando que la sociedad no tiene derecho alguno a eliminar a sus miembros. A juicio 
del ilustrado italiano, la función de las penas es la de evitar que se disuelvan los vínculos so-
ciales y que los hombres vuelvan a caer de nuevo en la violencia del estado de naturaleza. Por 
consiguiente, la sociedad tiene que limitarse a aplicar los castigos estrictamente necesarios para 
cumplir con este fin, y cualquier violencia adicional resultará inútil y por lo tanto injusta. Para 
Beccaria la pena de muerte desborda este límite, puesto que el Estado cuenta con un instrumento 
igualmente apropiado, e incluso más eficaz que la pena de muerte, para conservar el orden social 
y prevenir crímenes contra la vida o contra la propiedad. Conviene recordar que ya en la obra de 
Beccaria se encuentra formulado de manera expresa el principio utilitarista relativo a “la massi-
ma felicitá divisa nel maggior numero”. Dei delitti e delle pene, Biblioteca Universale Rizzoli, 
Milano, 1981. p. 62.



Capítulo 9

EL MODELO KANTIANO

En la historia de los derechos humanos el modelo kantiano reviste una 
importancia que difícilmente podríamos desconocer y muchos autores si-
guen viendo en la doctrina de la dignidad y de la autonomía moral un instru-
mento eficaz para combatir las doctrinas peligrosas, que pretenden canjear 
los derechos del individuo con un fin o interés ajeno (bienestar general, 
voluntad general, exigencias del Estado o de la historia etc.)1. Intentaremos 
reconstruir la concepción kantiana de la dignidad humana, analizando la 
manera como los diferentes derechos se sustentan y justifican apelando a 
este derecho básico de todo ser humano a un trato acorde con su valor in-
trínseco como miembro de la especie humana. 

La dignidad humana como soporte ideal de los derechos

a. Sentido y alcance de la dignidad humana 
Kant es el filósofo por excelencia de la dignidad humana y es quizás el 

primer pensador de la Modernidad que intenta sustentar de manera inma-
nente la dignitas hominis, el valor no instrumental del ser humano. Siguien-
do una larga tradición, el autor destaca ante todo la excelencia y el valor 
peculiar de la especie humana, que a pesar de su finitud y de su tendencia 
al mal constituye el fin último y la obra más perfecta del universo. Kant 
subraya a menudo la finitud y las limitaciones humanas; sostiene sin em-
bargo que, por encima de estas carencias, el hombre posee el privilegio de 
regirse por una ley asumida libremente por su propia razón, a diferencia de 
los demás seres vivientes que obedecen pasivamente a las leyes del instinto. 



224

Angelo Papacchini

Por cierto esta libertad, el don más preciado de la humanidad, puede en-
gendrar grandes males, debido a la presencia de impulsos y pasiones; pero 
la propensión al mal, que parecería comprometer el valor y la dignidad del 
ser humano, hacen más meritorios los intentos de edificar un ordenamiento 
social fundado sobre el respeto de la igual libertad y dignidad de todos.

De todas formas, por encima de la dignidad de la especie, lo verdade-
ramente importante para una teoría de los derechos humanos es la susten-
tación de la dignidad de cada uno de los miembros de la humanidad, que 
constituye el aporte más específico de la reflexión kantiana. El respeto que 
yo tengo por otro, o que otro puede exigir de mí –sostiene el autor en la Me-
tafísica de las Costumbres– es el reconocimiento de una dignidad (dignitas) 
en los demás hombres, es decir de un valor que no tiene ningún precio, nin-
gún equivalente con el que se pueda intercambiar el objeto de estimación.

Cada hombre tiene el derecho de exigir el respeto de sus similares; recíprocamente, 
está obligado él mismo al respeto de los demás. La humanidad en sí misma es una 
dignidad, porque el hombre no puede ser tratado por nadie (es decir, ni por otro ni 
por él mismo) como un mero medio, sino que debe ser tratado siempre al mismo 
tiempo como un fin; precisamente en esto consiste su dignidad (su personalidad), 
gracias a la cual no sólo se eleva por encima de todos los demás seres de la natura-
leza que no son hombres, destinados por esto a servirle de instrumentos, sino que 
se eleva también por encima de todas las cosas. Puesto que el hombre no se puede 
vender por ningún precio [...] está obligado a reconocer prácticamente la dignidad 
de la humanidad en cada uno de los demás seres humanos...2

Este texto resume muy bien los diferentes momentos de la reflexión kan-
tiana y se relaciona directamente con la célebre fórmula del imperativo ca-
tegórico de la Fundamentación de la metafísica de las costumbres: “Obra 
de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en la persona 
de cualquier otro, siempre al mismo tiempo como fin y nunca sólo como 
medio”3. La idea fuerte es que la humanidad constituye un fin en sí y por 
lo tanto no puede ser reducida al nivel de un instrumento para cualquier 
fin ajeno a ella misma. El imperativo se liga directamente con la diferencia 
radical y cualitativa entre personas y cosas, entre los entes que pueden ser 
objeto de manipulación y los entes que merecen respeto y consideración. 
En este sentido la dignidad del hombre se opone antes que todo a la mani-
pulación y a la instrumentalización. No podemos tratar a los demás como 
medios para nuestros fines de poder o placer, como fichas estratégicas para 
nuestra voluntad de poder; los demás seres humanos poseen una finalidad 
en sí, no solamente para nosotros. 



225

El modelo kantiano

No tratar a la humanidad de nadie como un medio excluye, en primera 
instancia, las conductas criminales que atentan contra la vida y los bienes 
del otro; pero cuestiona también todas aquellas formas de reificación acep-
tadas o toleradas, en determinadas épocas, por el ordenamiento jurídico-
político vigente. Tal es el caso de la esclavitud y de formas más encubiertas 
o sutiles de instrumentalización que el hombre padece en las relaciones de 
trabajo, en el trato sexual, etc. El hombre no tiene valor de cambio ni de 
uso, repite Kant hasta el cansancio, anticipando la polémica marxista contra 
la reificación capitalista y retomando temas del pensamiento estoico y cris-
tiano. El imperativo ético cuestiona la actitud de aquellos gobernantes que 
utilizan a sus súbditos como meras fichas para su política expansionista y 
para la guerra. Un ser humano no puede ser reemplazado por otro, al igual 
que una mercancía; al contrario, posee un valor intrínseco y único. En el 
caso de objetos o mercancías, una cosa puede ser comparada y canjeada por 
otra, de acuerdo con su valor relativo, puesto que “en el lugar de aquello 
que tiene un precio, se puede poner también otra cosa, su equivalente”. En 
cambio el ser humano posee dignidad: “aquello que constituye la condición 
bajo la cual exclusivamente algo sea fin en sí mismo, no tiene meramente 
un valor relativo, es decir un precio, sino un valor interno, es decir una dig-
nidad (Würde)”4. El ser que posee este valor intrínseco no puede ser tratado 
como un mero equivalente, reemplazable sin más por otro.

 Sin embargo, conviene aclarar que la fórmula no excluye de manera 
radical cualquier clase de instrumentalización o de manipulación: lo que 
nos prohíbe es tratar a los humanos sólo y exclusivamente como medios. Lo 
que resulta incompatible con el imperativo kantiano es la instrumentaliza-
ción total. Pregonar un trato absolutamente no-instrumental en una sociedad 
de mercado podría resultar algo utópico, puesto que a diario nos vemos 
obligados a recurrir a los servicios de otros. Inmoral sería olvidarnos del 
todo que estos otros individuos, más allá del servicio que nos brindan, son 
seres libres y no meros instrumentos. El imperativo de la dignidad tampoco 
es incompatible con el reconocimiento del hecho de que las habilidades 
y talentos de unos individuos (dedicación al trabajo, ingenio e inventiva) 
poseen más valor que los de otros. Lo importante es que no se olvide que 
estos mismos sujetos, más allá de las diferencias en cuanto a habilidades y 
talentos, por encima de su valor relativo, poseen siempre al mismo tiempo 
un valor intrínseco por el simple hecho de ser humanos. Lo anterior pare-
cería sugerir la idea de una instrumentalización permitida dentro ciertos 
límites. Habría una manipulación legítima, que no viola la dignidad, y otra 
que en cambio la viola: por ejemplo, en las relaciones de trabajo la escla-
vitud violaría este principio, mientras que las relaciones laborales obrero-



226

Angelo Papacchini

patrón, basadas en un contrato libre, se mantendrían dentro de los límites de 
la instrumentalización permitida. De manera análoga, en el terreno de vida 
sexual sería posible diferenciar las relaciones basadas exclusivamente en el 
deseo unilateral de placer y en la sumisión del otro, de aquellas otras en las 
que el recurso a otro ser humano para satisfacer las necesidades eróticas no 
desconoce su valor como persona libre, su albedrío y su dignidad.

Llama también la atención el hecho de que el objeto del respeto no es el 
individuo concreto, sino la humanidad presente en nosotros y en los demás. 
Precisar el sentido de este término no resulta nada fácil. Por el contexto, es 
claro que el concepto designa algo más que el simple conjunto de todos los 
seres humanos. En este caso humanidad parecería identificarse más bien con 
los rasgos específicos que diferencian a la especie humana de las otras es-
pecies, en especial con la racionalidad moral. Estamos obligados a respetar 
en cada uno de los seres humanos este rasgo específico que lo coloca muy 
por encima de los demás seres vivientes, y que constituye la destinación o 
telos al que debería conformarse la práctica de los individuos de carne y 
hueso5. Quizás este texto de las Lecciones de ética nos ayude a comprender 
mejor qué significa en este caso respetar la humanidad de las personas: “en 
el ser humano puede establecerse una distinción entre el hombre mismo y 
su humanidad. Por lo tanto, puedo tener complacencia con la humanidad, 
aunque no en el hombre. Puedo tener semejante complacencia hasta en un 
malvado, si diferencio convenientemente el malvado de la humanidad; pues 
incluso en el mayor malvado persiste un germen de buena voluntad [...] Por 
esta razón los jueces no tienen que deshonrar a la humanidad al castigar 
los delitos; desde luego que se ha de castigar los delitos; desde luego que 
se ha de castigar al bribón, pero sin vulnerar a la humanidad por medio de 
castigos humillantes, pues cuando se deshonra a la humanidad en cualquier 
otro, se está despojando al ser humano de todo valor”6. Esta idea resulta de 
gran ayuda para asegurar a todos un mínimo de respeto, en la medida en que 
incluso el ser más despreciable conserva este halo sagrado de humanidad 
que lo hace digno de un reconocimiento y de una valoración por encima 
de cualquier otro ser viviente. Sin embargo, al separar la humanidad de la 
singularidad concreta, parece quedar sin respuesta esa exigencia del indivi-
duo de ser reconocido como un ser valioso en su concreción y singularidad 
irrepetible, más que como un simple portador de un halo de humanidad 
común a todos7.

La fórmula precisa además que el respeto por la humanidad tiene que 
darse tanto en la persona de los demás como en nuestra propia persona.  
El imperativo de la dignidad y de la no-instrumentalización de lo humano 
empieza por la autoestima y por la valoración de nuestra propia persona,  



227

El modelo kantiano

lo que nos impide rebajarnos a medios o instrumentos para fines ajenos. La 
tendencia a creer que nuestro ser carece de un valor intrínseco y que sólo 
adquiere valor en función de una instancia o de una finalidad superior, e in-
cluso el reducir nuestras vidas a un simple medio para la realización y feli-
cidad de otro ser, viola el imperativo de la dignidad tanto como la tendencia 
a instrumentalizar a los demás. 

Los ejemplos concretos que ofrece Kant en la Fundamentación de la me-
tafísica de las costumbres para ilustrar las diferentes fórmulas del impera-
tivo categórico, ponen además de manifiesto otra dimensión y otro sentido 
del respeto por la humanidad en nosotros y en los demás: por encima de la 
obligación negativa de evitar la instrumentalización o reificación de las per-
sonas, el individuo estaría obligado también a respetar los fines peculiares 
ligados con su naturaleza. En especial los ejemplos del suicidio y de la cul-
tura muestran cómo el respeto por nuestra humanidad y por la humanidad 
de los demás incluye además la obligación de desarrollar nuestros “verda-
deros fines”, ligados con el desarrollo de la cultura, de la racionalidad y de 
la moralidad8. Lo que significa que no podemos utilizar la vida biológica 
para un fin subordinado, sacrificando el fin auténtico y verdadero: agotar el 
sentido de la existencia en fines contingentes como la felicidad y el placer 
constituiría para Kant otra manera de violar la dignidad. “Con el fin de la 
humanidad en nuestra propia persona –aclara el autor en la Metafísica de las 
costumbres– está unida también la voluntad racional y, por consiguiente, el 
deber de hacerse digno de la humanidad por medio de la cultura en general, 
el deber de procurar o fomentar, en la medida de las posibilidades, la capa-
cidad de realizar todos los fines posibles; es decir, un deber de cultivar las 
disposiciones incultas de la naturaleza, como aquello a través de lo cual el 
animal se eleva a hombre”9. 

Por esta razón, conformarse, por simple pereza mental, con formas bené-
volas de paternalismo significaría subvalorar nuestra destinación más ele-
vada hacia la mayoría de edad y hacia el uso libre y autónomo de nuestras 
capacidades intelectuales y morales. En la medida en que todos los seres hu-
manos comparten estos fines esenciales, se justifica además la colaboración 
recíproca para el logro de los mismos. La obligación negativa de no rebajar 
a la humanidad a un simple medio, se complementa así con la obligación 
positiva de esforzarnos por desarrollar las potencialidades inscritas en nues-
tra naturaleza, y de asumir la solidaridad con los demás. Afirmar que el otro 
es un fin en sí significa también que estamos moralmente obligados a com-
partir sus fines: la dignidad del otro nos impone, además de la prohibición 
de ejercer violencia sobre su persona o de instrumentalizarlo, la obligación 
de colaborar con el logro de los fines que él comparte con nosotros como 



228

Angelo Papacchini

ser humano, racional y moral. Compartir los fines del otro no significa, sin 
embargo, imponerle nuestra manera peculiar de concebirlos y realizarlos, lo 
que representaría un grave atentado contra su dignidad y autonomía, contra 
su derecho de buscar la felicidad y de llevar a cabo sus planes de vida a su 
manera, como individuo racional y autónomo.

b. El fundamento moral del respeto por la humanidad
Hasta el momento, hemos tratado de analizar en qué consiste respetar 

la dignidad. En un primer balance podríamos afirmar que la descripción 
kantiana se acerca bastante a aquello que para la opinión común constituye 
un trato digno. Sin embargo, ¿en qué se fundamenta esta obligación? ¿Por 
qué razón debería yo respetar al otro como un fin en sí? ¿Por qué debería 
limitar mi voluntad de poder? Como bien lo anotaba Schopenhauer, predi-
car los principios morales resulta relativamente fácil; en cambio, es mucho 
más difícil fundamentarlos10. Para utilizar el lenguaje kantiano, ¿en qué se 
fundamenta la validez objetiva de aquello que podría aparecer en principio 
como una mera aspiración o deseo de cada sujeto de ser reconocido como 
un sujeto con un valor intrínseco y no meramente instrumental? ¿Cómo 
estar seguros de que no se trata de una ficción o superstición humanitaria? 
¿Cómo asegurar que se trata de una aspiración legítima y no de una preten-
sión infundada? El problema se podría formular en los términos en los que 
Kant describe, en la Crítica de la razón pura, la deducción metafísica y la 
deducción trascendental de las categorías. La tarea de la primera consiste 
en lograr un inventario completo de las formas categoriales, siguiendo un 
hilo conductor que nos permita orientarnos en este laberinto que es la razón 
humana. En cambio, lo que propone el autor en la deducción trascendental 
es el intento de sustentar la validez objetiva, es decir el carácter universal y 
necesario de las categorías que el hombre utiliza en la experiencia cotidia-
na y en la ciencia. ¿Sobre qué fundamento descansa su pretensión de uni-
versalidad? ¿Cómo diferenciar los conceptos válidos de las construcciones 
ideológicas, sin fundamento? En el fondo, es éste el núcleo problemático 
no solamente de la deducción trascendental, sino de todo el proyecto crítico 
kantiano en la medida en que, como nos dice el autor en el prólogo de la 
Crítica de la razón pura, lo que él se propone es instaurar “un tribunal que, 
al tiempo que asegure las legítimas aspiraciones (gerechten Ansprüchen) 
de la razón, rechace las pretensiones infundadas”11. Aplicando este plan-
teamiento al campo de los derechos humanos, podemos preguntarnos por 
“la legitimidad y el valor (Gültigkeit und Wert)” de estos derechos, tratando 
de establecer un fundamento que nos permita diferenciar las pretensiones 
legítimas, de las aspiraciones injustificadas e ideológicas. La “investigación 



229

El modelo kantiano

fundamental de los derechos de la razón especulativa” nos puede ofrecer la 
pauta para investigar el derecho del ser humano a reivindicar derechos.

Para intentar responder a estas preguntas, Kant podría limitarse a decir 
que sus fórmulas relativas al respeto de la persona son imperativos absolu-
tos e incondicionados, que se imponen a todos los seres humanos como un 
“hecho de la razón”: el valor de la norma que nos obliga a tratar a los hu-
manos como fines valiosos se fundamentaría en la evidencia y en la fuerza 
con la que este imperativo se impone a todo ser humano, o a todo ser capaz 
de utilizar de manera oportuna su propia razón o de prestar oídos a los dic-
tados de su conciencia. De esta forma el imperativo kantiano presentaría 
analogías muy fuertes con la noción de ley natural del iusnaturalismo: la ley 
moral poseería los mismos caracteres de absolutez y evidencia, por encima 
de cualquier duda. Cada individuo capaz de escuchar la voz de la razón, a 
pesar de la interferencia de las pasiones, debería poder percibir el carácter 
apodíctico e incondicionado de este imperativo de respetar la humanidad 
como fin en sí y de no tratar a los humanos como meros medios. El mandato 
de la dignidad sería tan universal y absoluto como la prohibición de matar o 
de evitar el incesto. El derecho a un trato digno se fundamentaría así en una 
ley que nos obliga de manera inapelable y absoluta, cuyo mandato resuena 
en la conciencia de todo ser humano. 

Interpretado en estos términos, el imperativo presentaría rasgos simila-
res a las leyes “grabadas con caracteres indelebles por la naturaleza en el 
interior de mi corazón”, de las que habla Rousseau en el Emilio, o a la ley 
natural del pensamiento clásico, supuestamente percibida por todos gracias 
a una intuición vital directa, más que por medio de la razón. El fundamento 
de este derecho básico estaría por lo tanto en esta ley absoluta: así como 
existen preceptos culturales que prohiben el robo, el asesinato y el incesto, 
habría también un mandato general que prohíbe tajantemente tratar a los 
humanos como meros medios. La fuerza con la que el precepto se impone 
a la conciencia de todo ser racional sería un fundamento más que suficiente 
para justificar la obligación para todos de cumplir con este deber y haría 
superflua toda deducción racional ulterior. En este sentido se explicaría la 
conclusión algo decepcionante de Kant en cuanto a la posibilidad de una 
real deducción trascendental en el terreno de la moral. Después de habernos 
prometido una deducción del imperativo análoga a la deducción trascen-
dental de las categorías, en la Crítica de la razón práctica el autor concluye 
que en lo relativo a “la deducción, es decir, a la justificación de la validez 
objetiva y universal” de las normas morales no podemos esperar resulta-
dos análogos a los obtenidos en la primera Crítica y al final, en lugar de la 
deducción muchas veces prometida, Kant presenta la ley moral como “un 



230

Angelo Papacchini

hecho de la razón pura (ein Faktum der reinen Vernunft)”, del que somos 
conscientes a priori y que es apodícticamente cierto12. La dificultad con una 
justificación de esta naturaleza reside en el hecho de que este imperativo 
parece haber sido ignorado por generaciones enteras de hombres, y que sólo 
en tiempos relativamente recientes ha hecho escuchar su voz. Además, la 
complejidad misma de la fórmula –trata a la humanidad siempre al mismo 
tiempo como fin, nunca sólo como medio– contrasta con la simplicidad de 
los mandatos de la ley natural.

Siguiendo un camino distinto, podríamos intentar derivar la fórmula de 
la humanidad del imperativo formal de la universalidad. Una vez admitida 
la validez de la primera fórmula, que nos obliga a confrontar las máximas 
subjetivas con una posible legislación universal y a descartar aquellas pau-
tas subjetivas de conducta claramente incompatibles con una voluntad y 
con una ley universal, podríamos someter al test de la universalización la 
norma contraria al imperativo del respeto y de la no-instrumentalización. 
En caso de que la máxima del egoísmo y de la incontrolada voluntad de 
poder no lograra pasar la prueba y se autodestruyera al ser transformada 
en una ley universal, tendríamos buenas razones para creer en la validez de 
la norma contraria. Sin embargo, los textos kantianos parecen indicar con 
claridad que la máxima del egoísmo y de la instrumentalización recíproca 
no se contradice ni autodestruye al ser universalizada, como bien lo muestra 
el ejemplo de la “insociable sociabilidad” de la sociedad de mercado, que 
Kant describe en forma tan acertada y precisa en sus ensayos sobre filosofía 
de la historia. El egoísmo generalizado no se autodestruye, ni se contradice; 
al contrario, en ese mismo texto el autor hace un elogio apasionado de la 
voluntad de poder, como uno de los resortes más eficaces para el desarrollo 
de la cultura y el despliegue de las “disposiciones originarias” de la natu-
raleza humana. Sin embargo, a pesar de que la máxima del egoísmo no se 
contradiga ni autodestruya al universalizarse, en opinión de Kant ningún ser 
humano podría aceptar de verdad y a conciencia unas relaciones basadas 
exclusivamente en la instrumentalización. La argumentación remitiría otra 
vez a la imposibilidad absoluta de “poder querer” de verdad una norma de 
esta naturaleza. Pero queda en duda la imposibilidad real y absoluta por 
parte de los seres humanos de optar por una norma de esta naturaleza.

Quizás para intentar salir al paso a estas dificultades, Kant apela también 
al sentido moral inmediato y a los juicios de valor de la conciencia común, 
no contaminada por argumentaciones sofistas. Lo que se encuentra en todo 
ser humano es una valoración de su propio ser como un fin en sí. Esta repre-
sentación es al inicio nada más que una mera opinión subjetiva y unilateral; 
pero en la medida en que el sujeto descubre que sus semejantes comparten 



231

El modelo kantiano

una valoración parecida de su propio ser, esta representación compartida 
acabaría por adquirir un valor objetivo y universal.

Esta estrategia argumentativa tampoco resulta muy convincente, puesto 
que una ilusión compartida por todos no por esto se transforma en una ver-
dad con valor objetivo. En cambio, parece tener más fuerza el argumento 
central, basado en la autonomía moral: “la autonomía –sostiene el autor– es 
fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda naturaleza 
racional”13. La fuente última de la dignidad humana residiría así en este 
privilegio del ser humano de darse él mismo su propia ley: es “la idea de la 
dignidad de un ser racional que no obedece a ninguna otra ley que aquella 
que él se da a sí mismo”14 lo que justifica la admiración por un ser que, a 
diferencia de los demás seres vivientes incapaces de liberarse del some-
timiento a la legalidad natural y a sus instintos, es capaz de darse por sí 
mismo sus propias normas. “En el sistema de la naturaleza –leemos en la 
Metafísica de las costumbres– el hombre (homo phaenomenon, animal ra-
tionale) es un ser de escasa importancia y tiene con los demás animales, en 
tanto que productos de la tierra, un precio común (pretium vulgare). Incluso 
el hecho de poseer por encima de ellos el entendimiento y la capacidad de 
proponerse fines a sí mismo, sólo le confiere un valor externo ligado con 
su utilidad (pretium usus), el valor de un hombre para otro, es decir un pre-
cio, como si se tratase de una mercancía en el comercio con estos animales 
como cosas, en el que, sin embargo, tiene un precio inferior incluso al del 
medio universal de cambio, el dinero, cuyo valor se llama por eso eminente 
(pretium eminens)”15. 

El atributo de la autonomía moral, que eleva al ser humano por encima 
de los demás seres vivientes, sirve así de enlace para aclarar la relación 
necesaria y no contingente entre la noción de humanidad y la idea de un 
fin en sí. Para Kant, como lo hemos venido repitiendo, la única diferen-
cia cualitativa y sustancial que marca de verdad las distancias entre el ser 
humano y los demás seres vivientes, es la capacidad de darse en forma 
autónoma su propia ley. Sin despreciar las actitudes culturales en sentido 
amplio, es decir el trabajo, el arte y la disciplina en general, gracias a los 
cuales el ser humano transforma tanto la naturaleza externa como su propia 
naturaleza, Kant opina que la diferencia específica entre los humanos y los 
demás seres vivientes hay que buscarla en el sentido moral y, más directa-
mente, en la capacidad de obedecer a leyes que emanan de su propia razón. 
La posesión de esta calidad única en el ámbito de la creación justificaría, 
en última instancia, la dignidad humana: el fundamento de la “auto-telía” 
estaría así en la “auto-nomía” Lo que tiene el estatus de fin en sí no puede 
ser objeto pasivo de una legislación ajena; y, a la inversa, lo que es capaz 



232

Angelo Papacchini

de legislación propia merece este reconocimiento como un fin en sí y no 
como un mero medio. 

Se trata sin duda de un argumento poderoso, puesto que hasta el mo-
mento la capacidad de un comportamiento moral parece marcar el límite 
absoluto e infranqueable entre los humanos y los demás seres vivientes. 
Sin embargo, esta manera de justificar el respeto por la humanidad resultará 
poco convincente para quienes consideran la autonomía del sujeto como 
un fantasma o una mera ilusión16. Además, Kant debería habernos aclarado 
un poco más las razones que lo inducen a considerar plausible la inferen-
cia entre el poseer una cualidad específica, en este caso la capacidad de 
autonomía moral, y el derecho a ser tratado de determinada manera. En la 
medida en que el comportamiento autónomo justifica el trato como fin en sí, 
queda además la sospecha de si el derecho del otro a ser tratado como una 
persona en sí valiosa tendrá que ser directamente proporcional a su nivel 
de responsabilidad y autonomía moral. Al asumir la autonomía o la capaci-
dad de autonomía como el argumento básico para justificar el respeto de la 
humanidad, se corre el riesgo de que el fundamento (Grund) se transforme 
también en la conditio sine qua non (Bedingung) del respeto. En este caso, 
quedarían por fuera del estatus de seres humanos los retrasados mentales 
y en general todos los individuos incapaces de una acción responsable. Lo 
que confirmaría una vez más nuestra tesis acerca de las implicaciones prác-
ticas de una determinada forma de justificación o fundamentación, puesto 
que en este caso habría que condicionar o dosificar el respeto debido a otros 
seres humanos de acuerdo con sus disposiciones y capacidades morales. 

la derivación de los derechos concretos

Partiendo del imperativo de la dignidad, es posible intentar una “deduc-
ción metafísica” o derivación de los derechos concretos. Hasta el momento 
nos hemos encontrado con normas y obligaciones; pero es evidente que 
éstas tienen como correlato un derecho del individuo a ser respetado en 
su persona, a no ser instrumentalizado, a expresar libremente sus ideas, 
etc.17. La fórmula del imperativo en la que se presenta al hombre como fin 
en sí nos servirá de “hilo conductor” para describir y organizar la tabla de 
derechos.

a. El derecho a la vida
El destino moral del hombre es lo que sustenta el valor superior de la 

vida humana, que debe ser respetada no solamente en cuanto expresión de 
la fuerza creadora de la Naturaleza, sino sobre todo en vista de los logros 



233

El modelo kantiano

culturales y éticos que por medio de ella se realizan. De acuerdo con este 
enfoque, la vida no posee un valor intrínseco o absoluto: en caso de que 
nos viéramos obligados a escoger entre vida y libertad, para Kant resultaría 
mezquina y despreciable la conducta de quien, impulsado por su instinto 
de conservación, se apegara a la vida hasta el extremo de sacrificar todo 
aquello que la hace digna de ser vivida. Sin embargo, quienes exaltan el 
sacrificio de la vida en aras de la libertad y de la dignidad olvidan a menudo 
que la vida constituye la condición material para el ejercicio de la libertad, 
por lo que la pérdida de este bien considerado a veces con desdén o despre-
cio significa una pérdida irreparable, en especial para quienes se resisten 
a considerar sus existencias singulares como un medio para la realización 
de poderes e instancias superiores y que no se hacen demasiadas ilusiones 
acerca de la posibilidad de otra vida. Por lo tanto, es necesario subrayar el 
hecho de que el respeto de la persona de todo ser humano como un fin en sí 
empieza por el respeto de su vida, y el reconocimiento de los múltiples de-
rechos en los que se despliega su dignidad presupone el reconocimiento de 
su derecho básico a la existencia. Esta obligación vale también en relación 
con nuestra propia vida, que a juicio de Kant no puede ser sacrificada sin 
más como un instrumento para fines externos (ampliación del poderío de un 
Estado, ideales políticos o religiosos, progreso de la ciencia, etc.). 

b. Libertad de conciencia, pensamiento y expresión 
De la idea de dignidad humana se deduce sin problemas el derecho-deber 

de cada individuo a la mayoría de edad, a ejercer libremente y de manera 
autónoma sus capacidades intelectivas. La “vocación al libre pensamiento” 
resulta estrechamente vinculada con el respeto por cada persona y con el 
respeto de sí mismo. Cada sujeto humano puede y debe atreverse a pensar 
por sí mismo, sin conformarse con lo que otros piensan y proponen por él, 
puesto que tiene todo el derecho a que las diferentes instancias que preten-
dan imponerle verdades, normas y pautas de conducta tengan que persua-
dirlo primero de la racionalidad y moralidad de las mismas. En este caso, la 
dignidad consiste precisamente en el derecho a disentir, sin tener que con-
formarse pasivamente con aquello que en su conciencia considera injusto o 
inmoral. En el terreno de la moral, el derecho a la libertad de pensamiento 
significa la posibilidad de actuar en conformidad con los valores morales 
que nos indica la razón práctica, sin tener que acatar normas, pautas de 
conducta y concepciones de bien impuestas desde afuera; y en el terreno re-
ligioso, implica poder concebir y honrar a Dios de acuerdo con los dictados 
de la conciencia moral, por encima del yugo y la coacción física o mental 
impuestos por las religiones positivas. 



234

Angelo Papacchini

Kant insiste ante todo en la libertad de religión, puesto que en este te-
rreno la represión y la intolerancia han asumido formas particularmente 
brutales. De acuerdo con los ideales de la Ilustración, reivindica el dere-
cho de todo ser humano a la mayoría de edad en el terreno de la fe, y por 
consiguiente el derecho de cada individuo a buscar en su corazón y en su 
conciencia la manera de honrar a la divinidad. Kant está convencido de que 
si todos escuchasen de verdad la voz de la propia conciencia, sería posi-
ble despojar a los credos religiosos de su compleja carga de ritos, dogmas 
y aparatos de poder, para reducir la experiencia religiosa a las verdades 
básicas y a los preceptos simples y sencillos de la religión racional, que 
“cada cual puede reconocer en sí mismo, por medio de su propia razón”, 
sin necesidad de una revelación externa o de un mediador18. Asumir una 
actitud pasiva significaría para el individuo entregar o dejar de ejercer una 
de las más elevadas disposiciones del ser humano, y conformarse con que 
los demás lo manipulen para sus propios fines: la persona que renuncia a 
usar su propia razón acepta que los demás la traten como “pieza de una 
maquinaria” (de una Iglesia, de un Estado, de una corporación), sin valor 
propio y sin autonomía intelectual y moral. 

La minoría de edad, entendida como la renuncia a la libertad de pensa-
miento, viene a ser para Kant una forma adicional de instrumentalización: 
el súbdito sin ninguna capacidad de opinar queda rebajado a una rueda del 
aparato estatal, el fiel se transforma en un instrumento pasivo en las manos 
de su pastor, el discípulo se reduce a una pieza que el tutor moldea y mani-
pula a su antojo, el paciente es tratado como un sujeto del todo incapaz de 
reconocer y controlar su cuerpo y su salud. Kant denuncia como un privi-
legio abusivo y sin fundamento la pretensión de quienes tratan de imponer, 
de distintas maneras, creencias o prácticas de culto; pero reconoce también 
que la conducta de quienes se conforman pasivamente con este estado de 
inferioridad y no se atreven a ejercer sus derechos, resulta casi tan culpable 
como la de quienes manipulan las conciencias para sus fines de poder. La 
razón de ser de la dignidad humana reside en esta capacidad de utilizar de 
manera independiente nuestra propia razón, tanto en el campo teórico como 
en la praxis o en los juicios estéticos. La actitud de quienes manipulan las 
conciencias desconoce e irrespeta uno de los valores más propios de la hu-
manidad; pero no menos reprochable resulta la pasividad de los individuos 
que por pereza o miedo se conforman con la dependencia y traicionan su 
destino hacia la autonomía intelectual y moral.

Al analizar más en detalle el ideal de lo que él llama la “mayoría de 
edad”, en el que se resumen los ideales y las aspiraciones de la Ilustración, 
Kant aclara que en determinadas circunstancias, por razones biológicas o 



235

El modelo kantiano

por imposiciones legales, el ser humano tiene que dejarse guiar por otro: “la 
imposibilidad (natural o legal) de que una persona, por lo demás sana, use 
por sí sola su entendimiento en los asuntos civiles –anota en la Antropolo-
gía– se denomina incapacidad; si ésta se funda en la corta edad, se llama 
minoría; si descansa en disposiciones legales, puede llamarse incapacidad 
legal o civil”19. Nadie cuestiona el hecho de que los menores de edad, na-
turalmente incapaces, tengan que depender de sus tutores naturales que son 
los padres. Resulta en cambio indigna de la condición humana la actitud de 
quienes, gozando plenamente de sus facultades intelectuales y morales, re-
nuncian a utilizar libremente su propia razón, y se ubican de manera volun-
taria en la categoría de los individuos por naturaleza incapaces de libertad 
o reconocidos como tales por el ordenamiento civil. Lo que impulsa a los 
hombres a optar por la dependencia es el hecho de que se sienten más segu-
ros en una condición de obediencia, que los libera de toda responsabilidad 
y les permite descargar sobre los demás la culpa de sus equivocaciones y 
errores. Kant invita a vencer esta pereza, y a asumir el reto de pensar por 
sí mismos, que incluye la obligación de cuestionar las ideas y los valores 
recibidos, y el deber de someter estos “pre-juicios” al examen de la razón20. 

La reivindicación del derecho de la conciencia y de la mayoría de edad 
no debe ser confundido con la legitimación de la opinión subjetiva y de la 
arbitrariedad. Para Kant el ejercicio responsable de la libertad de pensa-
miento y de conciencia requiere que la confianza en nuestra propia razón 
esté acompañada por el interés prestado a los juicios de los demás: el deber 
de pensar de manera autónoma no significa en ningún momento encerrarnos 
ciegamente en nuestros juicios y apreciaciones; presupone por el contrario 
la obligación de confrontar nuestros puntos de vista con las opiniones de los 
demás. Gracias al diálogo se aleja la amenaza del “egoísmo lógico”, que en 
sus formas extremas puede llevar hasta el aislamiento y la locura: por obra 
de la comunicación los individuos pueden integrar sus diferentes percepcio-
nes de la realidad y de los valores en un “sentido común”, en un horizonte 
de ideas y certezas compartidas. “Es una piedra de toque subjetivamente 
necesaria de la rectitud de nuestros juicios en general y, por lo mismo, de la 
salud de nuestro entendimiento –escribe Kant– el que lo confrontemos con 
el entendimiento ajeno, y no nos aislemos en el nuestro, juzgando por decir-
lo así públicamente con nuestra representación privada”. Quien pretende re-
huir este examen corre el riesgo de perder cualquier conexión con el mundo 
real y, “al igual que en los sueños, ver, experimentar y juzgar en un mundo 
privado”21. Pensar por sí mismo presupone por lo tanto el acatamiento de 
estas tres máximas: “1) pensar por nuestra cuenta; 2) pensar poniéndonos 
en el lugar del otro mediante la comunicación con otros hombres; 3) pensar 



236

Angelo Papacchini

en todo tiempo de acuerdo con nosotros mismos”22. De estos tres principios 
“el primero, de carácter negativo, es propio de la forma de pensar libre de 
constricción (nullius addictus iurare in verba magistri); el segundo, positi-
vo, se refiere a la manera liberal de acomodar nuestras ideas a los concep-
tos de los demás; el tercero es propio de la forma de pensar consecuente y 
consistente”23.

 La libertad de conciencia y pensamiento representa así un derecho, pero 
también y sobre todo una obligación. Para que esta libertad no se reduzca 
a irresponsable arbitrariedad, es necesario que el individuo aprenda a culti-
var su entendimiento y a desarrollar sus capacidades, como una condición 
indispensable para poder confrontar los dictados de su conciencia con el 
legado de la cultura. Kant anota además que para la mayoría de la humani-
dad la libertad de conciencia y la autonomía moral no representan bienes 
particularmente apetecidos. La tendencia natural del ser humano parecería 
inclinarse hacia el sometimiento a los dictados y a la guía de otro: si pue-
do pagar, no me hace falta pensar, puesto que otros podrán desarrollar por 
mí tan penosa tarea. El derecho a pensar libremente y a elaborar pautas de 
conducta tiene que superar una tendencia muy arraigada a la pereza mental, 
y se transforma en la obligación de no dejar atrofiar, por comodidad o ser-
vilismo, las capacidades intelectuales y morales. Las personas tienen que 
poder vencer este miedo, astutamente utilizado para todos aquellos que las 
manipulan, tienen que asumir la responsabilidad de sus decisiones teóri-
cas y prácticas, y tienen que correr el riesgo de la libertad. Los regímenes 
despóticos tienden a acentuar los peligros de la autonomía, en su deseo de 
conservar para siempre a los individuos en una condición de pasividad y de 
obligarlos a utilizar de por vida “corralitos” o “andadores” para niños. Para 
Kant es absurdo renunciar a la libertad debido a los riesgos que ella implica: 
un paso en falso o una caída constituyen un mal infinitamente menor que la 
pasividad y la dependencia de por vida. Por lo tanto, todo ser humano tiene 
derecho a la autonomía en materia religiosa y en el ámbito de sus decisiones 
morales; y el ejercicio de esta autonomía no tiene que ser postergado con 
base en una presunta inmadurez de los fieles24. 

Es particularmente interesante la manera como Kant relaciona el ejer-
cicio del derecho a la libertad de pensamiento y de conciencia con el de-
recho a la libertad de expresión en materia religiosa, política y científica. 
Las Declaraciones de derechos del siglo XVIII se han centrado más en la 
libertad de expresión que en la libertad de pensamiento, debido quizás a 
la creencia generalizada de que las convicciones internas se encuentran 
por fuera del alcance de la coerción. Por eso la lucha había que darla en el 
campo de la exterioridad, donde la intervención del poder es más eviden-



237

El modelo kantiano

te y donde resulta más fácil precisar el alcance de esta clase de derechos 
y señalar los obstáculos que impiden su realización. La razón que aporta 
Kant para tomar en serio la libertad de expresión se enmarca en cambio en 
una interrelación más estrecha y vital entre pensamiento, comunicación y 
expresión. “Se acostumbra decir –sostiene en su ensayo ‘¿Qué significa 
orientarse en el pensamiento?’– que el poder supremo puede quitarnos la 
libertad de hablar y escribir, pero no la libertad de pensar. Sin embargo, 
¡hasta dónde y con qué exactitud sabríamos pensar si no pensáramos por 
así decir en comunidad con otros, que nos comunicaran sus pensamientos y 
nosotros los nuestros a ellos! Se puede por lo tanto afirmar que aquel poder 
exterior que arrebata a los hombres la libertad de comunicar públicamente 
sus propios pensamientos, les quita también la libertad de pensar, la que 
constituye el único tesoro que nos queda en medio de las pesadas cargas de 
la condición civil...”25.

El interés de Kant por la libertad de expresión se basa menos en una 
presunta imposibilidad material de recortar o eliminar la libertad de pensa-
miento, que en la imposibilidad de separar o deslindar pensamiento y expre-
sión. Esta imposibilidad se sustenta a su vez en el carácter intrínsecamente 
social y comunicativo de la actividad racional. La sociabilidad propia del 
ser humano se refleja también en esta función tan peculiar de nuestra espe-
cie; y a pesar de que nos aparezca como lo más personal e íntimo, el ejerci-
cio de nuestras capacidades intelectivas presupone de hecho, como condi-
ción de posibilidad, un intercambio con otros seres pensantes. El diálogo, 
real o ideal, con otros sujetos con quienes poder confrontar o contrastar 
opiniones y puntos de vista, constituye el terreno propicio para el desarrollo 
de nuestros talentos y de nuestra misma capacidad de lograr una perspectiva 
original. En cambio la soledad absoluta y la falta de comunicación nos en-
cerraría en un solipsismo en el que careceríamos de cualquier criterio para 
diferenciar una ilusión subjetiva de un juicio necesario y universalmente 
compartido. Para lograr ciertas pautas de objetividad, resulta para Kant in-
dispensable “comparar nuestro juicio con otros juicios, reales o posibles, y 
ponernos idealmente en el lugar de cualquier otro, haciendo abstracción de 
las limitaciones que afectan casualmente a nuestro juicio...”26.

c. El derecho del individuo a buscar la felicidad a su manera.
El paternalismo como un atentado contra la dignidad humana

Al igual que otros clásicos de la tradición liberal, Kant sostiene que nadie 
está autorizado a inmiscuirse en la esfera privada del individuo o a interferir 
con sus actividades, mientras no resulten perjudiciales para la libertad y los 
intereses de los demás. Olvidándose, al parecer, de su desconfianza habi-



238

Angelo Papacchini

tual hacia las apelaciones a la felicidad, el filósofo defiende en este punto  
–en términos similares a los empleados por los utilitaristas, y con el mismo 
fervor– el derecho de todo individuo a organizar su vida y a tratar de ser 
feliz a su manera, de acuerdo con sus criterios de vida feliz o de vida buena. 
Kant sostiene que no sólo tenemos derecho a ser felices, sino que tenemos 
derecho a serlo “a nuestra manera”, lo que implica para los demás y para 
el Estado la obligación de respetar nuestras elecciones, incluso cuando no 
las consideren racionales o apropiadas a nuestros “verdaderos” intereses. 
“La libertad del individuo como hombre”, que Kant menciona al lado de la 
libertad del ciudadano, se reduce a la idea de que “nadie me puede obligar 
a ser feliz a su manera (es decir de acuerdo con su representación del bien-
estar de los demás hombres), sino que cada cual está autorizado a buscar su 
felicidad por el camino que considere apropiado, con tal de no perjudicar la 
libertad de otros de buscar el mismo fin...”27. 

Coherente con la defensa de la autonomía y de la mayoría de edad en 
la búsqueda de la felicidad, Kant formula una condena sin atenuantes del 
“gobierno paternal”, a sus ojos la peor forma de despotismo. El déspota 
ilustrado pretende conocer mejor que sus subditos lo que es de verdad bue-
no para ellos, por lo que se siente autorizado a imponer sus propios criterios 
de vida buena y de felicidad: “un gobierno fundado sobre el principio de 
la benevolencia hacia el pueblo, como el gobierno de un padre hacia sus 
hijos, es decir un gobierno paternal (imperium paternale), en el que los súb-
ditos, como hijos menores de edad incapaces de diferenciar aquello que es 
de verdad útil o perjudicial para ellos, están obligados a comportarse sólo 
pasivamente, esperando del juicio del gobernante la indicación de cómo 
deben ser felices y, en caso de que él lo quiera, de su bondadoso permiso es 
la peor clase de despotismo que nos podamos imaginar, puesto que es una 
constitución que suprime toda libertad de los súbditos, quienes no poseen 
derecho alguno”28. Quizás para contrarrestar el peligro del paternalismo, el 
autor se preocupa por precisar los límites de la obligación de solidaridad 
con los demás. Kant reconoce como un deber meritorio de todo ser humano 
el tratar de contribuir, en el límite de las posibilidades, con la felicidad de 
los demás. Sin embargo, aclara también que la prestación de una ayuda no 
confiere el derecho de imponer a la persona beneficiada los criterios de vida 
buena o feliz: la solidaridad es una obligación moral meritoria, pero no pue-
de sobreponerse al respeto debido a la dignidad de la persona que recibe la 
ayuda y la solidaridad. “Yo no puedo beneficiar a nadie (a excepción de los 
menores de edad, de los deficientes y locos), según mi propio concepto de 
la felicidad –precisa Kant– y sólo puedo hacerlo de acuerdo con las ideas de 
aquel a quien quiero beneficiar”29. 



239

El modelo kantiano

d. Mayoría de edad y derechos políticos y sociales
En la elaboración kantiana de la noción de autonomía moral, sustento 

y expresión de la dignidad humana, ha jugado un papel central la teoría 
rousseauniana. De acuerdo con una interpretación ya consolidada, Kant ha-
bría trasladado al ámbito moral el ideal que el filósofo de Ginebra formula 
para el cuerpo político. La libertad como autonomía política se identifica 
en Rousseau con la participación activa de los ciudadanos en la formación 
de la voluntad general y por consiguiente con la posibilidad de que ellos 
obedezcan a leyes asumidas libremente en cuanto producto de su auténtica 
o verdadera naturaleza. En el caso del filósofo alemán esa misma libertad 
como autonomía política se transforma en la exigencia ética de que el su-
jeto moral sólo obedezca a la voluntad racional-universal que brota de la 
interioridad de su conciencia, para que el sometimiento a los mandatos de 
la ley moral no sea una limitación, sino la realización de su libertad y de su 
verdadera naturaleza.

La traducción en términos éticos del ideal rousseauniano no significa sin 
embargo que Kant limite la noción de autonomía al campo estrictamente 
moral. Al igual que el filósofo de Ginebra, repite a menudo que la única 
fuente de legitimidad del poder es la voluntad unida del pueblo, lo que im-
plica el derecho de los miembros del cuerpo político a ejercer su soberanía y 
a participar en la formación de la voluntad racional-universal30. De este pos-
tulado básico, que sustenta la dignidad política del ciudadano de un Estado 
republicano, se desprende “su derecho de obedecer solamente a aquellas 
leyes exteriores a las que pudo haber dado su consentimiento”31, al igual 
que el derecho a “no reconocer otro superior, en el pueblo, sino a aquel a 
quien podemos imponer una obligación jurídicamente tan válida como la 
que él puede imponernos a nosotros”. En este terreno el pensamiento de 
Kant presenta ciertas oscilaciones, y algunos textos parecerían sugerir que 
la participación ciudadana y su ejercicio de la soberanía se reducen al deber 
del soberano (concebido como persona singular), de legislar “como si” su 
voluntad fuese la expresión de la voluntad común: al ejercer la tarea legis-
lativa, el soberano debería “representar” la voluntad común, en el sentido 
de que debería tratar de imaginar “la voluntad racional” de los ciudadanos, 
para adecuar a esta idea guía los decretos y las leyes. De acuerdo con estos 
textos, el ejercicio de la soberanía por parte de los ciudadanos se reduciría a 
bien poca cosa y no pasaría de ser una mera ficción. De todas formas, a pe-
sar de los titubeos y de la incertidumbre, y a pesar de las conocidas reservas 
de Kant frente la democracia, la enseñanza de Rousseau ha dejado su huella 
en el pensamiento político kantiano y el espíritu del filósofo de Ginebra se 



240

Angelo Papacchini

percibe en muchos textos en los que Kant parecería ligar la soberanía con el 
ejercicio del poder legislativo por parte de los ciudadanos. 

De otro lado la dignidad resulta claramente incompatible con un gra-
do extremo de miseria, en el que cualquier posibilidad de realización pro-
piamente humana resulta seriamente comprometida, puesto que todas las 
energías de la persona se agotan en la lucha diaria por la supervivencia. 
Una libertad frente al acoso de necesidades insatisfechas constituye una 
condición esencial para una vida humana con sentido, para una vida digna. 
En Kant se percibe ya cierta sensibilidad por los problemas sociales, y a 
pesar de la tendencia claramente liberal a limitar la solidaridad al ámbito 
ético-individual –la solidaridad es pensada todavía en términos de caridad 
y de beneficencia–, podemos encontrar en sus obras textos que desbordan 
el estrecho marco de un Estado de derecho. Es lo que sugiere la “Anotación 
general” a los Principios metafísicos de la doctrina del derecho, en donde 
el autor plantea la necesidad de una política fiscal apropiada para encontrar 
soluciones menos contingentes y más duraderas al problema de la pobreza: 
en la medida en que una de las razones que empujan a los seres humanos a 
entregar su libre albedrío a una voluntad común y a sujetarse al poder estatal 
es la de buscar una garantía frente a la contingencia y los azares del merca-
do, el gobierno tiene una obligación moral con aquellos miembros del cuer-
po social “incapaces de ganarse por sí solos la vida. El gobierno está por lo 
tanto autorizado a obligar a las personas pudientes a ofrecer los medios para 
mantener a los que no cuentan siquiera con lo indispensable para satisfacer 
las necesidades más apremiantes de la naturaleza”32. 

e. Dignidad y derecho penal
Como es bien sabido, Kant sigue defendiendo, en contra de muchos ex-

ponentes de la Ilustración y en especial de Beccaria, una teoría retributiva 
de la pena y la necesidad de conservar la pena de muerte, dos tesis aparente-
mente inconciliables con su reivindicación de la dignidad humana. Sin em-
bargo, a pesar del carácter arcaico de la ley del talión y a pesar del rigoris-
mo, que en este terreno pone de manifiesto su cara particularmente sombría, 
conviene destacar el cuestionamiento por parte del autor de la tendencia a 
reducir el castigo a un simple medio para el bienestar social y a medirlo en 
función de los beneficios o perjuicios que representa para la sociedad. A jui-
cio de Kant esta concepción utilitarista de la pena presenta el doble incon-
veniente de violar el principio supremo de la justicia penal, “que no puede 
ser nunca decretada simplemente como un medio para alcanzar otro bien”, 
y de violar el imperativo relativo al respeto de la persona humana como un 
fin en sí: “la pena jurídica no puede ser nunca decretada como un mero me-



241

El modelo kantiano

dio para lograr otro bien para el criminal mismo o para la sociedad civil, y 
sólo tiene que ser impuesta en cada caso por el hecho de que la persona ha 
cometido una acción delictiva. El hombre no puede ser usado nunca como 
un mero medio para los propósitos de otro, ni puede ser degradado entre los 
objetos de derecho real, –contra lo que lo asegura su personalidad innata–, 
a pesar de poder ser condenado a perder la personalidad civil. El criminal 
tiene que haber sido encontrado merecedor de un castigo, antes de poder 
pensar en eventuales beneficios que se puedan derivar de esta pena para él 
mismo o para sus conciudadanos”33. La teoría utilitarista compromete el ca-
rácter categórico de la pena, al reducirla a un simple imperativo hipotético 
y condicionado; y sobre todo perjudica gravemente la dignidad humana, 
puesto que rebaja al criminal a la condición de instrumento en manos del 
Estado para disuadir o intimidar a los criminales potenciales. Kant se refiere 
también al dicho farisaico utilizado a menudo para justificar el sacrificio de 
personas inocentes “es preferible la muerte de un solo hombre a la corrup-
ción de todo un pueblo”, y lo considera como la máxima expresión de la 
perversión de la justicia. 

De esta manera Kant formula ya de manera explícita uno de los repa-
ros más serios contra las doctrinas utilitaristas, cuestionadas precisamente 
por el hecho de que el énfasis en el interés y en los beneficios del cuerpo 
social podría llevar a justificar, en determinadas circustancias, el sacrifi-
cio de personas inocentes o el desconocimiento de la dignidad humana del 
condenado, reducido a instrumento para prevenir nuevos actos antisociales. 
En contra de esta concepción meramente instrumental del castigo y de la 
persona castigada, Kant sostiene con firmeza que “el ser humano no puede 
ser nunca tratado meramente como un medio para los fines de otro, ni pue-
de ser confundido con los objetos del derecho real, de lo que lo protege su 
personalidad innata, si bien puede ser condenado a perder su personalidad 
civil”34. Por encima de cualquier cálculo utilitarista, el juez tiene la obliga-
ción estricta de establecer si la persona bajo juicio se ha hecho merecedo-
ra con sus actos de la pena correspondiente. Toda consideración adicional 
acerca de las consecuencias del castigo o de otros fines de la pena distintos 
de la restauración del orden legal violado, afectaría la pureza de la justicia, 
desviando la atención hacia elementos secundarios e inesenciales.

De todos modos, resulta problemático para nosotros aceptar que la pena 
de muerte para un asesino –sostenida por Kant– constituya la forma más 
apropiada de respetar su dignidad y de reconocerlo como un fin en sí. Ten-
demos a creer que se respeta más la dignidad del criminal cuando se le 
ofrecen las oportunidades y los medios para reconciliarse consigo y con la 
sociedad. Sin embargo, no se puede desconocer la importancia de la crítica 



242

Angelo Papacchini

de Kant al utilitarismo, que sigue siendo una herramienta valiosa para cues-
tionar o evitar ciertas consecuencias aberrantes que se podrían derivar de la 
concepción utilitarista de la pena (en especial del denominado utilitarismo 
de la acción). Kant deja sentado de manera tajante que en la aplicación de 
la justicia no hay lugar para esos cálculos globales de placeres y dolores, 
de los que se podría eventualmente deducir la conveniencia de sacrificar 
una o varias vidas humanas, incluso de personas inocentes, en caso de que 
este sacrificio redundara en una ganancia apreciable en placeres o en vidas 
humanas para la comunidad. La idea de que toda vida humana, incluyendo 
la del criminal, tiene un valor y una dignidad intrínseca, que no puede ser 
objeto de trueque o de canjes, constituye un punto firme y un logro en el 
campo de la teoría penal. 

Alcance y límites de la dignidad humana

 
Trataremos de analizar ahora en qué medida el modelo kantiano de fun-

damentación de la dignidad incide en el alcance de la misma, en su aplica-
ción a casos concretos. 

 
a. El derecho real-personal como una limitación de la dignidad 

El derecho real-personal, un descubrimiento del que Kant se sentía muy 
orgulloso, consiste “en poseer un objeto externo como una cosa y en usarlo 
como una persona. Lo mío y lo tuyo que se fundan en este derecho constitu-
yen los entes domésticos, y la relación que instaura el estado doméstico es 
una relación de comunidad entre seres libres que, por la recíproca influencia 
de la persona del uno sobre la persona del otro, forman, según el principio 
de la libertad externa (de la casualidad), una sociedad [...] que se llama co-
lectividad doméstica”35. Esta nueva figura jurídica que el autor consideraba 
como un aporte novedoso a la teoría del derecho, cobija las relaciones del 
paterfamilias con la mujer, los hijos y los criados, y en las intenciones de 
Kant debería hacer más comprensibles estas relaciones marcadas al mismo 
tiempo por la dependencia y la libertad. A tono con el espíritu de la Mo-
dernidad y con los ideales de las revoluciones burguesas, Kant reitera a 
menudo que todos los seres humanos nacen libres, poseen el derecho innato 
a la libertad y no pueden alienar sin más este derecho originario ligado con 
su condición de humanos. Por consiguiente, un contrato fundado sobre la 
alienación total y para siempre de la libertad de una de las partes sería evi-
dentemente un contrato sin valor. 

Sin embargo, este principio general claramente incompatible con la ins-
titución de la esclavitud, no le impide al autor legitimar y justificar formas 



243

El modelo kantiano

de dependencia más benignas y limitadas. Tal es el caso de la figura del 
criado, quien forma con el señor una sociedad establecida sobre el prin-
cipio de la desigualdad entre las partes, “puesto que se compone de una 
persona que manda, el dueño, y de personas que obedecen, es decir de la 
servidumbre (imperantis et subiecti domestici). La servidumbre pertenece 
a lo que el dueño puede considerar como suyo [...] como si se tratara de un 
derecho real, puesto que él puede, cuando el siervo se escape, reconducirlo 
a su poder por medio de una decisión unilateral”. A diferencia del esclavo, 
el criado cuenta con la opción de pactar con el señor, por medio de un con-
trato, las condiciones del trabajo. Sin embargo, una vez asumida su tarea, 
resulta tan vinculado a la casa y a la voluntad del señor que este último está 
autorizado a recuperarlo por la fuerza. Lo mismo vale para mujer e hijos, 
cuya libertad resulta igualmente reducida, puesto que el padre tiene pleno 
derecho a “adueñarse de ellos, a tomarlos como cosas (como animales do-
mésticos fugados) y a tenerlos encerrados”36. 

 
b. Los límites de la dignidad política

La asunción por parte de Kant del principio de la voluntad general, no 
significa de ninguna manera que todas las partes cuenten con el mismo de-
recho a participar en la tarea legislativa y en la dirección de la cosa pública. 
Todos los individuos son ciudadanos. Sin embargo, la mayoría son sólo 
ciudadanos pasivos, con la obligación de acatar las leyes, pero sin ninguna 
posibilidad de participar en su elaboración y mucho menos en la adminis-
tración del Estado. A pesar del axioma de la soberanía de la voluntad gene-
ral y de la igualdad frente a la ley, sólo unos ciudadanos privilegiados, los 
ciudadanos activos, gozan de derechos políticos plenos: “sólo la capacidad 
de votar constituye la calificación para ser ciudadanos. Pero esta capacidad 
presupone la independencia de quien no sólo quiere ser simplemente una 
parte (Teil) del cuerpo común, sino también un miembro (Glied) del mis-
mo, es decir una parte que actúa según su propio albedrío en comunidad 
con otros. La última calidad establece necesariamente la diferencia entre 
ciudadano activo y ciudadano pasivo”37. Los ciudadanos pasivos gozan de 
las libertades civiles y de la protección del estado, pero “no tienen que ser 
considerados iguales en lo relativo al derecho de dar estas leyes. Quienes 
no poseen un tal derecho son sin embargo, como miembros del ser común, 
obligados al respeto de estas leyes y participan de la protección ofrecida 
por ellas, pero no como ciudadanos, sino como asociados que disfrutan de 
la protección”38. 

 A juicio de Kant, la conditio sine qua non para gozar del estatus de 
ciudadano pleno consiste en la autosuficiencia económica: “el sujeto que 



244

Angelo Papacchini

en esta obra legislativa tiene el derecho de voto se denomina ciudadano 
(citoyen, es decir ciudadano del Estado y no habitante de la ciudad, bour-
geois). La calidad que se exige para ello, además de la natural (es decir que 
no sea niño o mujer) es únicamente la siguiente: que él sea su propio señor 
(sui iuris) y que posea alguna propiedad (en la que puede estar compren-
dida también toda actividad artesanal, artística o científica) que le asegure 
los medios para vivir; o que cuando, para vivir, tenga que adquirir bienes 
de otros, los adquiera sólo mediante una alienación de lo que es suyo y no 
por concesión que él haga a otros del uso de sus propias fuerzas”39. Quien 
carezca de autosuficiencia (Selbständigkeit, sibisufficientia) y de autonomía 
económica quedará privado también de la autonomía política: la persona 
que dependa económicamente de otra, estará obligada también a depender 
de las leyes elaboradas por quienes gozan de independencia económica y, 
en últimas, de alguna clase de propiedad.

De hecho, en una sociedad de mercado una autosuficiencia absoluta re-
sulta imposible, puesto que todos dependen de las mercancías producidas 
por otros. La independencia total sólo sería concebible en una familia pa-
triarcal, que produce para satisfacer la totalidad de las necesidades de sus 
miembros. De manera que el criterio para establecer la autonomía económi-
ca tiene que ser formulado de otra manera. Una vez asumida la necesidad 
del trueque para todos, el criterio de discriminación entre los sujetos econó-
micamente independientes y los que dependen de otros pasa por el tipo de 
“alienación” que se realiza en cada caso. El ser humano que no posea otro 
valor distinto de su fuerza de trabajo y se vea por consiguiente obligado a 
venderla en el mercado para poder subsistir, a juicio de Kant carecería de 
autosuficiencia. En cambio, quien puede darse el lujo de alienar simplemen-
te una parte de su propiedad, es decir de algo externo a su persona, posee 
verdadera autonomía económica40.

Entran en esta gran categoría de ciudadanos a medias todos los individuos 
obligados a vender su fuerza de trabajo para vivir: jornaleros, dependientes 
de artesanos y comerciantes, etc. Todos ellos gozan de ciertas libertades 
básicas y pueden ejercer (quizás en un grado limitado y con la ayuda de 
otros) la autonomía moral. Sin embargo, a juicio del autor no se encuentran 
capacitados para el ejercicio de la autonomía política, una tarea que requie-
re prudencia, conocimientos y sabiduría. Además, todos estos individuos 
obligados a vivir al día en una condición de dependencia frente al com-
prador de su fuerzas de trabajo, viven una existencia que a juicio de Kant 
“es en cierta forma sólo inherencia”, puesto que requieren de un ser “subs-
tancial” para poder sobrevivir. Este último argumento podría inducirnos a 
creer que la exclusión de esta clase de personas de cualquier participación  



245

El modelo kantiano

en la vida política se basa en una inferioridad ontológica, arraigada en la 
estructura de su ser y de su naturaleza, y en cuanto tal insuperable. No es 
ésta sin duda la intención de Kant, quien reivindica, en contra de las trabas 
y sistemas de privilegios propios de una sociedad estamental cerrada, el 
principio moderno y burgués de la carrera abierta al mérito y al trabajo41. El 
autor sostiene sin duda que la persona carente de independencia y autosu-
ficiencia económica, cuya existencia es un mero accidente de la existencia 
de otra, no merece gozar de derechos políticos plenos. Sin embargo, las per-
sonas económicamente dependientes cuentan con la opción de salirse de su 
condición y de alcanzar un estatus más elevado: a diferencia de los esclavos 
y de lo siervos de la gleba, estos jornaleros libres pueden transformarse con 
el tiempo en propietarios y en ciudadanos plenos. Pero hasta tanto no hayan 
logrado superar su condición, carecen del derecho de “actuar en el Estado 
como miembros activos” y tienen que conformarse con la protección de la 
ley y con el goce de algunas libertades civiles. 

c. El sexo como factor de discriminación
La extraña figura del derecho real-personal, que de hecho legitima for-

mas de instrumentalización, cobija a los criados, a los niños y a las mujeres. 
Estas últimas resultan quizás las más desfavorecidas, puesto que los niños 
pueden crecer, algunos de los criados pueden contar con la suerte de encon-
trar un trabajo más favorable y alcanzar una posición social más elevada. En 
cambio las mujeres quedarán irremediablemente condenadas a su condición 
subordinada. A finales del siglo XVIII muy pocos se atrevían a reivindicar la 
igualdad de derechos para las mujeres, de manera que no debería sorpren-
dernos demasiado esta discriminación kantiana. Al fin y al cabo, como diría 
Hegel, todo filósofo es hijo de su tiempo y nadie puede saltar por encima 
de él. De todas formas, vale la pena analizar los argumentos que el autor 
utiliza para justificar aquello que hoy en día comprendemos como un simple 
prejuicio de la época, es decir la negación a las mujeres de cualquier parti-
cipación en la dirección de la cosa pública y la limitación de su autonomía 
personal y jurídica. 

El autor se ocupa a menudo del tema del “bello sexo” –la expresión es 
suya– y hay que reconocer que lo hace a ratos con un tono galante, que 
contrasta con la manera mucho más burda con la que otros exponentes del 
idealismo alemán enfrentan este mismo tema. Sin embargo, los resultados 
a los que llega Kant difieren sólo en la forma y sustancialmente coinci-
den con las conclusiones de Hegel acerca de la inferioridad de la mujer en 
cuanto a capacidades intelectuales y morales, que justificaría su condición 
de subordinación y su destinación a la pasividad y a la obediencia. Con su 



246

Angelo Papacchini

tono aparentemente halagador, en una de sus más conocidas obras juveniles 
Kant pone en entredicho tanto la capacidad intelectual como la capacidad 
de la mujer para una auténtica autonomía moral. A su juicio, el atributo de la 
belleza, tan esencial para comprender la naturaleza y el destino de la mujer, 
se refleja en su inteligencia y en sus dotes morales: “el bello sexo tiene tanta 
inteligencia como el masculino; sólo que se trata de una inteligencia bella, a 
diferencia de la nuestra que debe ser una inteligencia profunda o sublime”42. 
De aquí la escasa disposición de las muejeres a la meditación profunda, 
al examen prolongado y al ejercicio de las ciencias abstractas, demasiado 
pesados para una inteligencia espontánea y algo superficial. Todavía más 
perjudicial para la dignidad de la mujer resulta su caracterización como un 
ser que actúa bajo el impulso de las sensaciones, de los sentimientos y de 
las valoraciones estéticas, más que por una razón auténticamente moral: 
“las mujeres –sostiene Kant– evitarán el mal no porque sea injusto sino 
porque es repugnante; y a sus ojos son acciones virtuosas las que son mo-
ralmente bellas. Nada de deber, nada de constricción u obligación [...]. Me 
parece difícil creer que el bello sexo sea capaz de principios [...]. Por eso la 
Providencia ha otorgado a su pecho sentimientos bondadosos y benévolos, 
un fino sentimiento para la honestidad y un alma amable”43. Puesto que su 
virtud es una virtud bella, a diferencia de la del sexo masculino que es noble 
y sublime, perdería su tiempo quien pretendiese exigirle sacrificios y auto-
dominio. Sólo es posible confiar en sus sentimientos y en su corazón tierno. 

En el contexto de una filosofía que valorase el sentimiento y el corazón 
por encima de la razón, los juicios anteriores podrían resultar hasta halaga-
dores para la mujer. Sin embargo, hemos visto cómo para Kant el funda-
mento de la dignidad humana consiste ante todo en la disposición y en la ca-
pacidad de autonomía moral, que por cierto se fundamenta en la razón, más 
que en los sentimientos. Al poner en duda la capacidad de autorregulación 
moral de la mujer, Kant justifica a su manera el presunto destino del sexo fe-
menino a la subordinación respecto a los padres, al esposo, o a los fines de la 
naturaleza ligados con la reproducción de la especie. Como consecuencia, 
Kant no tiene ninguna duda acerca de la exclusión de la mujer de cualquier 
participación activa en la vida política. Al fin y al cabo la mujer acaba por 
compartir la misma condición que los criados, los obreros dependientes y 
los menores de edad. Al carecer de un carácter sustancial y autónomo y al 
depender de otro, parece obvio que se la elimine de asuntos que no le inte-
resan y en los que no es mucho lo que su inteligencia puede aportar.

Esta limitación o negación de la dignidad de la mujer no se reduce al 
ámbito de la vida pública. Incluso en el interior de la familia, gracias preci-
samente a la figura del derecho real-personal, su reconocimiento como un 



247

El modelo kantiano

sujeto libre, autónomo y mayor de edad sufre serias restricciones. Gracias a 
este derecho (¿innato?) el hombre “adquiere” a la mujer, lo que le confiere 
el derecho de utilizarla para satisfacer sus necesidades vitales y sexuales, e 
incluso el derecho de reconducirla de nuevo a su poder en caso de que ella 
intentase fugarse de la casa: “si uno de los esposos se ha escapado de la casa 
o se ha abandonado a la posesión de otra persona, el otro queda autorizado 
en todo tiempo y de manera irrecusable a recuperarlo en su poder, justo 
como una cosa”44. Según estas palabras, el derecho a recuperar el “objeto 
perdido” parecería pertenecer a los dos miembros de la pareja; sin embargo, 
en la mayoría de los casos la desigualdad de fuerza y de poder haría que la 
posibilidad de que la mujer ejerciera un derecho de esta naturaleza resultase 
bastante remota. Y para no dejar dudas acerca de quien manda, tanto en la 
administración del Estado como en los asuntos domésticos, Kant aclara que 
la igualdad entre los miembros de la pareja no está en contradicción con la 
ley que ordena que el hombre debe ser “el señor (Herr)”, “el que manda 
(der befehlende)”, y la mujer “la parte que obedece (der gehorchende Teil)”. 
Esta diferencia de funciones “no puede ser considerada contraria a la igual-
dad natural de los miembros de una pareja, en la medida en que tal dominio 
se basa sólo sobre la superioridad natural de las facultades del varón frente 
a las de la mujer en la realización del interés común de la familia y en el 
derecho al mando que se sustenta en esta tarea”45. 

Antes de concluir nuestro análisis del enfoque kantiano de los derechos 
humanos, habría que añadir que el autor sugiere también un camino distinto 
para derivar los derechos de un principio inmanente a la esfera jurídica, a 
partir del único derecho de verdad innato y originario: la libertad originaria, 
que le pertenece por naturaleza a “cada hombre en virtud de su humanidad”, 
y que consiste “en la libertad (independencia del arbitrio coactivo de otros), 
en cuanto pueda coexistir con la libertad de todos los otros según una ley 
universal”. Este derecho es originario en el doble sentido de la palabra: está 
presente desde el origen, puesto que nace con el hombre, y representa el 
origen ideal de los derechos concretos, que se pueden explicar como otras 
tantas concreciones de la libertad46. Esta idea de la libertad como un derecho 
originario resulta muy cercana a lo expresado por los revolucionarios fran-
ceses, quienes proclamaban que todos los hombres nacen libres e iguales 
derechos: al igual que los autores de la Declaración de derechos, quienes 
denunciaban por medio de este principio los restos del régimen feudal y la 
desigualdad por naturaleza, Kant quiere enfatizar la estrecha e indisoluble 
ligazón entre naturaleza humana y libertad. La libertad no constituye un 
atributo accidental que los humanos pueden tener o no tener, sino un atri-
buto esencial para la posible realización de su humanidad. Por lo tanto, la 



248

Angelo Papacchini

proclamación de este derecho innato va acompañada de la denuncia de la 
esclavitud, de las formas de desigualdad “natural”, por nacimiento, y de 
todo el sistema de privilegios tan característicos de la organización feudal: 
“en un estado jurídico, y con anterioridad a cualquier acto jurídico espe-
cífico –sostiene Kant– cada individuo posee un derecho innato, igual para 
todos, de obligar a todos los demás a que respeten determinados límites, 
de manera tal que la libertad ajena resulte compatible con el ejercicio de 
su propia libertad. Ahora bien, puesto que el nacimiento no es una acción 
de quien ha nacido, no puede surgir de él desigualdad alguna en el estado 
jurídico o una sumisión a leyes coactivas que no sean las que el individuo, 
como súbdito del único y supremo poder legislativo, comparte con los to-
dos los demás. Por lo tanto, no puede existir ningún privilegio innato de 
un miembro del cuerpo común, en cuanto súbdito, en relación con otros, y 
nadie está autorizado a transmitir por sucesión a sus descendientes el pri-
vilegio estamental del que goza en el interior del cuerpo común”47. Kant 
insiste también en el carácter inalienable de este derecho originario, que no 
puede ser cedido simplemente como una propiedad externa cualquiera: el 
individuo “no puede por ningún acto jurídico (suyo o de otros) dejar de ser 
dueño de sí mismo y entrar en la categoría de los animales domésticos, que 
pueden servir para todos los usos, como uno quiera...”48. 

Al final de este recorrido, podemos esbozar un balance de los aportes de 
Kant a la teoría y al problema del fundamento de los derechos humanos. Sin 
lugar a dudas, la mayor deuda con él tiene que ver con la noción de dignidad 
humana, que a partir de la Declaración universal de la ONU ha venido ad-
quiriendo el estatus de soporte ideal de los derechos humanos. Kant elabora 
y confiere una base ético-filosófica sólida a la idea propiamente moderna de 
dignidad, y nadie mejor que él ha logrado reconstruir y sistematizar aque-
llo que la mayoría de la gente quiere expresar cuando habla de un valor 
intrínseco presente en todo ser humano. Con su obra, Kant ha enseñado a 
diferenciar el sentido ético de la dignidad de la lucha por el honor, una idea 
aparentemente cercana que sin embargo alimenta por lo general el menos-
precio por los demás, la disposición a la lucha y a las hazañas guerreras, la 
tendencia a pleitos y luchas sin fin por razones insignificantes49. El filósofo 
alemán se opone también con vigor a la reducción de la dignidad al simple 
reconocimiento social en el interior de una sociedad mercantilista, en la que 
el valor de un hombre se reduce de hecho a su valor de uso o simplemente 
se identifica con su valor de cambio, es decir con el precio que los demás 
están dispuestos a pagar, de acuerdo con los altibajos del mercado, por el 
uso de sus talentos y capacidades. En contra de esta reducción del individuo 
a simple mercancía, Kant insiste en cambio en la necesidad de valorar al ser 



249

El modelo kantiano

humano como un sujeto libre, que no puede ser rebajado a la condición de 
los demás objetos de intercambio o de consumo50.

Lo que echamos de menos en Kant es la conciencia más clara del carác-
ter históricamente determinado de esta idea de dignidad humana, quizás el 
resultado más valioso de la tradición humanista de Occidente. Así como 
echamos de menos la escasa atención prestada por el autor a la posibilidad 
de realizar los ideales de dignidad y de libertad en un mundo marcado por 
el egoísmo, el afán de poder y la competencia a muerte. ¿Cómo conciliar 
el respeto por la dignidad humana con la violencia dominante en la dimen-
sión fenoménica? ¿Cómo garantizar el respeto de la humanidad como un 
fin en sí en un mundo dominado por la instrumentalización constante y 
sistemática? Kant parece proponer su sistema ético como un ideal hacia el 
que deberían dirigirse los esfuerzos humanos. En este sentido, a pesar de su 
carácter inalcanzable, la idea de un posible “reino de los fines”, es decir el 
ideal de una comunidad fundada sobre el respeto y la libertad, cumpliría la 
función importante de guiar y estimular las acciones de los individuos de 
carne y hueso, en su lucha constante contra el egoísmo, las pasiones y la 
violencia. Sin embargo, otros textos suyos sugieren un paralelismo entre 
la dimensión fenoménico-temporal de los impulsos, y la dimensión nou-
ménica de la racionalidad moral. De acuerdo con esto, el hombre partici-
paría al mismo tiempo de la ciudad terrenal –marcada por el egoísmo, la 
instrumentalización y la violencia– y de la ciudad celestial o nouménica, 
en donde la coacción tiende a desaparecer gracias al respeto recíproco en-
tre todos. Si la primera interpretación del reino de los fines desemboca de 
manera casi inevitable en la utopía, la segunda parece prestarse a un juego 
de encubrimiento ideológico de la violencia, de la instrumentalización y 
de la dominación en general y presenta algunas analogías con la ideología 
cristiana. Así como en la visión dualista cristiana la absoluta igualdad frente 
a Dios convive pacíficamente con las más crudas e injustas desigualdades 
en la ciudad terrenal, en el sistema kantiano el reconocimiento de nuestra 
dignidad como ciudadanos del reino de los fines puede convivir con la reifi-
cación, la explotación y la instrumentalización de la dimensión fenoménica, 
es decir del mundo real de las relaciones económicas, jurídicas y políticas.

Hemos mencionado hasta aquí muchos de los prejuicios en cuanto a la 
limitación de la dignidad y de los derechos, que Kant comparte con la ma-
yoría de los pensadores y hombres políticos de su época. Habría que añadir 
el prejucio adicional relativo a la concepción individualista, asocial y ato-
mista de la libertad, una libertad “negativa” que encuentra en las relaciones 
sociales una limitación, más que una posibilidad de enriquecimiento y de 
realización. Esto podría explicar en parte el escaso interés por la solidaridad 



250

Angelo Papacchini

social, el énfasis en la libertad por encima de la igualdad, el interés obsesi-
vo por reducir la igualdad a la dimensión puramente jurídica, etc. De todas 
formas, señalar estos límites no significa de ninguna manera subvalorar los 
aportes kantianos a la teoría de los derechos humanos, ni mucho menos 
desconocer que su sistema ético-político constituye la reconstrucción más 
elaborada de la idea de dignidad, que la humanidad ha asumido como la 
base ética de los derechos humanos.

rawls: un kantiano de izquierda

Con su Teoría de la Justicia, publicada en 1971, el filósofo norteameri-
cano John Rawls ha tenido una enorme influencia en la filosofía anglosajo-
na contemporánea y ha contribuido de manera significativa al florecimiento 
actual de los trabajos sobre problemas ético-políticos, sobre la concepción 
de la justicia y sobre la teoría del Estado. Particularmente eficaz ha resultado 
su crítica a los postulados utilitaristas. Rawls no ha dedicado trabajos espe-
cíficos al problema de los derechos humanos; sin embargo, en su reflexión 
sobre la justicia el tema de los derechos y de las libertades básicas juega un 
papel central51. En una breve exposición crítica, analizaremos ante todo la 
manera en que Rawls deriva y jerarquiza las diferentes clases de derechos, 
para centrarnos después en el problema específico de la fundamentación o 
justificación rawlsiana de los derechos básicos y del sistema de prioridades 
que él propone. 

a. La tabla de derechos
En cuanto al primer aspecto, relacionado con la reconstrucción de la ta-

bla de derechos, tendremos que partir de su enunciación de los dos princi-
pios de justicia52. A partir de ellos es posible derivar con relativa facilidad 
las diferentes clases de derechos humanos. El autor imagina una situación 
ideal de racionalidad e igualdad, en la que gracias a un velo de ignorancia 
que oculta a los diferentes sujetos el lugar que cada uno ocupa en el interior 
del universo social, el juicio que ellos emitieran acerca de los principios bá-
sicos de la justicia y acerca de las bases de la convivencia social, no se vería 
afectado por intereses estrechamente egoístas. En esta condición ideal, a 
juicio de Rawls, los agentes racionales optarían inevitablemente por el pri-
mer principio de justicia, que él formula en estos términos: “cada persona 
ha de tener un derecho igual al esquema más extenso de libertades básicas 
iguales que sea compatible con un esquema semejante de libertades para 
los demás”53. En este primer principio están incluidas las libertades propias 
de la tradición liberal, desde la libertad de conciencia y expresión, hasta la 



251

El modelo kantiano

propiedad privada, al igual que los derechos ligados con la libertad de aso-
ciación y con el ejercicio de la democracia. Entre “las libertades básicas” 
se encuentran la libertad de conciencia para las religiones minoritarias, la 
libertad de palabra, la libertad de movimiento y la libertad de participar en 
paridad de condiciones en la actividad política. Este principio abarcaría por 
lo tanto dos de las tres grandes categorías de derechos, es decir, los derechos 
de la esfera individual y los derechos de participación democrática.

Para los derechos de segunda generación, en cambio, es decir para los 
derechos económicos y sociales, tenemos que remitirnos al segundo prin-
cipio de justicia, enunciado en estos términos: “las desigualdades sociales 
y económicas habrán de ser conformadas de modo tal que a la vez: a) se 
espere razonablemente que sean ventajosas para todos, b) se vinculen a em-
pleos y cargos asequibles para todos”54. Este principio acepta la realidad 
de la desigualdad social en cuanto a riqueza, talentos y poder, a condición 
de que las desigualdades sean organizadas de tal manera que resulten más 
ventajosas para las personas menos favorecidas; y a condición de que todos 
los participantes del contrato social puedan gozar de iguales oportunidades 
para desarrollar sus talentos y llevar a cabo sus proyectos de vida. Esto 
significa que los participantes ideales del contrato aceptan de antemano la 
posibilidad de que algunos pierdan y otros ganen en el “juego” social, y 
cada uno asume el riesgo de salir desfavorecido en la lotería del mercado. 
Lo que interesa es que el juego sea limpio (fair), con reglas iguales para 
todos, y que existan garantías para los perdedores. Por consiguiente, como 
bien lo expresa Lafrance, “los ingresos superiores del más afortunado serán 
considerados justos sólo a condición de que se inserten en una sistema de 
distribución de riqueza que mejore la condición de la persona menos favo-
recida en la cooperación social”55. No se descartan, por lo tanto, políticas de 
justicia distributiva, pensadas como un correctivo para desigualdades exce-
sivas: sin impedirle a los individuos “apostar” y desarrollar libremente sus 
capacidades, las reglas aceptadas por todos incluirían de todas formas una 
política social de control y redistribución de la riqueza, no con el objeto de 
eliminar las diferencias, sino con el fin de ofrecerle una protección especial 
a los perdedores o a los “menos favorecidos”. Las desigualdades que no 
beneficien a todos serán consideradas injustas. 

Para entender el lugar que ocupan de hecho los derechos sociales en el 
sistema rawlsiano, es indispensable mencionar la prioridad absoluta del pri-
mer principio de justicia, que ostenta un valor superior frente al segundo y 
que por consiguiente se impone en caso de que tengamos que sacrificar una 
libertad básica o una exigencia de justicia distributiva. “Estos principios 
–escribe Rawls refiriéndose a los dos principios de justicia– habrán de ser 



252

Angelo Papacchini

dispuestos en un orden serial, dando prioridad al primer principio sobre el 
segundo. Esta ordenación significa que las violaciones a las libertades bási-
cas iguales protegidas por el primer principio no pueden ser justificadas ni 
compensadas mediante mayores ventajas sociales y económicas”56. En otras 
palabras, las exigencias de libertad tienen un valor superior a las exigencias 
de justicia social: las libertades básicas “tienen un peso absoluto con respec-
to a las razones del bien público y de los valores perfeccionistas”57 y tienen 
que imponerse por encima de las exigencias de eficiencia. Para Rawls la 
prioridad de la libertad “implica en la práctica que sólo puede limitarse o 
negarse una libertad básica en razón de una o más libertades básicas restan-
tes, y nunca por razones de bien público o valores perfeccionistas”58. Esta 
prioridad ofrece así un criterio muy claro y una clave para jerarquizar los 
derechos en casos de conflictos, y para resolver las tensiones entre exigen-
cias de libertad y exigencias de igualdad59.

El sistema rawlsiano ofrece por consiguiente una organización coherente 
de los derechos humanos, y brinda los criterios para fijar prioridades en caso 
de conflicto entre exigencias antagónicas. Se trata ahora de analizar los fun-
damentos de esta construcción, puesto que lo que más interesa en este traba-
jo es la pregunta relativa a la justificación de los derechos fundamentales. A 
nuestro juicio, la estrategia de Rawls en este terreno de la fundamentación 
presenta fuertes analogías con el modelo kantiano60, puesto que remite en 
últimas a estos dos temas centrales, estrechamente ligados con la ética críti-
ca: el dispositivo de la posición originaria como un recurso para garantizar 
la imparcialidad y la universalidad de los juicios morales, y la idea del res-
peto que cada individuo merece en cuanto capaz de autonomía moral.

b. La posición originaria como una manera de fundamentar los derechos 
La idea de una posición originaria de ignorancia relativa, constituye en 

realidad un dispositivo mental para determinar lo que elegiría una persona 
racional en condiciones ideales, es decir en una condición privilegiada en 
la que su juicio no se viese afectado por intereses egoístas o partidistas, y 
por consiguiente resultase de verdad imparcial y universal. Al apelar a una 
situación ideal de esta naturaleza para establecer los principios básicos y 
universales de justicia, Rawls reinterpreta y desarrolla la exigencia kantiana 
de universalidad, expresamente formulada en la primera enunciación del 
imperativo categórico, que establece como norma fundamental la de con-
frontar las máximas subjetivas con una voluntad universal-general, libre de 
los intereses egoístas y de las pasiones partidistas. Kant utiliza diferentes 
criterios para verificar la compatibilidad de máximas y pautas de conducta 
con esta voluntad universal (no-contradicción, analogía con un orden de la 



253

El modelo kantiano

naturaleza, “poder querer” de verdad, etc.). El dispositivo del velo de igno-
rancia de Rawls puede ser considerado como un criterio operativo adicio-
nal, o como un camino más expedito y seguro para acceder a esta voluntad 
universal, desinteresada y justa: para saber si de verdad “podemos querer” 
que nuestras máximas éticas o nuestros ideales de justicia se transformen 
en leyes universales y en principios válidos para todos, nada más apropia-
do que el dispositivo del velo de ignorancia en la posición originaria, que 
permite poner entre paréntesis nuestros intereses inmediatos y nos obliga a 
analizar el orden social desde una perspectiva externa e imparcial. 

El mismo Rawls equipara la posición originaria a una visión nouménica 
de sujetos capaces de hacer abstracción de sus diferencias fenoménicas na-
turales, de sus intereses y del lugar ocupado en el contexto social61. Tanto 
Kant como Rawls invitan a realizar un experimento mental y a tratar de re-
presentarnos qué pasaría si todos asumieran nuestras máximas, o cuál sería 
nuestra opción racional en caso de que desconociéramos nuestra posición 
social y nuestros intereses62. Ambos autores consideran que la mejor manera 
para determinar lo que es justo y moralmente correcto es la de apelar al juicio 
imparcial de una voluntad racional no marcada por intereses estrechamente 
egoístas, puesto que, como bien lo expresa el filósofo norteamericano, “la 
equidad de las circunstancias en las que se logra el acuerdo se transfiere a los 
principios acordados”63. Rawls mismo señala que al seguir la interpretación 
kantiana de la justicia como imparcialidad, se puede decir que, 

Al actuar desde estos principios, las personas están actuando autónomamente: es-
tán actuando desde principios que ellas aceptarían en las condiciones que mejor 
expresasen su naturaleza como seres racionales, libres e iguales [...]. Actuar autó-
nomamente es actuar desde unos principios en los que estaríamos de acuerdo como 
seres racionales libres e iguales [...]. Además, estos principios son objetivos. Son 
los principios que desearíamos que todos (incluidos nosotros mismos) siguiéramos, 
aunque sólo fuera para adoptar en común el punto de vista general adecuado [...]. 
No miramos el orden social desde nuestra situación, sino que adoptamos un punto 
de vista que todos pueden adoptar sobre una base igual. En este sentido, miramos a 
nuestra sociedad y a nuestro lugar objetivamente: compartimos con otros un punto 
de vista común, y no formamos nuestros juicios desde una inclinación personal. Así, 
nuestros principios y convicciones morales son objetivos, en la medida en que han 
sido alcanzados y probados por la adopción de este punto de vista general...64

Como un paso ulterior en su estrategia de fundamentación, Rawls esta-
blece que en esta condición ideal de imparcialidad y de racionalidad, todos 
acabarían por escoger los dos principios de justicia arriba mencionados, y 
en el orden lexicográfico que privilegia las libertades por encima de las exi-
gencias de justicia distributiva. Su exposición de los principios de justicia, 



254

Angelo Papacchini

que se inserta por lo demás en la tradición política de los últimos siglos de 
la historia de Occidente, pretende legitimarse apoyándose en este criterio 
de racionalidad y de imparcialidad: todas las personas de buena voluntad 
que lograsen de verdad elevarse hacia esta perspectiva racional-universal, 
no podrían no compartir la defensa de las libertades básicas, el derecho a 
la libertad de conciencia, unos derechos mínimos para las minorías, una 
razonable igualdad de posibilidades para todos, al igual que unas medidas 
para los menos favorecidos, siempre y cuando se respetasen las exigencias 
prioritarias ligadas con las libertades. El artificio de la posición originaria 
nos daría así el acceso a una intuición de los derechos fundamentales o bá-
sicos de todo ser humano. 

c. Autonomía moral y valor no instrumental del individuo 
Junto con la idea de universalidad, Rawls reelabora también la noción 

kantiana del hombre como sujeto moral autónomo, que merece por consi-
guiente un trato privilegiado y no puede ser tratado como un simple medio 
o instrumento. En términos que evocan los temas desarrollados por Kant en 
la segunda fórmula del imperativo categórico, o fórmula de la humanidad, 
Rawls insiste en la importancia del autorrespeto, que incluye “el sentimien-
to que una persona tiene de su propio valor, su firme convicción de que su 
concepción del bien, su proyecto de vida vale la pena de ser llevado a cabo”, 
y también “la confianza en la propia capacidad de realizar las propias inten-
ciones”. Destaca al mismo tiempo la necesidad de que esta autovaloración 
esté respaldada por cierto reconocimiento social, es decir por un mínimo de 
respeto por parte de los demás, que constituye tal vez el bien primario más 
importante65.

Esta valoración se sustenta a su vez en las dos “potestades” o “faculta-
des morales”, ligadas con la capacidad de realizar un proyecto de vida de 
acuerdo con una noción de vida buena y con un sentido de la justicia66, que 
definen la dimensión más valiosa y el destino más elevado del ser huma-
no, y por consiguiente el criterio último para fijar los bienes primarios67.  
Lo que los sujetos perciben como lo más valioso de su personalidad es la 
disposición moral-racional, más que su capacidad para elegir entre dife-
rentes clases de placeres: “los individuos –prosigue Rawls– consideran la 
personalidad moral, y no la capacidad de placer y dolor, como el aspecto 
fundamental de su yo. No saben qué objetivos finales tienen las personas, 
y todas las concepciones de fin dominante son rechazadas. Así, no se les 
ocurriría admitir el principio de utilidad en su forma hedonística”68. 

Esta reivindicación del valor no instrumental de la persona, sustentado 
en la autonomía moral y en el sentido de lo racional y de lo razonable,  



255

El modelo kantiano

constituye el eje alrededor del cual gira la crítica rawlsiana del utilitarismo. 
En polémica con la tendencia utilitarista a considerar al ser humano como 
una ficha o un elemento carente de valor propio y autónomo, Rawls cuestio-
na en términos similares a los de Kant la tendencia a desplazar o sacrificar 
los derechos e intereses de las personas en aras de un supuesto bien superior 
o del bien común. Rawls critica en especial la falsa analogía establecida 
entre individuo y sociedad: si bien es cierto que cada hombre es libre de 
“equilibrar sus propias pérdidas con sus propias ganancias”, y de asumir 
en determinados casos sacrificios para algunas de sus aspiraciones, resul-
taría indebido extender por analogía la misma prerrogativa a la sociedad, 
que también tendría derecho a sacrificar a algunos de sus miembros para el 
mayor beneficio total, para “maximizar el balance neto de satisfacción”69. 
Por lo tanto, resulta inadmisible “que la pérdida de libertad para algunos sea 
correcta por el hecho de que un mayor bien sea compartido por otros [...]. 
En una sociedad justa, las libertades de la igualdad de ciudadanía se toman 
como establecidas definitivamente; los derechos asegurados por la justicia 
no están sujetos a regateos políticos ni al cálculo de intereses sociales”.

Su crítica del modelo utilitarista presupone la idea kantiana de que todo 
ser humano posee una dignidad o un valor en sí y no puede ser transforma-
do en un medio para un fin superior cualquiera. Sin embargo, en el caso de 
Kant el valor intrínseco de la persona moral se impone como un imperativo 
categórico, o simplemente como un “hecho de la razón”, o con el recono-
cimiento de un substrato ontológico de la persona como ser nouménico o 
sujeto de libertad. En el caso de Rawls, quien pretende ubicarse por fuera 
del terreno de la metafísica, no estamos tan seguros de si el reconocimiento 
del valor moral de todo individuo constituye simplemente un presupuesto 
de su teoría de la justicia, acogido como un valor que se ha consolidado a 
lo largo del proceso histórico y de la tradición de Occidente, o si se justifica 
por medio del experimento mental de la posición original, o con base en una 
ontología implícita de la persona moral.

Es innegable el interés del proyecto rawlsiano, tanto para la reflexión éti-
ca y política, como para la justificación de los derechos humanos. Ya nadie 
cuestiona la importancia de este esfuerzo novedoso de recuperar y trans-
formar la gran tradición del pensamiento ético y político de Occidente70. 
De todas formas, este reconocimiento no nos impide algunas anotaciones 
críticas acerca de esta estrategia de fundamentación de los derechos, que a 
nuestro juicio se enfrenta con problemas y dificultades análogas a las que 
hemos encontrado en la filosofía kantiana y en el modelo iusnaturalista. 
Nos referimos antes que todo a la atendibilidad del criterio de la posición 
originaria para determinar los principios de justicia. En el caso de Kant, han 



256

Angelo Papacchini

sido cuestionados a menudo los criterios que él sugiere para determinar la 
moralidad de una máxima, puesto que en la práctica no resulta tan fácil de-
terminar aquello que en verdad “podemos querer” como una ley universal, 
o establecer en qué casos nos encontramos de verdad con una contradic-
ción: que exista o no una contradicción en una máxima, depende a menudo 
de la perspectiva y de los valores previos asumidos en cada caso. Creemos 
que objeciones parecidas podrían dirigirse al dispositivo de la posición ori-
ginaria como criterio para determinar lo que es razonable y justo, puesto 
que este experimento mental podría legitimar resultados significativamente 
distintos en cuanto a los valores últimos, a las prioridades y al alcance real 
de los derechos. El ejemplo más evidente de esta diferente lectura del orden 
racional y justo, es decir, de lo que deberían escoger personas perfecta-
mente racionales, lo constituye el sistema de Nozick quien, aunque asume 
muchos de los supuestos metodológicos de Rawls, llega sin embargo a con-
clusiones radicalmente distintas en cuanto al sentido de la justicia y de la 
libertad, el papel del Estado, la concepción de la libertad y de los derechos 
humanos. No es tan evidente que los sujetos racionales tengan que escoger 
los dos principios de justicia que menciona Rawls, o que tengan que mante-
ner el mismo orden que él les impone. Algunos aceptan exclusivamente el 
primer principio, otros consideran que las exigencias sociales implícitas en 
el segundo principio deberían tener prioridad absoluta sobre las libertades, 
otros en fin pueden considerar extraño que esta concepción de la justicia 
deje en el olvido un asunto de tanta trascendencia como el reconocimiento 
del mérito71.

Otra de las críticas dirigidas tradicionalmente al pensamiento kantiano 
ponen de relieve la transformación indebida de preferencias y prejuicios 
de una época en valores universales y absolutos: por medio de un juego de 
prestidigitación entre lo empírico y lo a priori, los valores específicos de 
una tradición, de un contexto y de una época acaban por adquirir un carácter 
sagrado y absoluto. En términos similares, algunos críticos han reprochado 
a Rawls la transformación subrepticia de un ideal ético-político propio de 
un liberal progresista norteamericano de finales del siglo veinte, en el para-
digma absoluto de la justicia y en un modelo de “sociedad bien ordenada”. 
Sin duda, en las últimas obras de Rawls es evidente el intento de ubicar su 
teoría en el seno de una tradición específica, lo que implica el reconoci-
miento de que la validez de los principios de justicia propuestos en Teoría 
de la Justicia se circunscribe a una sociedad y a un contexto determinado. 
Sin embargo, en la medida en que Rawls acentúa esta perspectiva en cierta 
medida historicista, y en la medida en que limita la validez de principios 
a un contexto determinado, se expone al peligro de que se debilite la base 



257

El modelo kantiano

moral que sustenta su polémica contra el utilitarismo, contra el primado de 
la eficiencia y contra la instrumentalización del ser humano. 

Por último, en cuanto al valor del individuo como agente moral autóno-
mo, no es claro a primera vista cuál es la fuente o la razón de esta obligación 
de respetar a los seres humanos como sujetos de libertad, capaces de forjar 
un plan de vida y de participar en la cooperación social de acuerdo con un 
ideal de justicia. Una vez descartada la posibilidad de apelar a un impera-
tivo categórico, y una vez desechada la concepción ontológica del sujeto 
moral como ser nouménico y fin en sí, sólo nos queda el recurso de una 
tradición en la que estos valores están ligados con la dignidad y la autono-
mía de la persona moral. Sin embargo, en este caso también comprobamos 
que desde una concepción sustancialmente similar de la autonomía moral 
y de la dignidad humana, que se remite por igual al modelo kantiano, un 
autor como Nozick deriva consecuencias en extremo distintas acerca de la 
manera de concretar este respeto por el ser humano72. Tanto con respecto a 
Kant, como con respecto a Rawls, queda además la sospecha de que las dos 
facultades morales constituyen no solamente la razón de ser, sino también 
la condición indispensable para que un individuo determinado pueda exigir 
o merecer reconocimiento, respeto y un trato digno73.

Ética del diálogo y derechos humanos 

Otra variante del neokantismo es la denominada teoría dialógica, elabo-
rada en estos últimos años por la escuela de Apel y Habermas. Si bien am-
bos tratan de marcar sus distancias frente a Kant, resultan más que evidentes 
sus deudas con el filósofo de Königsberg74. Pero queremos presentar aquí 
una variante de la teoría del diálogo elaborada hace más de treinta años, por 
la sencilla razón de que resulta de más fácil comprensión y sobre todo por 
la razón poderosa de que el autor se ha propuesto de manera expresa funda-
mentar los derechos en el imperativo del diálogo. Se trata de la concepción 
del filósofo italiano Guido Calogero, expresada en especial en la obra Filo-
sofía del diálogo (1962). 

a. El imperativo dialógico 
A juicio de Calogero, el interés por comprender al otro, que alimenta 

múltiples formas de comunicación, constituye un principio ético irrefutable 
e indiscutible. En efecto, quien pretendiese convencerme de que no tengo 
que comprenderlo, se estaría contradiciendo, puesto que me está formu-
lando dos exigencias claramente antagónicas e incompatibles: que deje de 
escucharlo y que al mismo tiempo le preste atención a su solicitud de que 



258

Angelo Papacchini

no lo escuche. De manera análoga, yo me contradigo a mí mismo si argu-
mento en contra del diálogo. En la práctica, resulta imposible pretender 
demostrar que el diálogo no es válido, puesto que para hacerlo tenemos que 
recurrir a argumentos, es decir al diálogo. Esa pretensión sería tan absurda 
y contradictoria como la de quien pretendiese demostrar con argumentos la 
insuficiencia de la razón. Por lo tanto, “hay algo indiscutible en la base de 
toda nuestra discusión y es, para cada uno de nosotros, la voluntad misma 
de discutir”. Este principio incontrovertible “es por lo tanto el verdadero 
absolutum, en el sentido de quedar absuelto de cualquier necesidad de ser 
confirmado por los demás, en el espacio y en el tiempo; es la única platafor-
ma estable en el inmenso mar histórico de lo indefinido, la única y segura 
indicación que nos permite evitar tanto la angustia del escéptico, incapaz de 
encontrar una sola norma constante de acción debido a un respeto excesivo 
por las posibles opiniones ajenas, como la arrogancia del dogmático, con-
vencido de tener que considerar como un bien para los demás sólo aquello 
que él concibe como un bien para sí mismo”75.

Sin embargo, este principio que no puede ser negado por otros ni por no-
sotros mismos sin incurrir en una contradicción, podría ser negado o desco-
nocido con hechos más que con palabras o con argumentos: alguien podría 
negarse a dialogar, encerrándose en su interioridad o descargando sobre 
los demás toda su agresividad y su carga de violencia. El argumento de la 
incoherencia no resultaría de mucha utilidad, puesto que se enfrenta con la 
negación radical de cualquier clase de argumentación: el sujeto simplemen-
te se encierra en su mundo, o se relaciona con los demás exclusivamente 
por medio de actos violentos. No tendríamos argumentos para descalificar 
su conducta, no podríamos poner de relieve ninguna clase de contradicción 
performativa, para utilizar el lenguaje de Habermas o de Apel. En este sen-
tido, el imperativo de la coherencia es importante, pero resulta por sí solo 
insuficiente para fundamentar la obligación moral. Para encontrar las raíces 
más hondas del deber de dialogar, Calogero sugiere que nos remitamos a 
una experiencia más originaria, a ese momento decisivo en la vida de cada 
individuo en el que el sujeto se ve irremediablemente obligado a elegir entre 
dos alternativas: encerrarse en su singularidad egoísta o abrirse a los demás 
y a la humanidad. La fuente más honda de la obligación de comprender al 
otro se ubicaría en un nivel anterior al imperativo de la coherencia lógica y 
se ubicaría en esa experiencia originaria ineludible con la que se enfrenta la 
conciencia: optar por la apertura hacia los demás o encerrarse en el egoís-
mo76. En este caso el individuo se enfrenta con una elección, puesto que 
puede optar de hecho por el egoísmo y el encierro en su propia naturaleza. 
Sin embargo, para Calogero resulta evidente que no se trata de una elección 



259

El modelo kantiano

arbitraria o al azar, puesto que la única opción moralmente valiosa es el al-
truismo, la apertura a los demás, la única opción acorde con nuestro destino 
de seres sociales y comunicativos. Se puede hablar por lo tanto de un im-
perativo categórico, absoluto e incondicionado, que nos obliga a romper las 
barreras del egoísmo y de la soledad, para instaurar relaciones constructivas 
con los demás, un imperativo que a su vez funda el imperativo dialógico: 
el Yo tiene que entrar en el juego de la comunicación ideal con los demás, 
tiene que tratar de comprenderlos, tiene que asumir esta comunidad de co-
municación, que parecería constituir el fin último y más elevado de nuestra 
experiencia vital. Por lo tanto, “el carácter incontrovertible del ‘principio 
del diálogo’ queda con esto asegurado frente a cualquier discusión y pa-
recer adverso resultantes del mismo diálogo, una vez asumida la voluntad 
de dialogar. Pero es necesario que exista, que esté dada antes que todo la 
voluntad de comprender, la voluntad de dialogar...”77. Una vez asumida esta 
voluntad altruista y solidaria, ya entra en juego el imperativo de la coheren-
cia con esta opción originaria: “si me abro al entendimiento ajeno, no puedo 
aceptar al mismo tiempo un requerimiento suyo de cerrarme; entonces, es 
justamente la imposibilidad de comportamientos simultáneos y opuestos 
la que se me presenta como evidente. No se trata ya de un ‘contra-decir’, 
sino de un ‘contra-hacer’, si nos es permitido expresarnos de esta manera. 
Y, lo que más importa, se trata de una alternativa ineludible. No podemos 
eludir el dilema, y una vez elegida la opción de la comprensión, la voluntad 
de entender a los demás, no podemos aceptar al mismo tiempo cerrarnos al 
entendimiento. Aquí, por primera vez, nos encontramos de verdad con la 
imposibilidad de hacer al mismo tiempo dos cosas opuestas, que parecería 
presente también en el principio de no-contradición [...]. Aquí está la im-
posibilidad radical de cerrarnos en el mismo acto en el que nos abrimos, la 
que supera en mucho, como obligación trascendental, la invitación que nos 
dirige la semántica a ser coherentes con nuestros enunciados anteriores”78. 

A juicio de Calogero, este imperativo ético cuenta con nobles ances-
tros y se encontraría ya presente en los más venerables sistemas éticos: 
en la voluntad de diálogo de Sócrates, en la regla de oro formulada por 
el Evangelio, en los imperativos éticos kantianos. Aún más, el imperativo 
dialógico nos permitiría una mejor comprensión de estos diferentes criterios 
éticos formulados a lo largo de la tradición humanista de Occidente: todos 
estos principios y axiomas pueden ser reducidos al imperativo dialógico, 
con la ventaja de que su reformulación en los términos de la voluntad de 
comprender permite determinar el contenido más válido de estos criterios, 
“liberándolos de los elementos que pueden hacer problemática su fisonomía 
y función”. En el caso concreto de la regla de oro, este mandato gana en 



260

Angelo Papacchini

claridad y profundidad si lo traducimos mentalmente en el imperativo dia-
lógico: “comprende a los demás como tú quieres ser comprendido”. La for-
mulación tradicional en términos positivos de la regla de oro (“haz al otro 
lo que quieres que te hagan a ti”), podría inducirnos a privilegiar de manera 
unilateral y exclusiva nuestra propia concepción de lo bueno, que podría 
transformarse así en el criterio absoluto y último en nuestras relaciones con 
los demás. Apoyándose en una lectura amañada de la regla de oro, alguien 
podría legitimar su tendencia a imponer a los demás sus propios valores, 
su específica concepción de lo bueno. En cambio, la transcripción en los 
términos de una ética dialógica evitaría estas ambigüedades, obligándonos 
a tratar de comprender las experiencias y deseos del otro. Calogero insiste 
además en el carácter no-utilitarista de la regla, que no puede ser reducida 
al principio do ut des, no puede ser reducida a un imperativo contingente e 
hipotético: la obligación sigue vigente aun cuando el otro contestase con la 
indiferencia o con la hostilidad. 

El imperativo del diálogo permitiría también una formulación más satis-
factoria de los imperativos kantianos. En relación con el imperativo de la 
autonomía y de la mayoría de edad, que obliga a buscar en la propia razón 
un criterio válido de conducta, la formulación kantiana nos pone frente a 
un dilema: si se insiste en el carácter absolutamente libre y autónomo de la 
razón individual, se corre el riesgo de justificar cualquier clase de conducta, 
incluso la más arbitraria; y si, para no caer en este extremo, se insiste dema-
siado en el hecho de que se trata de la razón humana universal, se corre el 
riesgo de sacrificar de nuevo la autonomía de cada persona, cuya raciona-
lidad debería amoldarse de manera heterónoma a los mandatos de la razón 
humana universal. A juicio de Calogero el dilema se soluciona si se traduce 
la norma formulada por Kant a los términos del imperativo dialógico, que 
permite asegurar al mismo tiempo la autonomía de la conciencia singular y 
las exigencias de la “razón humana” en general. En efecto, yo “soy autóno-
mo en el querer el eterno coloquio humano, la comprensión de la perspecti-
va ajena: si yo no me doy esta ley, nadie más puede imponérmela”. Sin em-
bargo, la obligación categórica de comprender a los demás indica al sujeto 
que no está solo en este mundo y que tiene que respetar y tomar en cuenta 
las perspectivas de los demás. La voluntad de diálogo, una decisión autóno-
ma del individuo, lo obliga a confrontar con los demás criterios y pautas de 
conducta. De otro lado, el deber de no tratar a la humanidad como un simple 
medio se expresaría mejor y de manera más clara si se lo formulara en los 
términos de una sincera voluntad de comprender a los demás, no para do-
minarlos, sino para ser solidarios con ellos. Y la obligación de transformar 
la máxima en ley universal estaría implícita en la obligación de comprender.



261

El modelo kantiano

b. El diálogo como base del ordenamiento jurídico-político 
A juicio de Calogero, la convivencia humana y el orden jurídico-político 

se sustentarían, en últimas, en esta originaria opción por el altruismo y en 
la voluntad de comprender al otro. Gracias al juego de la dialéctica y de la 
comunicación libre surgen y se consolidan las instituciones y las leyes que 
regulan la convivencia entre los hombres: “de esta continua síntesis entre 
mi autónoma voluntad de tener en cuenta el consenso de los demás y las 
indicaciones surgidas de este mismo consenso, nace y se desarrolla toda 
la estructura de la vida jurídico-política, en cuanto orientada hacia aquello 
que acostumbramos denominar ‘un nivel siempre más elevado de civiliza-
ción’”79. La voluntad de diálogo constituye así la base de la convivencia 
civil y la razón ética de la democracia, que el autor considera una encarna-
ción histórica del mandato ético absoluto del diálogo y de la comunicación.

Por cierto, las instituciones y el ordenamiento jurídico incluyen necesa-
riamente la coacción y la fuerza, indispensables para conservar el ordena-
miento democrático frente a quienes apelan a la fuerza de las armas y de la 
violencia, más que a la fuerza de los argumentos y de la persuasión. Para 
que las reglas del juego se respeten, y para que se respeten los derechos fun-
damentales de los ciudadanos, es necesario que la ley cuente con la fuerza 
coactiva suficiente para imponerse. Apelar al diálogo no significa desco-
nocer los medios distintos a la mera persuasión para que un ordenamiento 
libre pueda conservarse y consolidarse. Sin embargo, Calogero insiste en 
la necesidad de que la coacción y la fuerza se fundamenten y legitimen en 
el consenso: “puesto que los conflictos entre intereses contrapuestos y los 
pecados contra la justicia no se resuelven exclusivamente con las buenas 
palabras, resulta necesario recurrir a la coacción. Pero es deseable que la 
coacción se reduzca al mínimo indispensable, y que la decisión de recurrir a 
ella sea el resultado de un debate y de la convicción de la mayoría, asumida 
libremente”80. La fuerza debe surgir desde el consenso y sólo se legitima si 
se basa en él.

De manera análoga, el diálogo se transforma paulatinamente en la base 
para una convivencia pacífica entre los pueblos y en garantía para el respeto 
de las diferencias. Por encima de la diversidad de culturas, la disposición al 
diálogo asegura un lenguaje común y un acuerdo sobre normas mínimas de 
convivencia: la voluntad de diálogo garantiza así la “unidad de civilización” 
más allá del pluralismo de valores tan característico del mundo moderno. 
Este ideal dialógico, que supone el respeto por el otro, por su forma de ver 
el mundo y por su manera de darle un sentido a la existencia, se ha ido ges-
tando a la sombra de la influencia europea y de la tradición humanista de 
Occidente, pero no es exclusivo de ella.



262

Angelo Papacchini

c. La derivación de los derechos desde el imperativo dialógico
Una vez aclarado el principio del diálogo, que constituye al mismo tiem-

po la fuente última de las normas éticas y la base para la convivencia civil, 
el autor procede a inferir los derechos concretos, que a su juicio se deriva-
rían fácilmente de esta voluntad originaria de abrirse al diálogo y de com-
prender a los demás. Para empezar, los derechos más peculiares de la tradi-
ción liberal, es decir la libertad de pensamiento, conciencia y expresión, se 
deducen sin mayores problemas del imperativo dialógico. Una vez asumida 
la voluntad de comprender al otro, resultaría inconsistente y contradictorio 
negarle la opción y los medios para expresar de manera libre sus ideas, sus 
juicios éticos, sus apreciaciones estéticas, sus ideales religiosos, etc. Desde 
el horizonte dialógico, la libertad de pensamiento y la libertad de expresión 
aparecen como dos caras de un mismo derecho, y resultan en la práctica 
difícilmente separables, puesto que el acto de pensar es percibido como un 
pensar en comunidad, más que como una actividad realizada en la soledad 
e intimidad de la conciencia singular. Cualquier traba impuesta a la liber-
tad de expresar libremente nuestras ideas se transforma inmediatamente en 
un obstáculo y en una limitación de nuestra libertad de pensamiento y de 
conciencia. En la línea de una tradición ilustrada de librepensadores muy 
arraigada en Italia, Calogero defiende con pasión su credo liberal, destaca el 
valor de la libertad de comunicación en el mundo actual y se muestra con-
trario a cualquier clase de censura. A su juicio, cualquier intento de imponer 
desde arriba un control a lo que la gente pueda ver o escuchar implica una 
dosis de paternalismo, que desconoce la autonomía y la mayoría de edad de 
los ciudadanos. En la medida en que cada cual tiene la capacidad de cerrar 
los ojos frente a las imágenes que otros quieren transmitir, resultaría super-
flua una prohibición externa: la posibilidad de alejar nuestra mirada de las 
cosas excluye la posibilidad de que podamos limitar la libertad del otro de 
proponérnoslas. Se encuentra aquí el derecho fundamental de la libertad 
audiovisual, que no se le puede quitar al individuo así como no lo podemos 
despojar de su libertad de pensamiento y palabra. La censura carece así de 
fundamento y no existirían razones valederas (incluyendo el prestigio mili-
tar o el respeto de los valores y símbolos patrios) para justificarla. 

Calogero reivindica incluso un derecho a la “irreverencia” en aquellos 
terrenos como el político o el religioso en los que la censura se practica 
de manera más frecuente. Un asunto especialmente delicado lo constituye 
la proliferación de “doctrinas peligrosas”, que se proponen como objeti-
vo explícito la destrucción del ordenamiento jurídico existente. ¿Qué hacer 
frente a quienes no comparten los valores de la democracia? Incluso en este 
caso Calogero conserva su fidelidad al credo liberal acerca de la fuerza del 



263

El modelo kantiano

diálogo y de la persuasión. La democracia no puede enfrentar desarmada a 
quienes apelan a las armas para destruir las instituciones y el sistema de de-
rechos. Sin embargo, a juicio del autor resulta incompatible con el espíritu 
de la teoría liberal responder a los intolerantes con una actitud igualmente 
dogmática e intolerante. Si bien se justifica el recurso a la fuerza para con-
trarrestar las prácticas que atentan contra la democracia, este recurso a la 
coacción puede convivir con una actitud tolerante en el terreno de las ideas, 
en el que todas las doctrinas y teorías, incluyendo las peligrosas y “subver-
sivas”, deberían ser discutidas libremente, sin ninguna clase de censura.

El derecho absoluto e incondicionado a la libertad de expresión se trans-
forma también en el fundamento de los derechos ligados con el ejercicio de 
la ciudadanía y con la democracia. En efecto, “mi voluntad de entender los 
puntos de vista de los demás me obliga no sólo a que ellos puedan expre-
sarse, sino a que sus ideas y puntos de vistas sean tenidos en cuenta lo más 
posible en la acción común. Mi reconocimiento de la libertad de conciencia 
y palabra del otro se traduce de por sí, en este nuevo nivel, en mi recono-
cimiento de su derecho al voto. Votar no se limita a expresar una opinión, 
abriéndose al diálogo de influencias recíprocas en el juego de la persuasión, 
sino que es hacer intervenir las opiniones y preferencias de cada cual en el 
proceso de determinación de la voluntad común, tratando de asegurar que 
las opiniones de un individuo tengan igual peso que las opiniones y convic-
ciones de cualquier otra persona”81. Calogero recuerda que la valoración del 
diálogo surge en el interior de la ciudad griega, y que su consolidación apa-
rece estrechamente ligada con el desarrollo de la democracia de la polis: el 
gusto por el conversar y por la comunicación crece paralelo con el gusto por 
la libertad y por la autonomía política. De manera que el imperativo dialógi-
co y la voluntad de comprender resultan indispensables para la justificación 
y consolidación de la democracia, que a su vez constituye la condición más 
favorable para el desarrollo de la racionalidad comunicativa82. 

Menos evidente resulta en apariencia el nexo lógico entre voluntad de 
comprender y los derechos de segunda generación, es decir los derechos 
económicos y sociales. Sin embargo, la dificultad se supera si no se agota, 
como lo hace la tradición liberal, la voluntad de comprender en el interés 
estrictamente intelectual por los valores y las ideas del otro, y si la conce-
bimos más bien como una actitud de comprensión total por la persona del 
otro, que incluye el interés por sus necesidades materiales y una solidaridad 
básica con la totalidad de sus derechos. La libertad de pensamiento y expre-
sión carece de valor para quien está enfrentado con la lucha por satisfacer 
sus necesidades más apremiantes. Por lo tanto, querer de verdad que el otro 
pueda expresarse incluye también, además de la eliminación de trabas que 



264

Angelo Papacchini

se lo impidan, el acceso a la satisfacción de las necesidades más elementa-
les. El otro con el que me relaciono en una experiencia comunicativa no es 
solamente un ser que piensa y habla, sino una totalidad compleja, un sujeto 
de necesidades y pulsiones. Mi apertura a su singularidad y a su experiencia 
vital tendría que incluir por lo tanto la solidaridad con su destino social, y 
no sólo la solidaridad con sus ideas. 

Calogero sigue defendiendo el primado de la libertad sobre lo bueno: “el 
mérito fundamental del liberalismo moderno consiste en haber afirmado de 
manera siempre más enérgica el principio de que el fin de la vida no es el 
‘bien’ sino la libertad; o, si se prefiere, que el bien es la libertad, por lo que 
no tiene sentido argumentar que la libertad sólo posee valor en la medida en 
que sirve a hacer el bien, puesto que el bien mismo no se puede definir de 
otra manera que como creación de libertad”83. Sin embargo, cuestiona con 
igual fuerza la reducción unilateral de la teoría liberal al interés exclusivo 
por la libertad y el olvido de cualquier clase de solidaridad. La vertiente 
más ortodoxa del liberalismo “atribuye un valor constitucional a los tradi-
cionales derechos políticos, que le aseguraban al ciudadano la libertad de 
expresar su punto de vista y de hacerlo valer en el gobierno de la comuni-
dad, pero relega más o menos en la esfera de la legislación ordinaria todos 
los demás derechos que se venían afirmando bajo el nombre de derechos 
sociales o económicos”84. Las críticas de Calogero se dirigen en especial 
contra el liberalismo conservador de Croce y de manera particular contra la 
tendencia de la doctrina liberal clásica a desvalorizar la esfera de las nece-
sidades materiales y de la economía frente a los valores éticos y espirituales 
de la libertad. De acuerdo con la perspectiva de Croce, se podía llegar a 
la conclusión de que la lucha por el derecho de voto de los trabajadores 
manuales del sur de Italia tenía un valor ético-jurídico más elevado que 
su lucha para no morir de hambre85. Calogero insiste en la necesidad de 
integrar libertad y justicia, sin sacrificar ninguna de las dos. En esto reside 
su “liberalsocialismo”, que asume como bandera política la defensa de las 
libertades clásicas y la reivindicación de los ideales de justicia social, la 
libertad de pensamiento y la libertad frente al hambre y a la necesidad. Con 
su postura ético-política el autor pretende superar los estrechos límites del 
liberalismo clásico, sin tener que sacrificar los logros en materia de liber-
tades básicas y considera viable un proyecto que logre garantizar por igual 
los derechos más sagrados de la tradición liberal y los derechos ligados con 
la satisfacción de las necesidades más elementales. La libertad de pensa-
miento y expresión es un derecho inalienable; sin embargo, su valor resulta 
en la práctica muy limitado si hacen falta las condiciones para el ejercicio 
efectivo de esta clase de derecho, si el acceso a la educación es limitado,  



265

El modelo kantiano

si el analfabetismo es muy extendido, si los niños tienen que empezar desde 
muy temprano su lucha por la subsistencia, etc. De manera análoga, en el 
caso de la libertad de expresión, “el deber de garantizar la libertad de prensa 
contra eventuales intervenciones dictatoriales de la autoridad no tiene un 
valor ético más elevado que el deber de garantizarla contra los abusos de la 
riqueza que monopoliza sus medios...”86.

 
d. El principio del diálogo como alternativa viable al iusnaturalismo
y al historicismo

 El imperativo dialógico permite reconstruir y sustentar la lista de dere-
chos. Calogero considera además que este principio ético-político ofrece la 
clave para encontrar una solución al debate secular, de tanta trascendencia 
para los derechos humanos, entre iusnaturalismo e historicismo. La ética 
dialógica vendría a satisfacer la exigencia de universalidad tan característi-
ca de los autores iusnaturalistas, y respondería a la preocupación de asegu-
rar a los derechos humanos una base sólida, por encima de la contingencia 
de los individuos y de las circunstancias históricas. Para eso no necesita 
apelar a una sustentación trascendente o a nociones nebulosas como la de 
ley natural y de naturaleza humana. Para Calogero, el imperativo dialógi-
co resulta tan incontrovertible y sagrado como la ley natural y su validez 
se impone por encima de los cambios, de las diferencias de costumbres y 
tradiciones, de vaivenes de la historia: todo puede ser puesto en discusión, 
salvo la voluntad misma de discutir. 

Además, en la medida en que concibe en diálogo en el contexto de una 
tradición o de una época, la teoría dialógica satisface también la preocupa-
ción por la historia, por el cambio, por las diferencias, es decir por los temas 
peculiares de la tradición historicista. La voluntad de comprensión consti-
tuye la base absoluta y en cierta medida inmodificable de reivindicaciones 
y derechos; sin embargo, su materialización y concreción dependen de las 
contingencias históricas, por lo que la lista de derechos se va recomponien-
do y reestructurando constantemente a tono con estas peculiaridades y exi-
gencias específicas. Gracias a la filosofía del diálogo, quedaría así resuelto 
el conflicto entre historicistas y iusnaturalistas: “la suprema norma de todas 
la normas, que es siempre la incondicionada voluntad de comprender los 
puntos de vista ajenos, de ponernos en el lugar de los otros”, permanece es-
table, como un deber absoluto. Al mismo tiempo este principio se concreta 
en instituciones, normas y sistemas legales variables, de acuerdo con las 
contingencias y contextos concretos.

El principio del diálogo nos ayudaría también a diferenciar, en un dere-
cho concreto, la dimensión absoluta, que no admite discusiones, y aquellos 



266

Angelo Papacchini

elementos contingentes relacionados con su aplicación concreta, que son 
objeto de debate y discusión. Para tomar un ejemplo, el derecho de voto es 
en cuanto tal inalienable, independiente del juego y decisiones de la ma-
yoría. Sin embargo, la decisión acerca de la edad mínima para ejercer este 
derecho es un asunto empírico e histórico, “puesto que sólo con base en 
el análisis histórico de las generaciones pasadas podemos deducir como 
plausible la madurez en una determinada edad o en otra. Y en la medida en 
que se trata de una cuestión histórica, que implica exigencias de una amplia 
experiencia humana, no existe razón para no tomar en cuenta las opiniones 
favorables y adversas de los demás. Que los demás tienen que votar es algo 
que yo sé sin necesidad de preguntarlo; pero cuál es la edad más oportuna 
para empezar a ejercer este derecho, es algo que no puedo decidir sin pre-
guntarle a ellos también. El primer asunto es independiente del consenso, el 
segundo no. Sin embargo, las dos cosas son de hecho inseparables, puesto 
que no se puede expresar la voluntad de garantizar el voto sin decir al mis-
mo tiempo cuándo se garantiza su ejercicio”87.

e. El imperativo dialógico como una herramienta para solucionar  
los conflictos de derechos

Por último, Calogero llama la atención acerca de los conflictos ligados 
con el ejercicio práctico de los derechos fundamentales. En el nivel del pen-
samiento y de la reflexión interna no se presentan conflictos de intereses, 
puesto que “quien opina por sí mismo acerca de algunos temas no le quita 
nada al otro”. Sin embargo, cuando se pasa de la simple especulación al 
intento de expresar o poner en práctica las ideas, surge de inmediato una 
serie de conflictos de intereses. Incluso en un debate entre sabios, pueden 
surgir conflictos por el uso de ese recurso aparentemente inagotable que es 
la libertad de palabra, puesto que el tiempo para hablar es limitado. Tanto 
mayor resulta el conflicto de intereses “cuando pasamos de la distribución 
del tiempo en el que cada uno puede aspirar a la atención de los demás, 
a la distribución de los medios utilizados para la misma comunicación: 
que un individuo disponga de un periódico o de una estación de radio no 
es un asunto irrelevante para medir el alcance de su libertad de palabra 
frente al de otro que carece de tales medios. Estos conflictos surgen ya en 
una esfera de las relaciones humanas en las que prevalece el conflicto es-
piritual entre ideas, y en la que sólo de manera marginal empieza a hacer 
sentir su presencia la pesada atmósfera del mundo económico, donde la 
propiedad privada queda bien arraigada y donde la única manera de resol-
ver un conflicto es la imposición por la fuerza, la distribución o el trueque  
de mercancías”88. 



267

El modelo kantiano

Frente a estos conflictos de intereses y de derechos, la voluntad de com-
prender resultaría el instrumento más apropiado para encontrar una solución 
racional o razonable. “En este mundo de tensiones y conflictos –sostiene el 
autor– tengo que tratar de introducir el mayor grado posible de compati-
bilidad; y si no soy un egoísta indiferente, preocupado exclusivamente de 
mis intereses, o un déspota paternalista que pretende cuidar por sí solo los 
intereses de los demás, no puedo no querer que todos gocen de iguales opor-
tunidades de hacer valer sus preferencias y que, cuando éstas se encuentren 
en conflicto, se satisfagan las preferencias de la mayoría. Es esta, como 
bien sabemos, la razón perenne de toda organización democrática y de todo 
autogobierno mayoritario [...]. Por medio del diálogo reconstruimos nues-
tro mundo común que es, por eso mismo, el mundo de nuestros conflictos 
de intereses; y así como sólo el diálogo nos impide considerar a quien nos 
obstaculiza como una cosa que nos obstaculiza [...], de manera análoga el 
diálogo nos induce a comprender los intereses ajenos y a obrar de tal mane-
ra que tengamos en cuenta al máximo las preferencias de los demás, tanto 
en la determinación precisa de estos intereses como en la elaboración de la 
forma menos inicua de resolver los conflictos que ellos engendran”89.

Este intento de sustentar y deducir la totalidad de los derechos humanos 
desde el imperativo dialógico conserva sin duda interés y actualidad. Se im-
ponen sin embargo algunas observaciones críticas en cuanto a esta forma de 
fundamentar y jerarquizar los derechos humanos. Calogero pretende haber 
descubierto un principio moral que nadie podría refutar sin contradecirse. 
Sin embargo, del carácter contradictorio de todo intento de refutar el prin-
cipio del diálogo, no se puede inferir la obligación de una forma específica 
de diálogo, que abarque la voluntad de ayudar al otro a expresarse, que sea 
desinteresado, que no se lleve a cabo por mera curiosidad intelectual. Sería 
contradictorio que se pretendiera negar el diálogo dialogando; pero no lo 
sería si se pretendiese delimitar, por medio del diálogo, el sentido mismo 
y el alcance de esta forma de comunicación. Surgen además algunas dudas 
acerca de la viabilidad del diálogo tal como lo concibe Calogero, teniendo 
en cuenta en especial algunos rasgos que parecen claramente incompatibles 
con la experiencia de las comunicaciones reales con las que nos enfren-
tamos a diario. La experiencia más reciente muestra la necesidad de fijar 
límites razonables al diálogo, porque si bien la tarea de la comprensión 
recíproca es inagotable, la acción no se puede postergar indefinidamente. 

Por otra parte, resulta difícil concebir un diálogo sin la presencia en el 
otro de una igual voluntad de comunicar. Calogero no lo piensa así; para él 
la voluntad de comprender a los demás “no presupone, en sentido estricto, 
la existencia de estos ‘otros’, puesto que aun en el caso extremo en que 



268

Angelo Papacchini

no los hubiese encontrado nunca en mi experiencia, no debería considerar 
absurda mi voluntad de seguir buscándolos. Quien quiere comprender se 
encuentra siempre a la escucha, y los demás acaban por hablarle aun sin 
estar presentes”90. Aquí se pone de manifiesto la influencia de Fichte, me-
diada por Gentile: la absorción de todo lo real en un Yo o en el Acto puro. 
Si bien la filosofía de Calogero constituye un intento de liberar al sujeto del 
solipsismo, en este punto su teoría del diálogo vuelve a precipitarse en la 
pura subjetividad. 

Hay que añadir que la traducción de los demás axiomas éticos a los tér-
minos del principio del diálogo puede conducir a un empobrecimiento y a 
una limitación de la norma evangélica, al igual que del imperativo kantiano 
de respetar la humanidad como fin en sí. Todo parecería reducirse a la obli-
gación de comprender, descuidando o dejando en segundo plano eficacia 
de una solidaridad real. Con su concepción, Calogero acabaría por invertir 
el orden medios-fines: la comprensión, que es un medio, se transforma en 
fin en sí. El imperativo dialógico de Calogero tiende a convertirse en una 
voluntad de comprender tan exacerbada, que resulta incapaz de decidirse a 
actuar. Para evitar estas consecuencias y para responder a la acusación de 
intelectualismo, Calogero se ve obligado a ensanchar el alcance de la vo-
luntad de comprender, en cuanto debería incluir la obligación de “ayudar a 
hablar”, de ayudar a “desarrollar y aumentar el poder del otro de expresarse 
a sí mismo”91. 

Ya se han mencionado arriba las dificultades de esta teoría cuando tra-
ta de sustentar y justificar los derechos sociales a partir del principio del 
diálogo. A pesar de toda la buena voluntad y de la exigencia de justicia 
social, ese principio refuerza la prioridad de los derechos más específicos 
de la tradición liberal; pero hay que forzar tal vez demasiado el sentido de 
la comunicación para derivar de allí el derecho al trabajo, a la seguridad, a 
los medios para una vida digna, etc. Además, al moverse en un horizonte 
individualista, la reflexión de Calogero se acerca a Kant, pero más todavía a 
esa valoración paranoica de la subjetividad propia de la filosofía de Fichte. 
Como para el gran discípulo de Kant, en esta filosofía del diálogo el punto 
de partida y el fundamento, tanto en el terreno moral como en el campo 
del derecho, es el Yo libre. Es éste quien con sus decisiones y opciones va 
creando un sistema moral, una red de normas jurídicas y sociales, etc.92. 
De esta forma lo político y lo jurídico quedan reducidos al producto de una 
opción ética centrada en una pura voluntad de comprensión. Resulta así 
comprometida la autonomía de la esfera jurídica ganada con Kant, y todo el 
conjunto de las normas y de las instituciones corre el riesgo de diluirse en la 
subjetividad de un puro voluntarismo.



269

El modelo kantiano

Notas

1	 R. Dworkin sostiene que para tomar en serio la defensa de los derechos es indispensable “aceptar 
como mínimo una o dos ideas importantes. La primera es la idea, vaga pero poderosa, de la dig-
nidad humana. Esta idea, asociada con Kant, pero defendida por filósofos de diferentes escuelas, 
supone que hay maneras de tratar a un hombre que son incongruentes con el hecho de reconocerlo 
cabalmente como miembro de la comunidad humana”. R. Dworkin, Los derechos en serio, Ariel, 
Barcelona, 1984, p. 295. También para Buchanan “los valores democráticos deben estar funda-
dos en la concepción kantiana según la cual los individuos humanos son las entidades morales 
últimas, que las personas deben ser tratadas como fines y nunca sólo como medios [...]”. Citado 
de Guy Lafrance, “Rationalité contemporaine et droits de l’homme”, Les Etudes Philosophiques, 
abril-junio 1986, p. 186.

2	 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Band VIII, ed. cit., pp. 600-601.
3	 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Band VII, ed. cit., p. 61. También la 

primera fórmula del imperativo categórico, que nos obliga a actuar de acuerdo con máximas com-
patibles con una legislación y voluntad universal, tiene que ver de manera indirecta con el tema de 
la dignidad humana. En efecto, tener una voluntad universal significa elevarnos por encima de la 
dimensión estrechamente egoísta y aceptar que nuestros intereses y nuestras opiniones valen tanto 
como los intereses y las opiniones de los demás. La obligación de asumir una ley universal pre-
supone el reconocimiento de la igual legitimidad de las aspiraciones y de las perspectivas de los 
demás miembros de la humanidad. Cuando decimos que la ley debe poder contar con el consenso 
de todos, estamos admitiendo que no tenemos capacidades racionales superiores a los demás y 
que los otros son jueces igualmente autorizados en el campo moral. Significa por lo tanto recono-
cer a todos los demás como miembros efectivos de una comunidad ideal, con capacidad de juicio, 
y con iguales derechos. Lo opuesto sería una voluntad de poder que no tuviese en cuenta nada 
más que su propio albedrío. Sería aún más evidente el nexo entre la primera fórmula y la dignidad 
humana en caso de que la interpretáramos en el sentido de Habermas: para saber cuál máxima es 
de verdad universal, tendríamos que establecer un diálogo con los demás. Lo que significa que le 
reconocemos al otro una capacidad de racionalidad y que no confiamos exclusivamente en nuestra 
capacidad racional e intuitiva.

4	 Ibíd., p. 68.
5	 En las obras kantianas la noción de humanidad posee diferentes sentidos. Designa ante todo el 

conjunto de las carectarísticas específicamente humanas, es decir la disposición técnica a mani-
pular objetos, la disposición pragmática que le permite al ser humano instaurar lazos sociales, y 
en especial la disposición moral, es decir la capacidad de darse su popia ley. Humanidad significa 
al mismo tiempo una clase espcífica de conducta que responde a esta destinación suprema del ser 
humano, y se opone a la conducta bárbara, inhumana y “bestial”.

6	 I. Kant, Lecciones de Ética, pp. 240-241. Esta idea parece confirmada por este paso de la Fun-
damentación: “La legislación universal posee una dignidad, es decir un valor incondicionado e 
incomparable, en relación con la cual sólo el respeto es la expresión apropiada de la estima que un 
ser racional debe tributarle”.

7	 En este sentido Herder vio en la filosofía kantiana una nueva forma de averroísmo, puesto que 
para el filósofo del imperativo categórico lo que contaba de verdad era la especie, más que el 
destino del individuo.

8	 Esta otra dimensión del imperativo sale a relucir en el ejemplo del suicidio, en el que a juicio de 
Kant la vida se reduce a un simple medio para un fin que no es el propio y específico del ser hu-



270

Angelo Papacchini

mano, es decir en un simple medio para lograr la felicidad (en su forma negativa este fin se traduce 
en el esfuerzo a toda costa para evitar el dolor). De manera análoga, en el ejemplo relativo a los 
dichosos hombres de los mares del sur, insensibles y ajenos a la lógica de la cultura y del trabajo, 
evidentemente estos individuos no reducen sus vidas a un instrumento para una instancia o finali-
dad externa. Sin embargo, lo moralemente reprochable de su conducta residiría en el desperdicio 
de sus vidas para un fin que no es el más apropiado a su destino como seres humanos. En este caso 
el ocio es el resultado de una opción del propio sujeto, quien precisamente para no someter su 
existencia a instancias ajenas –en este caso al poder extraño de la cultura–, resuelve precisamente 
una vida placentera y sin sobresaltos. Sin embargo, para Kant el ocio resultaría incompatible con 
la obligación de desarrollar las Anlagen propias del ser humano.

9	 Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 522.
10	 Schopenhauer dedica especial atención a este problema y realiza un análisis minucioso de la 

ética kantiana, para tratar de averiguar la consistencia de este modelo de fundamentación de los 
principios morales. De particular interés para nuestro trabajo resultan sus críticas a la noción de 
dignidad humana. “Una vez empleada por Kant –anota el autor– esta idea se convirtió en el shibo-
leth de todos los moralistas sin ideas ni consejos. Con ayuda de esta imponente palabra:la digni-
dad del hombre, han disimulado su incapacidad de proporcionar un fundamento real, o al menos 
plausible, para la moral, contando astutamente con que el lector gustaría de verse provisto de una 
dignidad semejante y, por tanto, verse así satisfecho”. A. Schopenhauer, Los dos fundamentos de 
la ética - II - El fundamento de la moral, Aguilar, Madrid - Buenos Aires - México, 1965, p. 89. 
En términos igualmente críticos se refiere Schopenhauer a la noción de fin en sí, a su juicio una 
hipérbole hueca, que contiene una contradictio in adjecto: “todo valor es la apreciación de una 
cosa en comparación con otra, esto es, un concepto comparativo, y también relativo, siendo su 
relatividad, precisamente, la que determina la esencia de la noción valor [...]. Un valor incompara-
ble, incondicional, absoluto, como debe ser la dignidad, es, pues, como tantas cosas en filosofía”, 
algo impensable.

11	 Kritik der Reinen Vernunft, Felix Meiner, Hamburg, 1976, p. 7.
12	 Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe Band VII, ed. cit., p. 161.
13	 Ibíd., p. 69.
14	 Ibíd., p. 67.
15	 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten,ed. cit., p. 569
16	 Existe una gama muy grande de teorías deterministas, que más allá de sus diferencias, coinciden 

en el cuestionamiento de aquello que el ser humano considera su bien más precioso: la capacidad 
de autorregulación racional y el privilegio de seguir sus propias normas y de actuar de acuer-
do con fines libremente propuestos. De acuerdo con estas teorías, la autonomía constituiría una 
creencia ilusoria y sin fundamentos, puesto que el sujeto que se enorgullece de su libertad desco-
noce las complejas redes de condicionamientos que determinan y condicionan su conducta.

17	 Este texto de la Metafísica de las costumbres nos ayuda a comprender las relaciones entre de-
rechos y deberes. “¿Por qué la doctrina de las costumbres –se pregunta Kant– se denomina 
habitualmente (especialmente en Cicerón) doctrina de los deberes, y no también la doctrina de 
los derechos, si tenemos en cuenta el hecho de que en verdad los unos se refieren a los otros? La 
razón es la siguiente: nosotros conocemos nuestra propia libertad (de la que se derivan todas las 
leyes morales y con esto, también, todos los derechos así como todos los deberes) sólo por medio 
del imperativo moral, que es un principio que prescribe deberes y del cual se puede derivar la 
facultad de obligar a los demás, es decir el concepto del derecho”. Die Metaphysik der Sitten, ed. 
cit., p. 347.



271

El modelo kantiano

18	 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Werkausgabe Band VIII, ed. cit., 
p. 764. Para Kant es injusto que los laicos tengan que renunciar al uso de su propia razón y tengan 
que someterse a lo que dictaminan los clérigos.

19	 I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht - Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilo-
sophie, Politik und Pädogogik 2, Werkausgabe Band XII, ed. cit., p. 522.

20	 Kant exhorta a “un pensar libre de prejuicios”, y aclara que el peor de los prejuicios es el que 
acepta la heteronomía de la razón. I. Kant, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Band X, ed. cit., 
p. 226.

21	 I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, ed. cit., pp. 535-536.
22	 Ibíd., p. 511.
23	 Ibíd., p. 549. 
24	 “Según este presupuesto –contraargumenta Kant– la libertad no llegará nunca, puesto que no es 

posible madurar para la libertad si no hemos sido puestos antes en libertad: es necesario ser libres 
para poder usar las propias fuerzas en la libertad, conforme a un fin. Los primeros intentos serán 
sin duda deficientes, incultos y rudos [...]. Sin embargo, es indudable que para la razón sólo llega-
mos a ser maduros por medio de esfuerzos personales, para los cuales es necesario ser libres [...]. 
Poner como principio que para todos aquellos que hayan estado alguna vez sometidos a cadenas 
no resulte en general conveniente la libertad y que tengamos el derecho de mantenerlos para 
siempre lejos de ella, significa usurpar los derechos soberanos de la misma divinidad, que creó 
al hombre para la libertad. Resulta sin duda más cómodo reinar en el Estado, en la familia y en 
la Iglesia cuando se puede conservar tal principio. Pero, ¿será también más justo?”. Die Religion 
innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, ed. cit., ., p. 862.

25	 I. Kant, “Was heisst: sich im Denken orientieren?”, Schriften zur Metaphysik und Logik 1, 
Werkausgabe Band V, ed. cit., p. 280. 

26	 I. Kant, Kritik der Urteilskraft, ed. cit., p. 225.
27	 I. Kant, “Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die 

Praxis”, ed. cit., p. 144. “El bien público que debemos considerar en primera instancia –leemos 
más adelante– es aquella constitución legal que garantiza a cada cual su libertad por medio de 
leyes; con esto queda permitido a cada cual buscar la felicidad por el camino que le parezca el 
mejor, con tal de que no viole aquella libertad general conforme a leyes, y por ende el derecho de 
los otros súbditos”. Ibíd., pp. 154-155.

28	 Ibíd., p. 146. Resulta un poco extraño que Kant considere la violación del derecho del individuo a 
ser feliz a su manera como la peor forma de despotismo; debería ser más perjudicial el despotis-
mo que afecta niveles superiores de libertad, como el libre ejercicio de la actividad intelectual, la 
comunicación de las ideas, la libertad religiosa, etc.

29	 Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 590.
30	 “El poder legislativo –sostiene el autor– sólo puede pertenecer a la voluntad colectiva del pueblo”; 

“sólo la voluntad conocorde y colectiva de todos, en la medida en que cada cual decide la misma 
cosa para todos y todos deciden para cada uno, por lo tanto, sólo la voluntad general colectiva del 
pueblo puede ser legisladora”. Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 432

31	 I. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Schriften zur Anthropologie, Geschi-
chtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1, Werkausgabe Band XI, p. 204.

32	 Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 447.
33	 Ibíd., p. 453.
34	 Ibíd., p. 453.
35	 Ibíd., p. 388.
36	 Ibíd., p. 395.



272

Angelo Papacchini

37	 Ibíd., p. 433.
38	 I. Kant, “Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die 

Praxis”, ed. cit., p. 150.
39	 Ibíd.,p. 151.
40	 Junto con la propiedad de bienes externos, también la posesión de las habilidades indispensables 

para el ejercicio del trabajo intelelectual y de las artes liberales puede ser un requisito suficiente 
para el reconocimiento de la autosuficiencia. Sin embargo, en el caso de los maestros, sólo se po-
dría reconocer este status a los intelectuales al servicio del Estado y no a los preceptores privados. 
La línea divisoria se vuelve más compleja y problemática en el caso del trabajo artesanal. “Quien 
produce un opus –escribe Kant– puede, por medio de una alienación, cederlo a otro como si fuese 
su propiedad. Pero la praestatio operae no es una alienación. El doméstico, el criado de almacén, 
quien trabaja por día, el mismo peluquero son simples operarii y no artifices [...] y no tienen que 
ser calificados como miembros del Estado y por ende como ciudadanos. Si bien a quien le encargo 
cortar leña para el fuego y el sastre a quien le confío mi ropa para hacer un traje se encuentran en 
apariencia en idénticas relaciones hacia mí, en realidad el primero se diferencia del segundo como 
el peluquero de quien fabrica pelucas (a quien he podido ofrecer el material), el jornalero del artis-
ta o artesano (Taglöhner von Künstler oder Handwerker), quien hace un producto que le pertenece 
hasta tanto no le ha sido pagado. El segundo, ejerciendo un arte, intercambia su propiedad con el 
otro (opus); el primero cede el uso de sus propias fuerzas al otro (operam)”. I. Kant, “Über den 
Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis”, ed. cit., p. 
151. El propio Kant reconoce que en la práctica resulta bastante difícil trazar esta línea divisoria. 
De todas formas, es claro que quedan excluidas de la ciudadanía plena las siguientes categorías: 
a) quienes cuentan sólo con sus fuerzas físicas de trabajo (jornaleros, sujetos que desempeñan 
trabajos que no requieren de mayor capacidad y entrenamiento; b) quienes no cuentan con un opus 
que les pertenezca antes de alienarlo, es decir con los que no cuentan con la propiedad de unos 
medios de producción y de un capital que les permita sobrevivir durante el proceso de trabajo.

41	 “Cada miembro del cuerpo común debe poder llegar en él a cada nivel de posición social (acce-
sible a un súbdito) al cual pueden elevarlo su talento, su laboriosidad y su fortuna [...]”. Ibíd., p. 
148.

42	 I. Kant, “Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen”, Vorkritische Schriften bis 
1768 2, Werkausgabe II, ed. cit., p. 851.

43	 Ibíd., p. 855.
44	 Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 391.
45	 Ibíd., p. 392.
46	 En Kant, y más en general en el idealismo alemán, sostiene Bourgeois, “la libertad, que hace 

que los derechos sean derechos, no puede ser entonces un derecho como los otros, con el mismo 
título que la propiedad o la seguridad. Derecho fundamental porque fundamento del derecho, 
ella es el derecho originario (Urrecht, según Fichte, derecho innato según Kant), anterior a los 
derechos adquiridos tales como la propiedad, la seguridad, efectivamente obtenidos por medio 
de la asociación...”. B. Bourgeois, “L’idealisme allemand et les droits de l’homme”, Les Edudes 
Philosophiques, Abril-junio, 1986, p. 164.

47	 I. Kant, “Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die 
Praxis”, ed. cit., p. 148.

48	 Ibíd., p. 149.
49	 “La edad que ha visto la declinación del honor, comenta Berger, ha visto el surgimiento de nuevas 

moralidades y de un nuevo humanismo, y más específicamente de un interés sin precedentes en 
la historia por la dignidad y los derechos del individuo”. P. Berger: “On the Obsolescence of the 



273

El modelo kantiano

Concept of Honour”, Liberalism and its Critics, New York University Press, New York, 1984, p. 
150.

50	 En esos términos define Hobbes las nociones de valor y de dignidad: “el valor de un hombre es su 
precio, es decir lo que otros estarían dispuestos a pagar para el uso de su poder. Por consiguiente, 
no se trata de un valor absoluto, puesto que depende de la necesidad y del juicio de los demás”. 
Leviatano, ed. cit., p. 57. A su vez la dignidad es “el valor público de todo hombre, es decir el 
valor que le atribuye a una persona el Estado”. Se trata evidentemente de una noción descriptiva 
de dignidad, que corresponde a la realidad del siglo XVII, y en parte a la nuestra.

51	 “La teoría política de Rawls –escribe G. Lafrance– no se presenta de entrada como una teoría de 
los derechos del hombre. Sin embargo, los principios de justicia social y distributiva que ella pro-
pone tienen que ver con los derechos fundamentales del individuo, derechos establecidos sobre 
una base que se presenta como altamente racional, del tal suerte que parecen imponerse de manera 
necesaria a todos los hombres razonables”. “Rationalité contemporaine et droits de l’homme”, Les 
Etudes philosophiques, Nº 2, 1986, P. U. F., Paris, p. 180.

52	 “Son los principios que las personas libres y racionales interesadas en promover sus propios inte-
reses aceptarían en una posición inicial de igualdad como definitorios de los términos fundamen-
tales de su asociación. Estos principios han de regular todos los acuerdos posteriores; especifican 
los tipos de cooperación social que se pueden llevar a cabo y las formas de gobierno que pueden 
establecerse. Este modo de considerar lo llamaré justicia como imparcialidad”. J. Rawls, Teoría 
de la justicia, F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1978, p. 28.

53	 Ibíd., p. 82.
54	 Ibíd., p. 82.
55	 G. Lafrance, Op. cit., p. 182.
56	 J. Rawls, Teoría de la justicia, ed. cit., p. 82.
57	 J. Rawls, Sobre las libertades, Paidós, Barcelona - Buenos Aires - México, 1990, p. 37.
58	 Ibíd., p. 37.
59	 En este contexto el autor enfrenta la objeción de quienes sostienen que la libertad es una palabra 

vacía en un contexto de pobreza extrema, para quienes carecen de unas condiciones mínimas de 
bienestar social. “Las libertades básicas –escribe Rawls– son un marco de vías y oportunidades 
legalmente protegidas. Por supuesto, la ignorancia y la pobreza, y la falta de medios materiales en 
general, impiden a las personas ejercer sus derechos y sacar partido de estas posibilidades. Pero 
en vez de considerar estos obstáculos y otros similares como restricciones de la libertad de la 
persona, consideramos que afectan a la valía de la libertad, es decir, la utilidad de la libertad para 
las personas” J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., pp. 71-72. El autor rechaza también como 
“irracional” “la imposición de una igual distribución de todos los bienes primarios y no sólo de las 
libertades básicas”, puesto que este principio “no permite que la sociedad satisfaga ciertos requi-
sitos esenciales de la organización social, y saque partido de las consideraciones de eficiencia...”. 
Ibíd., p. 75.

60	 Con Kant comparte Rawls el primado de la razón práctica, la prioridad de lo correcto sobre lo 
bueno, y por consiguiente de las libertades por encima de la solidaridad social, el recurso al pacto 
para legitimar el poder, el punto de partida de una insociable sociabilidad entre los que participan 
en la cooperación social, etc. En este último punto, es interesante lo que expresa el autor en Teoría 
de la justicia: entre los que participan en la cooperación social “hay una identidad de intereses, 
puesto que la cooperación social hace posible para todos una vida mejor de la que pudiera tener 
cada uno si viviera únicamente de sus propios esfuerzos. Pero hay un conflicto de intereses, puesto 
que las personas no son indiferentes respecto a cómo han de distribuirse los mayores beneficios 



274

Angelo Papacchini

producidos por su colaboración, ya que con el objeto de perseguir sus fines cada una de ella pre-
fiere una participación mayor que una menor” (ed. cit., p. 20). 

Al mismo tiempo, las diferencias con respecto a Kant son significativas, y se refieren sobre 
todo al horizonte social en el que se inscribe la teoría de la justicia. En todo momento la preocupa-
ción es Rawls es la de una ética social. Lo que se somete a test no son máximas para la conducta 
individual, sino máximas o pautas para repartir de manera equitativa cargas y beneficios en el in-
terior del sistema social: “la concepción de la justicia como equidad asigna cierta primacía a lo so-
cial: esto es, el primer objeto de la justicia es la estructura básica de la sociedad, y los ciudadanos 
tienen que llegar en primer lugar a un entendimiento público sobre una concepción de la justicia 
aplicable a este objeto [...]. En contraste con ello, el tratamiento kantiano del imperativo categóri-
co se aplica a las máximas personales de individuos sinceros y conscientes en la vida diaria [...]. 
Kant procede a partir del caso particular, e incluso personal, de la vida diaria, y da por supuesto 
que este proceso, llevado a cabo correctamente, proporcionaría a la larga un sistema coherente y 
suficientemente completo de principios, incluyendo principios de justicia social. La concepción 
de la justicia como equidad se mueve en la dirección totalmente opuesta: su construcción parte de 
un acuerdo colectivo unánime regulador de la estructura básica de la sociedad, dentro de la cual 
todas las decisiones personales y asociativas han de hacerse en conformidad con este compromiso 
previo”. El énfasis por parte de Rawls en una moralidad pública hace también que resulte atenua-
do el dualismo kantiano entre lo jurídico y lo ético. “La concepción de la justicia como equidad 
no es, evidentemente, la visión de Kant, estrictamente hablando; se separa de su tenor en muchos 
puntos. Pero el adjetivo ‘kantiano’ expresa analogía, no identidad; significa grosso modo que una 
doctrina se asemeja lo bastante a la de Kant en aspectos suficientemente fundamentales como para 
estar mucho más cerca de su visión que de la de otras concepciones morales tradicionales que es 
apropiado emplear como punto de comparación”. J. Rawls, “El constructivismo kantiano en la 
teoría moral”, ed. cit., p. 138.

61	 “Sugiero que concibamos la posición original como el punto de vista a través del cual seres 
noumenales contemplan el mundo. Los grupos compuestos de seres noumenales tienen completa 
libertad para elegir los principios que deseen; pero también tienen un deseo de expresar su natu-
raleza de miembros racionales del reino de lo inteligible donde tienen esta libertad de elección, es 
decir, como seres que pueden contemplar el mundo de este modo, y expresar esta perspectiva en 
su vida como miembros de la sociedad”. J. Rawls, Teoría de la justicia, ed. cit., p. 292.

62	 “La posición originaria es, por ende, una representación esquemática de un determinado proceso 
mental de algunos seres humanos, por lo menos, y quizá de la mayoría, así como, según él su-
giere, la estructura profunda de la gramática es la representación esquemática de una capacidad 
mental diferente”. R. Dworkin, Los derechos en serio, Ariel, Barcelona, 1984, p. 244. “Al igual 
que Kant –sostiene Habermas– Rawls operativiza el punto de vista de la imparcialidad de forma 
que cada cual puede acometer por su cuenta el intento de justificar las normas fundamentales”. J. 
Habermas, Conciencia moral y acción comunicativa, Península, Barcelona, 1985, p. 87.

63	 J. Rawls, Justicia como equidad, Tecnos, Madrid, 1986, p. 143.
64	 J. Rawls, Teoría de la justicia, ed. cit., p. 570-71. “Kant –conjetura el autor– mantenía, según 

creo, que una persona actúa autónomamente, cuando los principios de su acción son elegidos por 
él como la expresión más adecuada de su naturaleza de ser libre y racional [...]; el velo de igno-
rancia priva a las personas en la posición original del conocimiento que les capacitaría para elegir 
principios heterónomos”. Ibíd., p. 288.

65	 El autorrespeto incluye también la experiencia de que “nuestra persona y nuestros actos son apre-
ciados y confirmados por otros”. J. Rawls, Teoría de la justicia, ed. cit., pp. 485-486. Rawls des-
taca como uno de los rasgos más específicos de la ética kantiana precisamente esta preocupación 



275

El modelo kantiano

por el autorrespeto y la dignidad: “Aquellos que consideran la doctrina moral de Kant como una 
doctrina de la ley y de la culpa, la interpretan mal. El objetivo principal de Kant es profundizar y 
justificar la idea de Rousseau de que la libertad consiste en actuar de acuerdo con una ley que nos 
damos a nosotros mismos. Y esto nos lleva no a la moralidad de una orden austera, sino a una ética 
de mutuo respeto y autoestimación”. Ibíd., p. 293.

66	 “Estas potestades son la capacidad del sentido de lo recto y de la justicia (la capacidad de recono-
cer los términos equitativos de la cooperación y de ser razonable) y la capacidad de una concep-
ción del bien (y, por tanto, de ser racional). Más detalladamente, la capacidad de un sentido de la 
justicia es la capacidad de comprender, aplicar y ser movido normalmente por un deseo efectivo 
de actuar [...] los principios de la justicia como términos equitativos de cooperación social. La 
capacidad de una concepción del bien es la capacidad de formar, revisar y perseguir racionalmente 
esta concepción, es decir, una concepción de lo que consideramos para nosotros una vida humana 
digna”. J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., p. 45.

67	 “Los bienes primarios –escribe el autor norteamericano– se especifican preguntándose uno qué 
cosas son generalmente necesarias como condiciones sociales y medios omnivalentes para permi-
tir a los seres humanos realizar y ejercer sus facultades morales y perseguir sus fines últimos”. J. 
Rawls, Justicia como equidad, ed. cit., p. 147.

68	 J. Rawls, Teoría de la justicia, F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1978, pp. 621-622.
69	 Ibíd., p. 44. De acuerdo con la teoría utilitarista de la justicia “no importa, excepto de manera 

indirecta, cómo se distribuye esta suma de satisfacciones entre los individuos”. “El error de la 
doctrina utilitarista es que confunde imparcialidad con impersonalidad”. Ibíd., p. 220.

70	 Si bien en nuestra exposición hemos insistido en la continuidad con el pensamiento kantiano, no 
hay que olvidar las diferencias significativas entre Rawls y Kant.

El filósofo norteamericano insiste mucho más en la necesidad de ubicar la moralidad en un 
contexto concreto de necesidades y pretende superar la gran cantidad de dualismos kantianos 
entre lo necesario y lo contingente, el deseo y la razón, el noúmeno y el fenómeno. “Para mu-
chos –sostiene el autor– renunciar a estos dualismos, tal y como él los interpretaba, equivale a 
renunciar a lo que su teoría tiene de distintivo. Yo no comparto esta opinión. Su concepción moral 
posee una estructura característica que resalta con muchísima más claridad cuando se toman estos 
dualismos no en el sentido que él les dio, sino que se los refunde, volviendo a formular su fuerza 
moral, dentro del campo de una teoría empírica; en lo que yo he llamado interpretación kantiana, 
se halla explicada la forma en que esto puede ser logrado”. J. Rawls, Teoría de la justicia, ed. 
cit., p. 294. Además, el rigorismo kantiano resulta muy atenuado gracias al método del equilibrio 
reflexivo, en cuanto que éste nos obliga a rechazar conclusiones que ofenden nuestra convicciones 
más profundas y nuestra percepciones de lo moralmente correcto. Para Kant las intuiciones inme-
diatas del sentido común no deben ser despreciadas; sin embargo, es necesario confrontarlas con 
un criterio absoluto, es decir con los imperativos éticos. Por consiguiente, el filósofo de Königs-
berg no estaría dispuesto a aceptar “ajustes”, o “adaptaciones” entre teoría moral y convicciones 
de la vida cotidiana, para revisar los principios. En cambio, para Rawls, como bien lo expresa R. 
Dworkin, “si nuestras teorías tentativas de la justicia no se adecúan a alguna intuición determina-
da, este hecho debería actuar como una luz roja que nos obliga a reflexionar si la convicción es 
realmente tal convicción para nosotros. Si mis convicciones fundamentan un principio de utilidad, 
pero siento que la esclavitud sería injusta aun cuando favoreciese tal principio, podría volver a 
pensar en la esclavitud, con más calma, y es posible que esta vez mis intuiciones fueran diferentes 
y congruentes con mis principios. En este caso, la incongruencia inicial se usa como ocasión para 
reconsiderar la intuición, pero no como razón para abandonarla”. Los derechos en serio, Ariel, 
Barcelona, 1984, p. 253. Por último, el enfoque constructivista resulta a nuestro juicio incompati-



276

Angelo Papacchini

ble con la interpretación que intenta Dworkin de los principios de la justicia en términos de formas 
trascendentales a priori, como “categorías innatas de la moralidad, comunes a todos los hombres, 
inmanentes o impresos en su estructura neurológica de modo que el hombre no podría negar esos 
principios sin abandonar totalmente el poder de razonar sobre asuntos morales”. R. Dworkin. 
Ibíd., p. 245. Si bien Rawls pretende atribuir a Kant su propio ideal de justicia, al afirmar que “el 
constructivismo kantiano sostiene que la objetividad moral ha de entenderse en términos de un 
punto de vista social adecuadamente construido y que todos puedan aceptar”, tendemos a creer 
que el filósofo alemán no compartiría la idea según la cual el modelo de justicia y de moralidad 
debería ser “reconstruido” con base en “nuestro más profundo entendimiento de nosotros mismos 
y de nuestras aspiraciones” y de manera congruente con los ideales incrustados en la vida pública, 
más que con base en un orden eterno y absoluto. J. Rawls, “El constructivismo kantiano en la 
teoría moral”, en Justicia como equidad, ed. cit., p. 140.

71	 Macintyre llama la atención acerca de la inconmensurabilidad e incompatibilidad entre las posi-
ciones de Rawls y Nozick, quienes pretenden por igual expresar el contenido auténtico y racional 
de la justicia, y sin embargo, al asumir sin justificación premisas distintas,llegan a conclusiones 
opuestas e inconciliables. “Rawls –observa Macintyre– considera primordial lo que, en efecto, es 
un principio de igualdad respecto a las necesidades. Su concepto ‘del sector más desfavorecido 
de la comunidad’ alude a aquellos cuyas necesidades son más graves en lo que toca a ingresos, el 
bienestar y otros bienes. Nozick estima primordial lo que es un principio de igualdad con respecto 
al derecho [...]. Si Rawls argumentara que un juez colocado tras el velo de ignorancia, que no su-
piera nada sobre las necesidades que iba a encontrar ni sobre derechos adquiridos, debería preferir 
racionalmente un principio que respetara las necesidades antes que los derechos [...], la respuesta 
inmediata sería, no sólo que no existe para nadie tal velo de ignorancia, sino también que con 
esto queda sin impugnar la premisa de Nozick acerca de los derechos inalienables. Y si Nozick 
argumentara [...] que cualquier principio distributivo [...] podría violar la libertad a la que cada 
uno de nosotros tiene derecho, la respuesta inmediata sería que al interpretar así la inviolabilidad 
de los derechos básicos da por probada su propia argumentación y deja sin impugnar las premisas 
de Rawls”. A. Macintyre, Tras la virtud, Editorial Crítica, Grupo editorial Grijalbo, Barcelona, 
1987, pp. 305-306.

72	 Para Nozick el principio de la dignidad y del valor no instrumental del individuo se transforma en 
el fundamento de la inviolabilidad de la persona, y por consiguiente en la condena de cualquier 
intervención estatal, que pondría en entredicho el respeto debido a todo sujeto moral y libre. El 
correlato de la idea de dignidad es por consiguiente el “Estado mínimo”, que “nos trata como 
individuos inviolables, que no pueden ser usados por otros de cierta manera, como medios o ins-
trumentos o herramientas o recursos; nos trata como personas que tienen derechos individuales, 
con la dignidad que esto constituye. Que se nos trate con respeto, respetando nuestros derechos, 
nos permite, individualmente o con quien nosotros escojamos, decidir nuestra vida y alcanzar 
nuestros fines y nuestra concepción de nosotros mismos, tanto como podamos, ayudados por la 
cooperación voluntaria de otros que posean la misma dignidad”. Anarquía, Estado y utopía, F. C. 
E., México, 1988, p. 319. “El Estado intervencionista, al que conduce la teoría de Rawls –escribe 
G. Lafrance– aparece a Nozick como una nueva amenaza para los derechos individuales y para la 
libertad. En nombre de una moral guiada por el principio del respeto incondicionado de la libertad 
individual, Nozick rechaza como inmoral cualquier forma de acción, de poder o de intervención 
estatal, que pone trabas a la libertad individual y que llega a ser el equivalente de una violación 
del derecho más esencial del individuo”. Op. cit., p. 184.

73	 Habría que aclarar si estas dos capacidades morales, “condición necesaria y suficiente para ser 
considerado miembro pleno e igual de la sociedad en cuestiones de justicia política”, se transfor-



277

El modelo kantiano

man también en la conditio sine qua non para poder gozar plenamente de los beneficios sociales. 
“Son considerados iguales –aclara el autor– quienes pueden tomar parte en la cooperación social a 
lo largo de toda una vida, y están dispuestos a seguir los términos de cooperación apropiadamente 
equitativos”. J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., p. 4.

74	 En ningún momento Habermas oculta la inspiración kantiana de la ética comunicativa. A su jui-
cio todas las éticas cognitivas parten de aquella intuición que Kant expresó como imperativo 
categórico, y que consiste en la necesidad de tener en cuenta el carácter universal o impersonal 
de los preceptos morales: “el principio moral es formulado de manera tal que excluya, como no 
válidas, aquellas normas morales que no podrían encontrar el consentimiento calificado de todos 
los posibles interesados. El principio-puente que hace posible el consenso debe por lo tanto ase-
gurar que sean aceptadas como válidas sólo aquellas normas que expresan una voluntad universal: 
ellas deben tener, según la reiterada formulación de Kant, todas las cualidades requeridas para ser 
‘ley universal’. Se puede entender el imperativo categórico como un principio que requiere que 
las formas de acción y las máximas, al igual que los intereses por ellas considerados [...] puedan 
ser universalizados. Kant quiere eliminar, declarándolas no válidas, todas aquellas normas que 
‘contradicen’ esta exigencia”. J. Habermas, Ética del discorso, Laterza, Bari, 1989, pp. 71-72. 
Habermas opina que el imperativo kantiano debe ser reformulado en los términos de un impera-
tivo dialógico: para establecer y determinar cuáles máximas son compatibles con una legislación 
universal, es necesario recurrir a la comunicación ideal, es decir es necesario que el sujeto salga 
del estrecho círculo de su singularidad, para verificar en conexión con los demás el valor moral y 
la posible universalización de sus criterios personales de conducta. La voluntad racional-universal 
sólo puede pensarse desde la perspectiva de una racionalidad comunicativa y de una voluntad 
general de comunicación: “las normas válidas deben merecer el reconocimiento por parte de to-
dos los interesados. Es imparcial sólo aquella posición partiendo de la cual son susceptibles de 
universalización aquellas normas que, incorporando visiblemente un interés común a todas las 
personas involucradas, pueden contar con el consenso universal”. Por consiguiente, el imperativo 
categórico quedaría reformulado así: “en lugar de prescribir a todos los demás como máxima 
válida aquella que yo quiero que sea ley universal, yo tengo que proponer a todos los demás la 
máxima con el fin de verificar discursivamente su pretensión de universalidad. El peso se traslada 
de aquello que cada individuo puede querer sin contradicción como ley universal, a aquello que 
queremos de común acuerdo reconocer como norma universal”. Ibíd., p. 76.

75	 G. Calogero, Filosofia del diálogo, Edizioni Comunitá, Milano, 1969, p. 39.
76	 “O tienes frente a ti a los demás o no los tienes: o vives una experiencia de reconstrucción de 

la conciencia del otro en tu conciencia, o no la vives. O eres mera egoidad, o eres un yo que 
comprende una egoidad ajena. Cualquier cosa puede pasarte; de todas formas, no podrás evitar 
estar en una u otra de estas dos situaciones”. Ibíd., p. 43. “Lo que significa, en otros términos, 
que la elección entre egoísmo y altruismo no es contingente, sino omnipresente. Ni tenemos que 
preguntarnos, aquí, por cuál motivo debería escoger uno u otro de los dos términos. Aquí no se 
trata de justificar el imperativo categórico de la decisión altruista; es suficiente reconocer que la 
alternativa es categórica, es decir que no podemos no estar en ella...”. El autor aclara también 
que se trata de una elección que nadie puede tomar por nosotros mismos, puesto que “depende 
sólo de nosotros para su instauración. Nadie más puede inducirnos a acoger el altruismo [...]. Las 
palabras de otros podrán ayudarnos, pero no determinarnos en esta elección, así como cualquier 
‘justificación’ que se intente del imperativo ético puede a lo sumo poner a la luz su conveniencia 
práctica, pero no podrá dar razón de su obligatoriedad absoluta. Por esto el mandamiento de 
comprender a los demás no vale nada para nosotros, si nosotros de antemano no queremos com-
prenderlo”. Ibíd., p. 46.



278

Angelo Papacchini

77	 Ibíd., pp. 42-43.
78	 Ibíd., p. 44. El ‘principio del diálogo’ aparece como más obligante y originario que el ‘principio 

del logos’. El primero nos indica cómo debemos dialogar; el segundo nos obliga en cambio a 
asumir una actitud dialógica. Esta prioridad del principio del diálogo implicaría también, para 
Calogero, un primado de la ética sobre la lógica: “la regla de no contradecir es una especificación 
del imperativo ético, y no el imperativo ético una consecuencia del principio de no contradicción. 
No es la lógica la que engendra la moral, sino la moral la que engendra la lógica”.

79	 Ibíd., p. 85.
80	 Ibíd., p. 86.
81	 Ibíd., p. 85.
82	 “Ninguna democracia, ninguna civilización, ninguna moralidad podrían existir sin nuestra volun-

tad de tomar en cuenta a los demás”. Ibíd., p. 331. Calogero formula así el imperativo categórico 
de la democracia: “actúa siempre tratando de favorecer las condiciones de la vida común, gracias 
a las cuales el mayor número de individuos pueda ver satisfechas la mayor parte de sus preferen-
cias, presentes y posibles”. Ibíd., p. 322.

83	 Ibíd., p. 100.
84	 Ibíd., p. 101.
85	 Calogero cuestiona con especial énfasis la contraposición que establece Croce entre libertad y 

justiciad, y la reducción de la segunda a un mero concepto empírico o pseudoconcepto. En con-
traste, Calogero insiste en el enlace substancial entre estos valores y sostiene que “la libertad, la 
igualdad y la justicia expresan exactamente un mismo ideal: el ideal de la libre, igual y equilibrada 
comunicación humana, traducido en las reglas del derecho”. Ibíd., p. 350.

86	 Ibíd., p. 102.
87	 Ibíd., p. 99.
88	 Ibíd., pp. 85-86.
89	 Ibíd., p. 88.
90	 Ibíd., p. 334.
91	 Ibíd., p. 51.
92	 “Para el realismo vulgar, antes existen las cosas, existentes de por sí e iguales para todos, y des-

pués surgen los aleteos independientes de las conciencias individuales [...]. Pero es suficiente po-
nerle un poco de atención al asunto para darse cuenta de que, en realidad, lo ‘primero’ que existe 
son nuestros mundos individuales y que después, día a día, momento tras momento, se construye 
nuestra ‘realidad común’, es decir la selección de aquello que con base en nuestra experiencia 
constatamos como coincidente, por lo menos hasta cierto punto, con el contenido reconstruido 
de la experiencia de los demás. ¿Qué otra cosa es en efecto aquello que denominamos ‘real’ y 
existente’ sino lo que advertimos como una percepción común, a nosotros y a los demás? Esta 
advertencia presupone la interpretación de las demás conciencias, es decir el diálogo, si bien éste 
se desarrolla en larga medida sin la necesidad de palabras, puesto que nuestras mismas actitudes 
vitales constituyen sus instrumentos significativos”. Ibíd., p. 87.



Capítulo 10

EL HISTORICISMO

Los autores considerados en sentido amplio como historicistas han con-
centrado su trabajo, al igual que los utilitaristas, en la crítica del modelo 
iusnaturalista, más que en la elaboración explícita de un modelo de funda-
mentación distinto. Además, su actitud hacia los derechos humanos resulta 
a menudo ambigua, puesto que la crítica a la idea de unos derechos natura-
les, inscritos en la naturaleza humana y garantizados por la ley natural pare-
ce extenderse a veces al cuestionamiento de los derechos humanos sin más. 
Sin embargo, a pesar de estas ambigüedades y de estos vacíos, es posible 
y viable una fundamentación historicista de los derechos humanos, que in-
tentaremos esbozar con base en una reconstrucción de las teorías de Hegel, 
Marx y de algunos autores contemporáneos como Bobbio y Perelman.

La crítica hegeliana del paradigma iusnaturalista

En el debate secular entre physis y nomos, Hegel se ubica por supuesto 
del lado de quienes reivindican la cultura y los derechos como una pro-
ducción y creación humana, denuncia el carácter ambiguo y arbitrario de 
la referencia a la naturaleza y muestra la dificultad o imposibilidad de fun-
damentar los derechos humanos desde una supuesta naturaleza humana in-
mutable o desde la ficción de un orden natural inmediato. Sin embargo, 
tiene razón Bobbio cuando sostiene que la filosofía hegeliana constituye la 
“disolución” y a la vez el “cumplimiento” del iusnaturalismo, puesto que 
ella cuestiona varios postulados iusnaturalistas acerca de la naturaleza del 
hombre, el origen de la sociedad y la función del Estado, pero se apropia 



280

Angelo Papacchini

también de algunos elementos de esta tradición de pensamiento, de manera 
que puede ser considerada como “el último y más perfecto sistema de de-
recho natural”1. 

A lo largo de todas sus obras Hegel reitera sus críticas a las nociones de 
naturaleza humana y estado de naturaleza. Cuestiona con especial vigor el 
recurso a la “ficción” de un estado originario de la humanidad para derivar y 
deducir los “verdaderos” y “auténticos” derechos del ser humano. De acuer-
do con algunos autores iusnaturalistas, la representación de la condición 
natural inmediata del ser humano debería facilitarnos la comprensión de las 
intenciones y fines de la naturaleza, haciéndonos accesible el texto origina-
rio impreso por ella en nuestro corazón, más allá de las contaminaciones, 
interpolaciones, alteraciones o falsificaciones que a lo largo de la historia 
han venido oscureciendo o modificando su sentido. Para Hegel, en cambio, 
no tiene sentido apelar a tal revelación originaria e inmediata de la natura-
leza, en la que podríamos encontrar a lo sumo indicaciones válidas para los 
fines que el hombre comparte con los demás seres vivientes, pero de ningu-
na manera una orientación para el desarrollo de su tarea específica. Ante la 
naturaleza, el hombre se encuentra más bien con un libro en blanco, cuyas 
hojas se van llenando en la medida en que él mismo empieza a determinar 
con sus actividades y hazañas lo relativo a su tarea esencial y a su destina-
ción específica. De aquí la reconstrucción hegeliana del mito del Génesis: 
la condición originaria de inocencia constituye un estado de animalidad, del 
que el hombre tiene que salir gracias al desarrollo de sus cualidades intelec-
tivas, de su saber teórico y práctico. Al comer del árbol de la ciencia, el ser 
humano se hace culpable de violar el orden natural en el que se encontraba 
inscrito; pero habría incurrido en una culpa infinitamente más grave si se 
hubiese quedado para siempre en el interior de este seno maternal de la 
naturaleza, renunciando a la acción, al saber y a la historia, que de hecho 
empieza gracias a este acto de rebeldía y de insubordinación. Hegel afirma 
que el mito de la caída constituye una representación no conceptual pero 
profunda (siempre y cuando se descifre de manera apropiada su sentido) 
acerca de la génesis de la cultura y la historia del espíritu, “el eterno mito 
del hombre por medio del cual él llega a ser hombre”2.

Haríamos mal en apelar a esta condición de animalidad para buscar la 
fuente de derechos y obligaciones. La naturaleza no conoce ni normas, ni le-
yes; y el animal es de verdad inocente, en el sentido de que no es ni bueno ni 
malo. Ya en la segunda mitad del siglo XVIII las “ficciones” iusnaturalistas 
de estado de naturaleza, naturaleza humana y ley natural habían sido obje-
to de críticas mordaces. Sin embargo, a diferencia de autores como Hume 
o Bentham, quienes centran su trabajo crítico en la denuncia del carácter 



281

El historicismo

ficticio de estas nociones y en la dificultad de demostrar históricamente la 
existencia de un estado natural o de un pacto originario, Hegel lleva a cabo 
un ataque demoledor más radical, puesto que cuestiona tanto la posibilidad 
de derivar o deducir derechos y obligaciones desde una condición inmediata 
meramente animal, como la transformación de esta condición originaria, 
real o ficticia, en un paradigma normativo para la praxis y la cultura. La na-
turaleza “inocente” resulta más propicia al enfrentamiento que a la armonía 
y a la concordia. De todas formas, aun si tuviesen la razón quienes dibujan 
la condición originaria como un estado de sosiego, tranquilidad y seguridad, 
el ser humano debería abandonar este estado de inmediatez, inadecuado a 
su destinación como ser racional y libre. En el paraíso originario el hombre 
no es como debería ser; en esta inadecuación residen precisamente el mal y 
la culpa, superados gracias a ese acto primordial de libertad, a la feliz culpa 
que inaugura la independencia frente a la naturaleza y el inicio de la cultura. 

 La consecuencia inmediata es que el hombre no “nace” libre, no sale de 
las manos de la naturaleza ni llega al mundo cargando derechos y libertades. 
Al contrario, tiene que construir y ganarse sus derechos y su libertad, por 
medio de un proceso que tiene que transformar la naturaleza inmediata, con 
sus instintos y pulsiones, en un ser racional y social, inserto en el orden ra-
cional de la “segunda naturaleza”, en el que tiene sentido hablar de derechos 
y de obligaciones. La naturaleza no conoce ni derechos ni deberes, que son 
el resultado de una lucha por el reconocimiento, del proceso cultural y de la 
consolidación progresiva de las instituciones. En el estado natural de inme-
diatez sólo existen agresividad, arbitrariedad y violencia, y la “ley natural” 
se confunde en realidad con el imperio de la fuerza. Por consiguiente, no 
tiene sentido apelar a estas ficciones de ley natural, estado de naturaleza o 
naturaleza humana originaria para sustentar el valor de la libertad y de los 
derechos básicos3. Puesto que el hombre no es “libre por naturaleza”4, la 
adquisición de derechos y libertades depende del desarrollo de la “segunda 
naturaleza”, es decir de la capacidad del ser humano de dominar por medio 
del trabajo y de la cultura la violencia y el caos de la naturaleza inmediata. 
“La libertad como idealidad de lo inmediato y natural –escribe Hegel en la 
Filosofía de la historia– no es inmediata ni natural, sino que necesita ser 
adquirida y ganada mediante una disciplina infinita del saber y del querer. 
Por lo cual, el estado de naturaleza es más bien el estado de la injusticia, de 
la violencia, del impulso natural desatado, de los hechos y los sentimientos 
inhumanos”. Sería absurdo, por lo tanto, buscar en esta condición los signos 
de la auténtica naturaleza del ser humano. Al contrario, el hombre debe salir 
de este estado de animalidad para construir su propia historia y para realizar 
así todas sus capacidades. La naturaleza humana no es sino este impulso 



282

Angelo Papacchini

constante a crear y modificar sus relaciones con la naturaleza exterior y a 
establecer relaciones sociales siempre más estables. No existen por lo tanto 
derechos naturales originarios: el hombre adquiere sus derechos y sus liber-
tades a través del esfuerzo, el trabajo y las luchas que marcan el desarrollo 
histórico y cultural de la humanidad.

Hegel cuestiona también la idea de que existe una “naturaleza humana” 
dada de una vez por todas; y denuncia con particular énfasis la tendencia 
a proyectar en esta idea normativa de naturaleza humana contenidos empí-
ricos y accidentales de la historia, transformados de manera subrepticia en 
atributos eternos y absolutos del hombre sin más. Este juego de prestidigi-
tación se hace particularmente evidente en los intentos de los fisiócratas de 
derivar del orden sagrado de la naturaleza formas históricamente determi-
nadas de propiedad, con la consiguiente transformación de todo atentado 
contra la propiedad en un crimen de lesa majestad y en un pecado contra la 
divinidad. Más encubierta, pero a juicio del autor sustancialmente similar, 
resulta la estrategia utilizada por el formalismo jurídico, la otra vertiente del 
iusnaturalismo moderno. Al igual que los fisiócratas o de manera análoga, 
Kant proyecta una determinación fenoménica y empírica en una estructura 
a priori, universal y necesaria, para después derivarla y deducirla de ésta; 
con el resultado de que una institución históricamente determinada adquiere 
de pronto un valor a-histórico y absoluto. A juicio de Hegel, estos artificios 
se hacen particularmente patentes en el caso de la justificación kantiana de 
la propiedad privada. Al analizar el segundo ejemplo al que recurre Kant 
en la Fundamentación de la Metafísica de las costumbres para ilustrar la 
primera fórmula del imperativo categórico, relativo a la obligación de res-
tituir un depósito, Hegel comenta que este deber no puede ser deducido 
simplemente desde el principio de la universalización sin contradicción de 
una máxima particular. En efecto, el incumplimiento de una promesa viola 
o contradice un derecho existente, el de la propiedad privada. Sin embargo,” 
“¿qué contradicción existiría en caso de que no existiese depósito alguno?”. 
Kant presupone y da por sentada la validez de la propiedad privada, elu-
diendo la cuestión fundamental relativa a la necesidad de que la propiedad 
tenga que existir. Además, la otra cara de este formalismo tautológico es 
precisamente la transformación subrepticia de un contenido empírico muy 
concreto en algo a priori, cuya negación es asimilada inmediatamente con 
una contradicción “auto-destructiva”. “Por medio de la mezcla de la forma 
absoluta con la materia condicionada –leemos en el ensayo de Jena dedica-
do a criticar las diferentes tradiciones de derecho natural– la absolutez de 
la forma queda interpolada de manera inadvertida en el contenido contin-
gente y condicionado; y en esta inversión y juego de prestidigitación está 



283

El historicismo

el núcleo de esta legislación práctica de la razón pura. En la proposición ‘la 
propiedad es la propiedad’, en lugar de su verdadero sentido, es decir que la 
identidad que esta frase expresa en su forma es absoluta, queda interpolado 
el sentido de que ‘la materia de esta proposición, es decir la propiedad, es 
absoluta; y así, de golpe, cada determinación puede ser elevada a deber”. 
En este aspecto el sistema kantiano comparte con el iusnaturalismo clásico 
la tendencia a absolutizar y eternizar contenidos e instituciones histórica-
mente determinados, transformando de manera ilegítima “lo condicionado 
e irreal en algo incondicionado y absoluto”5. Hegel percibe muy bien el uso 
ideológico de nociones como ley natural y naturaleza humana, utilizadas 
a menudo para transformar determinaciones contingentes en atributos del 
hombre sin más. 

Por lo tanto, derechos y obligaciones no pueden ser deducidos de manera 
abstracta partiendo de la ley natural, del orden eterno de la naturaleza o del 
mero análisis de una naturaleza humana concebida como algo dado de una 
vez por todas. Al comentar a Hegel, M. Riedel escribe que “los contenidos 
del derecho de una determinada fase del desarrollo de las instituciones –por 
ejemplo del derecho romano o del derecho feudal medieval– son produc-
tos de una formación históricamente accidental. Aunque no tengan que ser 
meramente descritos o explicados históricamente, sino que también deben 
ser objeto de juicio [...] la Filosofía del derecho niega toda posibilidad de 
deducirlos a partir del principio del derecho natural”6. Puesto que liberta-
des y derechos son el resultado de un proceso de lucha y experimentación, 
gracias al cual el ser humano va construyendo su naturaleza y su libertad, 
resulta inapropiado pretender deducirlos desde un principio a priori o desde 
una naturaleza humana originaria. En este horizonte historicista la pregunta 
por el fundamento conserva sin duda su importancia, pero su sentido expe-
rimenta una modificación sustancial. Ante la imposibilidad de apelar a un 
orden eterno, supra-histórico y absoluto, las reivindicaciones de derechos se 
legitiman a partir de su articulación con el horizonte cultural de una época 
(Zeitgeist) y con el ethos propio de naciones y pueblos (Volksgeist), en los 
que se materializan y especifican las aspiraciones y demandas del ser hu-
mano en general: la racionalidad, pertinencia y razón de ser de un derecho 
quedarán justificadas una vez que logremos demostrar su conexión con la 
toma de conciencia generalizada y la consolidación de valores humanos 
universalmente reconocidos, al igual que su inserción orgánica en el univer-
so cultural más específico de un pueblo o de una época7.



284

Angelo Papacchini

La negación-conservación de la teoría iusnaturalista 
en el sistema hegeliano

La crítica del paradigma iusnaturalista y la idea de que el derecho es 
producto de la historia no significa de ninguna manera que Hegel sim-
patice o se identifique con los exponentes de la escuela histórica del de-
recho. Si bien el autor comparte con Hugo o Savigny la denuncia de las 
abstracciones iusnaturalistas, no está dispuesto a seguirlos cuando apelan 
a la historia para legitimar la totalidad de lo existente, cuando justifican 
cualquier costumbre o institución por el simple hecho de que existen. Para 
Hegel la mera existencia no constituye un argumento suficiente para sus-
tentar la razón de ser, la pertinencia y la justicia de normas y leyes; ni se 
puede agotar la justificación de una institución en la mera reconstrucción 
del proceso por medio del cual ésta se ha venido formando, consolidando 
y modificando a lo largo de la historia. Un estudio histórico aportará sin 
duda elementos valiosos para comprender la función y ubicación de una 
norma o institución en un contexto histórico-cultural determinado, pero 
dejará sin resolver la cuestión relativa a su legitimidad y justicia. Es muy 
posible que entendamos perfectamente las circunstancias y el contexto en 
el que se enmarca una determinación jurídica, y que tengamos que recono-
cer, al mismo tiempo, el carácter injusto e irracional de la misma. Existen 
determinaciones jurídicas perfectamente explicables mediante argumentos 
históricos –la patria potestas, los derechos del acreedor en caso de una 
deuda no pagada y la esclavitud, para tomar ejemplos del derecho roma-
no–, que sin embargo no resisten el análisis de la razón, puesto que son 
contrarias a nuestros ideales de libertad. El defecto central de la escuela 
histórica estaría precisamente en la reducción del problema del fundamen-
to a la investigación empírica acerca del origen y desarrollo histórico de 
normas o instituciones: al confundir “el surgimiento exterior con la génesis 
desde el concepto”, “la verdadera justificación” con la reconstrucción de 
“las circunstancias, consecuencias y presupuestos”, esta forma de histori-
cismo acaba por poner “lo relativo en lugar de lo absoluto, y la apariencia 
exterior en lugar de la naturaleza de la cosa”8. Esto conduce a considerar 
los usos más irracionales e injustos como la manifestación sagrada del es-
píritu del pueblo o del espíritu del tiempo. De acuerdo con la perspectiva 
hegeliana no todo lo que existe, por el simple hecho de existir, tiene una 
razón de ser y una justificación. Por lo tanto, en contra de la tendencia a 
confundir la reconstrucción del proceso de formación de una institución 
con su justificación racional, o en palabras de Hegel “el desarrollo según 
razones históricas con el desarrollo según el concepto”, el autor considera 



285

El historicismo

imprescindible una perspectiva racional capaz de discriminar lo accidental 
de lo necesario, lo que meramente existe de aquello que tiene una razón de 
ser y una justificación racional. En esta misma dirección, Hegel cuestiona 
duramente la actitud de quienes se apegan de manera tozuda a sus antiguos 
derechos, que la mayoría de las veces no son otra cosa que privilegios: el 
hecho de que existen, de que es posible reconstruir su genealogía y que po-
damos demostrar con documentos su autenticidad, no significa de ninguna 
manera que estos antiguos derechos históricos “tengan derecho” a conser-
varse. En caso de que la justificación de los mismos se basara exclusiva-
mente en razones históricas, su razón de ser podría quedar en entredicho en 
una situación y en un contexto distintos9. 

La polémica contra la escuela histórica del derecho pone de manifiesto 
el malentendido de quienes le atribuyen a Hegel la identificación sin más 
entre racionalidad y existencia, que constituiría el resultado inevitable de su 
crítica del deber ser y de los principios del derecho natural. Pero la polémi-
ca interesa sobre todo porque esta oposición al empirismo y al relativismo 
muestra que el autor no ha desechado del todo los principios iusnatura-
listas, ni ha renunciado a esas exigencias de justicia y a la búsqueda de 
algo absoluto y sólido tan características del iusnaturalismo clásico. Tiene 
un innegable sabor iusnaturalista la aspiración hegeliana, alimentada por 
la polémica contra el empirismo de la escuela del derecho, de “reconocer 
en la apariencia de lo temporal y pasajero la sustancia que es inmanente y 
lo eterno que es presente”10; y la idea misma de una naturaleza humana o 
“segunda naturaleza” como criterio para evaluar el curso de la historia o los 
logros de una cultura determinada revela ciertas asonancias y parentescos 
con la tradición del derecho natural.

Hegel no renuncia del todo a la idea de naturaleza humana, siempre y 
cuando se la conciba como un conjunto de potencialidades en constante 
evolución y desarrollo. Si es inapropiado hablar de una naturaleza humana 
dada de una vez por todas, como una idea platónica que se conserva inmuta-
ble por encima de los acontecimientos, resulta en cambio perfectamente le-
gítimo hablar de posibilidades y disposiciones fundamentales, que definen 
el sentido y el telos de la experiencia humana: la sociabilidad, la libertad y 
la racionalidad, que configuran los rasgos esenciales del ser humano, de su 
“segunda naturaleza”. Es indudable también que el autor concibe esta natu-
raleza en sentido dinámico y como un producto, más que como una realidad 
inmediata, de manera que bien podemos sostener que en cierta medida el ser 
humano va construyendo su propia naturaleza. Sin embargo, es igualmente 
cierto el hecho de que para Hegel esta obra de realización progresiva no 
procede al azar y que, al contrario, está guiada por unas determinaciones 



286

Angelo Papacchini

esenciales. Eso es lo que permite descubrir, más allá de la aparentemente 
inagotable variedad de experiencias humanas y de formas de cultura, rasgos 
humanos universales. En este sentido la “segunda naturaleza” viene a ser 
un esquema de posibilidades que predetermina y orienta la acción humana 
y la historia. Tiene razón Riedel cuando observa que en este caso “no se 
trata de la déutera physis de Aristóteles, es decir las costumbres que se han 
consolidado casi naturalmente sobre la base de la ley (nomos) y del hábito 
(ethos), sino de una naturaleza que ha sido creada y puesta en obra por el 
hombre mismo, y que por lo tanto se encuentra más cerca del Leviatán 
de Hobbes que de la Ética Nicomaquea o de la Política de Aristóteles”11. 
De hecho la reflexión hegeliana se ubica en la tradición del iusnaturalismo 
moderno inaugurada por Hobbes, quien rompe con la concepción finalista 
de la Naturaleza y trata de reconstruir un orden humano independiente del 
“orden natural”, partiendo de las necesidades y pulsiones presentes en la 
naturaleza empírica del ser humano. La idea de una naturaleza como orden 
prescriptivo es reemplazada por la idea de una naturaleza como conjunto de 
fenómenos sometidos a leyes, un dato de hecho a partir del cual el hombre, 
por medio de su propia racionalidad, tiene que construir un orden distinto 
al de la naturaleza externa. Sin embargo, a diferencia de Hobbes, Hegel no 
pone como fundamento de la eticidad y del Estado el albedrío inmediato 
sino una “voluntad en sí racional y universal”, en la línea de Rousseau y 
Kant. Si bien la “segunda naturaleza” es un producto de la libertad y de la 
praxis humana, no se trata de una construcción casual o accidental, puesto 
que determinados rasgos o determinaciones de la cultura representan atri-
butos sustanciales, inseparables de un ser “por naturaleza” social y libre.

Parecería restaurarse así en el nivel de la segunda naturaleza aquella di-
mensión normativa que los fisiócratas relacionaban con la voluntad divina 
o que autores como Kant deducían como una exigencia universal y absoluta 
de la razón. Sin embargo, al apropiarse, en contra de los exponentes de la 
escuela histórica del derecho, de las exigencias de universalidad y raciona-
lidad tan propias de la tradición iusnaturalista, Hegel se preocupa también 
por recalcar el carácter históricamente determinado y situado de las forma-
ciones de la razón, de la libertad y del derecho, al igual que la concreción 
histórica del horizonte en el que se ubica el filósofo para evaluar la realidad 
jurídica y política en la que se encuentra inscrito. Por cierto, el autor sigue 
hablando de una racionalidad en y para sí y no renuncia del todo a la posibi-
lidad de saciar su sed de saber en la fuente de una racionalidad absoluta. Sin 
embargo, es la razón históricamente situada del filósofo la que sirve de crite-
rio e instancia para reconocer y evaluar, en últimas, los progresos de la “Ra-
zón objetiva”. De hecho, su trabajo hermenéutico acerca de la racionalidad  



287

El historicismo

de lo real se basa en los datos concretos de la experiencia histórica, en el 
examen de los éxitos o fracasos de teorías políticas o de cambios institu-
cionales, en la evaluación desapasionada de las reivindicaciones de grupos 
y pueblos, al igual que de los argumentos y razones que sustentan estas 
demandas. Por esto mismo, lo que Hegel presenta como “derecho filosó-
fico” no coincide con ningún sistema concreto de derecho positivo o de 
organización estatal; pero tampoco resulta demasiado lejano de los modelos 
concretos a partir de los cuales el filósofo ha tratado de reconstruir lo que él 
consideraba racional, razonable y viable para su sociedad y para su tiempo. 
La comprensión por parte del filósofo de la “segunda naturaleza” depende 
de este despliegue objetivo y del desarrollo alcanzado por el espíritu, en el 
que el proceso de realización y comprensión aparecen como dos aspectos 
dialécticamente interdependientes. Por esta razón la noción de “naturaleza 
ética” y la organización sistemática de derechos y libertades varía de una 
época a otra: si en Grecia resultaba legítimo y “racional” reducir la eticidad 
a las relaciones entre familia y Estado, en la edad moderna resulta impres-
cindible interponer entre ellos el elemento de la sociedad civil, junto con 
la dimensión de la subjetividad que encuentra el espacio apropiado para 
su despliegue en la propiedad privada y en la moralidad. Es la dinámica 
misma de la historia la que determina en cada época la organización sis-
tematica de los derechos, la legitimidad de nuevas demandas de libertad, 
la reorganización de los derechos ya consolidados frente a la asimilación 
de los nuevos. Puesto que toda filosofía es hija de su tiempo, la tarea del 
filósofo es la de comprender en su racionalidad más profunda este Zeitgeist, 
precisando y organizando de manera sistemática las reivindicaciones que 
se han consolidado de manera definitiva en la conciencia de los hombres y 
tratando de diferenciar, mediante una evaluación de los acontecimientos y 
de la enseñanza recibida por los éxitos y fracasos de la historia más recien-
te, las aspiraciones legítimas de las pretensiones infundadas, arbitrarias o 
extemporáneas. 

Hegel insiste en el carácter históricamente determinado del derecho po-
sitivo que, en cuanto tal, en cuanto derecho “puesto” y vigente en un Estado, 
resulta inevitablemente impregnado y marcado por el nivel de libertad, la 
cultura específica y las posibilidades de un pueblo y de una época. Sin em-
bargo, a diferencia del historicismo empirista, que descuida del todo “el de-
sarrollo del concepto” y que desemboca en la justificación de la totalidad de 
lo real, Hegel propone un modelo distinto, capaz de integrar la perspectiva 
histórica con la asunción de criterios y valores universales de racionalidad, 
que permitan descubrir y denunciar los elementos irracionales, absurdos o 
anacrónicos de una realidad determinada y de una cultura. Entre la apelación  



288

Angelo Papacchini

sin más al derecho positivo y la apelación abstracta a una ley natural ahistó-
rica, Hegel invita a asumir, como una opción alterna, la perspectiva de una 
racionalidad históricamente situada, que debería hacer posibles los criterios 
para evaluar lo existente y discriminar las instituciones que se ajustan al 
concepto de aquellas que carecen de sustento racional. A esto apunta su 
propuesta de un “derecho racional” o “derecho filosófico”, gracias al cual 
el filósofo dispone de una herramienta apropiada para acercarse de manera 
crítica a los sistemas de derechos, costumbres e instituciones, examinándo
los y juzgándolos con base en su acuerdo o discrepancia con la “naturaleza 
del espíritu” en general y con los niveles concretos de su desarrollo y reali-
zación. Este camino alterno, que nos permitiría evitar tanto el descuido de la 
historia en nombre de una razón eterna, como la disolución de todo valor en 
la empiria, constituye para Hegel una alternativa válida tanto con respecto 
al enfoque iusnaturalista, como con respecto a esa forma inapropiada de 
historicismo que acaba por santificar cualquier producto de la historia. 

	
La justificación de los derechos humanos como una manifestación

de libertad y como un producto de la modernidad

A pesar de la crítica de los postulados iusnaturalistas, tiene sentido seguir 
hablando de naturaleza humana y por lo tanto de unos derechos originarios 
inalienables, ligados con los rasgos propios y peculiares del ser humano, 
con su segunda naturaleza. El rasgo que define la esencia humana es la 
libertad, un atributo esencial y no accidental, cuya ausencia pone en entre-
dicho la posibilidad de que un individuo pueda ser reconocido y valorado 
como un ser humano. A juicio de Hegel la libertad constituye la auténtica 
naturaleza del espíritu, y es tan esencial a la segunda naturaleza como lo es 
la gravedad para los cuerpos12. Imaginar una voluntad humana sin libertad 
resultaría tan absurdo e inconcebible como imaginar un cuerpo no pesado. 

Junto con el reconocimiento del valor de la libertad, Hegel analiza de 
manera crítica las maneras incompletas y deficientes de concebirla. Se trata 
de concepciones que subrayan de manera unilateral un aspecto limitado de 
la acción libre y que, al transformarlo en la característica única y absoluta 
de la libertad, acaban por deformar y desfigurar este concepto fundamental, 
sobre el que se sustentan tanto la teoría del derecho en sentido amplio (que 
en el sistema hegeliano incluye también política, economía y ética), como la 
reconstrucción de la historia como despliegue progresivo de la libertad. En-
tre esta visiones unilaterales y deficientes cabe mencionar la identificación 
de la libertad con la mera satisfacción de las pulsiones inmediatas y con la 
ausencia de trabas para los instintos, su reducción a mero albedrío o la ten-



289

El historicismo

dencia a creer que la libertad resulta radicalmente incompatible con el com-
promiso con personas, instituciones y metas específicas. En contra de estos 
“prejuicios”, el autor insiste en la necesidad de dominar los instintos natu-
rales inmediatos, como una condición indispensable para cualquier produc-
ción cultural y por lo tanto para cualquier expresión de libertad; aclara que 
la libertad no puede reducirse a la opción vacía entre contenidos accidenta-
les, y que al contrario ella supone la opción por algo en sí y objetivamente 
valioso, es decir por todo aquello que contribuye a consolidar los lazos entre 
los seres humanos y a consolidar su dominio sobre la naturaleza; precisa 
en fin que la libertad no es incompatible con la concentración de nuestro 
querer en objetos concretos y determinados. Lejos de estar condenados a 
la búsqueda al infinito de un objeto universal inalcanzable, los individuos 
tienen que considerar los múltiples compromisos con la sociedad –como 
sujetos morales, como miembros de una comunidad familiar, como sujetos 
activos de un proceso de producción o como miembros del Estado–, como 
otras tantas maneras de realizar su libertad. 

Una vez asumida esta noción amplia de libertad, que se identifica de he-
cho con todo aquello que el ser humano produce por encima de su naturale-
za inmediata o animal, se explica la concepción de la Filosofía del derecho 
como un sistema jerarquizado, cuyos momentos y articulaciones correspon-
den a otras tantas manifestaciones y objetivaciones de la libertad: la libertad 
de la propiedad, la libertad como autonomía moral, la libertad del trabajo, 
la libertad política, etc.: “cada nivel del desarrollo de la idea de la libertad 
–leemos en la Filosofía del derecho– posee su propio derecho, puesto que 
es la existencia de la libertad en una de sus peculiares determinaciones”13. 
Gracias a este despliegue progresivo de la idea de libertad, podremos tam-
bién reconstruir fácilmente la tabla de derechos, pensados como otras tantas 
articulaciones de la idea general de libertad. 

a. Libertad de pensamiento y autonomía moral
En diferentes contextos el autor repite la idea de que el pensar consti-

tuye la actividad más esencial y peculiar del ser humano, el rasgo que lo 
diferencia de los demás animales y marca su destino específico. “Es un 
viejo prejuicio –leemos en las Lecciones sobre la historia de la filosofía– 
creer que aquello que diferencia al hombre del animal es el pensamiento; 
sin embargo, nos quedamos en él. Lo más noble respecto al animal lo po-
see el ser humano gracias al pensamiento”14. Si el pensar “pertenece a la 
naturaleza del hombre”, puesto que “sólo el hombre piensa”, es normal 
que la actividad intelectual aparezca, por lo menos en quienes no se han 
embrutecido en el vicio y en la incultura, como “la necesidad más elevada 



290

Angelo Papacchini

del espíritu humano” y como la destinación última del ser humano, inelu-
diblemente comprometido con la tarea de desarrollar esta capacidad que lo 
eleva por encima de los demás seres vivientes. Lo que define lo específico 
de la naturaleza humana indica también el “deber ser” y el camino a seguir 
para que estas potencialidades puedan desarrollarse: en la determinación 
esencial del hombre está inscrita ya su destinación15. Al llegar al mun-
do, el individuo sólo cuenta con los medios y capacidades para transfor-
marse en un ser racional y libre: si bien “es un ser racional y posee por 
naturaleza la razón, la posee solamente como disposición, en embrión”16.  
Para que esta potencialidad se transforme en realidad resulta indispensable 
el compromiso directo de cada persona. El ser humano no es inmediata-
mente lo que debe ser y el cultivo de las capacidades intelectivas consti-
tuye una obligación antes que un derecho, puesto que el desarrollo de la 
capacidad racional condiciona en buena medida la realización del destino 
humano y el despliegue de la cultura.

La idea de que la racionalidad representa el “deber ser” y la finalidad 
última del ser humano parecería contradecir otros innumerables textos en 
los que Hegel le confiere este papel privilegiado a la libertad, identificada 
sin más con la raíz más profunda y con la finalidad última de la realidad 
espiritual, de la cultura y de la historia. En realidad no se trata de ninguna 
contradicción, puesto que en el sistema hegeliano pensamiento y libertad 
aparecen como términos que se presuponen recíprocamente y su interrela-
ción es tan estrecha que ciertos pasos sugieren una convergencia y casi que 
una identificación sin más. La libertad presupone el pensar y el hombre es 
libre en cuanto piensa: “puesto que no el animal, sino sólo el hombre piensa, 
por esto sólo él posee libertad y sólo por el hecho de ser pensante”17. El pen-
sar aparece así como el fundamento, la condición de posibilidad y la ratio 
essendi de la libertad. Es además igualmente cierto que el pensar presupone 
a su vez la libertad: “el principio de la libertad no solamente se encuen-
tra en el pensamiento, sino que es la raíz del pensar”18. Esta presuposición 
recíproca acaba por transformarse en una identidad más profunda, puesto 
que “en el pensamiento reside inmediatamente la libertad”19, y la actividad 
intelectiva constituye en sí misma un acto de libertad, quizás el más eleva-
do y sublime. Cuando ejerce libremente su capacidad mental el hombre es 
libre en el sentido más propio de la palabra, puesto que no depende de nada 
extraño y se encuentra de verdad como en su casa. De manera que resulta 
en la práctica indiferente identificar el telos último y absoluto con el ejerci-
cio de la capacidad de raciocinio o con el desarrollo de la libertad: pensar 
y ser libre se condicionan, presuponen y casi se identifican, constituyen en 
últimas dos manifestaciones distintas, pero entrañablemente unidas, de esa 



291

El historicismo

praxis tan propia de la naturaleza humana, que eleva al hombre al rango 
de la divinidad, lo substrae al fluir del tiempo y lo hace en cierta forma 
inmortal. “La libertad –afirma el autor– es el pensar mismo; quien desecha 
el pensar y habla de libertad, no sabe de qué está hablando. La unidad del 
pensar consigo mismo es la libertad, la voluntad libre”20.

En la medida en que libertad y pensamiento acaban casi por identificar-
se y el acto de pensar es de por sí libre, la expresión “pensamiento libre” 
podría sonar como una tautología21. Sin embargo, existen buenas razones 
para seguir hablando de un “pensar libre” y de reivindicarlo como un dere-
cho o una obligación. La capacidad racional, tanto del individuo como de 
la especie, se desarrolla de manera progresiva hacia niveles siempre más 
complejos y elevados, a medida que se aleja de la inmediatez inicial y del 
hundimiento obtuso en la naturaleza: cuanto más se consolida la capacidad 
de resolver de manera autónoma y con éxito los problemas planteados por 
el entorno o por las relaciones con sus semejantes, mayor será el grado de 
libertad de la actividad intelectiva. Si bien toda actividad mental, desde la 
más simple hasta la más compleja, constituye de por sí una expresión de 
libertad, sería equivocado equiparar o identificar sin más la racionalidad 
incipiente del ser humano primitivo o del muchacho que empieza a hacer un 
uso autónomo de su capacidad de juicio, con el ejercicio de la racionalidad 
propia del individuo maduro o del sujeto de una civilización más refinada 
y elaborada. En este último caso se puede hablar, con pleno derecho, de 
un pensamiento más libre, menos dependiente de la necesidad inmediata y 
menos limitado por la ignorancia o el miedo.

Si el ejercicio de la actividad racional representa la culminación de la 
libertad humana, es fácil comprender que la renuncia consciente o la impo-
sibilidad de desarrollar esta capacidad, determinada por factores externos o 
internos que impiden su despliegue, constituye el peligro más serio para la 
dignidad humana y la alienación más peligrosa de su libertad. Renunciar a 
pensar por sí mismo y permanecer para siempre en una condición de mino-
ría de edad significaría renunciar a lo más propio y valioso del ser humano, 
quien puede por cierto alienar bienes externos, pero no su capacidad de 
pensar por sí mismo. El hecho de que la autonomía intelectual y moral sea 
un bien inalienable le confiere a la libertad de conciencia y pensamiento un 
lugar privilegiado en la tabla de derechos y la transforma en una de las obli-
gaciones fundamentales de cada persona: “una enajenación de la raciona-
lidad inteligente, de la moral, de la eticidad y de la religión –escribe Hegel 
en el parágrafo 66 de la Filosofía del derecho– ocurre en la superstición; en 
la autoridad y pleno poder concedido a otro para que decida qué actos debo 
realizar, prescriba y determine qué es para mi una obligación de conciencia,  



292

Angelo Papacchini

qué es la verdad religiosa, etc. El derecho de esta no enajenabilidad es 
imprescriptible...”22.

Al mismo tiempo, la concepción y fundamentación de la libertad de pen-
samiento indica de una vez los alcances y límites en el ejercicio de este 
derecho. La apelación a la autonomía moral puede fomentar una conducta 
irresponsable, en la que una reivindicación legítima puede transformarse en 
la fuente de violencias y terror. La libertad subjetiva es algo en sí sagrado, 
pero una línea muy delgada la separa de la terquedad; la confianza del in-
dividuo en su propia razón y la reivindicación de su autonomía frente a las 
opiniones ajenas podría alimentar una conducta irresponsable en caso de 
que se la llevara al extremo de desconocer o despreciar toda sugerencia de 
los demás; en fin, la aspiración del individuo a liberarse de los prejuicios 
podría inducirlo a desconocer toda deuda con el pasado, alimentando una 
actitud de desprecio por todo legado de la cultura, junto con la ilusión de 
que es necesario en cada caso empezar de la nada. Hegel no se cansa de 
señalar los peligros que encierra este brotar de la dimensión subjetiva de la 
libertad, al igual que la necesidad de comprender en su verdadera natura-
leza los alcances de una exigencia en sí legítima y sagrada: “por elevado y 
divino que sea, este derecho se transforma sin embargo en injusticia cuando 
el pensamiento sólo se considera como tal y sólo se sabe libre en la medida 
en que se aleja de lo universalmente reconocido y válido y en la medida en 
que cree poder inventar algo particular”23. Resulta bien comprensible que la 
toma de conciencia de la mayoría de edad y de la autonomía moral despier-
ten al inicio en el ser humano la tendencia a oponerse a todo límite o barrera 
que se interponga al goce de este bien recién descubierto; se entiende que la 
libertad de pensar adquiera al inicio el sentido de un enfrentamiento contra 
lo establecido. Sin embargo, después del entusiasmo inicial, es necesario 
comprender que esta libertad tiene un límite natural en las deficiencias y 
estrechez de horizonte del individuo quien, por lo demás, en la medida en 
que va ampliando su saber, advierte por sí mismo la necesidad de confrontar 
sus opiniones con las de quienes lo superan en saber, experiencias y cono-
cimientos; al lograr una comprensión más profunda de lo real se va liberan-
do paulatinamente del prejuicio que identifica la libertad de pensar con la 
originalidad a toda costa y con el alejamiento de las creencias y visiones de 
mundo de la cultura en la que se encuentra inscrito. De aquí la insistencia de 
Hegel en el peligro que representa una concepción inapropiada de libertad 
de pensamiento, que transforma la opinión limitada en la piedra de toque y 
en el punto de comparación de toda verdad moral o científica, y que alimen-
ta las innumerables “patologías” de la subjetividad (fanatismo moral, ironía 
romántica, ética de la convicción). 



293

El historicismo

Igual prudencia expresa Hegel en relación con la libertad de expresión y 
con la libre circulación de las ideas. Debido a la influencia creciente de la 
prensa sobre la dinámica de la actividad política, se hace necesario regla-
mentar de manera oportuna esta actividad, para que su poder no constituya 
una amenaza para el Estado o para el buen nombre de los ciudadanos. “La 
libertad de la comunicación pública” requiere normas mínimas que regu-
len su ejercicio, indispensables para prevenir eventuales perjuicios para la 
moral pública, el orden establecido, las instituciones y la misma dignidad 
de los demás ciudadanos. Así como había tachado de vulgar y trivial la 
identificación de la libertad de pensamiento con la posibilidad de pensar 
cualquier cosa, Hegel considera como un síntoma de incultura la reducción 
de la libertad de palabra y prensa a la posibilidad de expresar y poner a 
circular de manera indiscriminada toda idea que nos pase por la cabeza. En 
muchos casos “ese burbujeante impulso de decir y haber dicho su opinión” 
resulta inofensivo, puesto que la evidente superficialidad de las opiniones 
expresadas o “el desprecio que suscitan estas odiosas habladurías” constitu-
yen el mejor antídoto para prevenir eventuales influencias nefastas. Pero en 
determinadas circunstancias un opinar irresponsable podría transformarse 
en una “incitación al robo, al crimen o a la rebeldía”; o simplemente podría 
resultar perjudicial para “el pensamiento, la opinión y la voluntad de otro”, 
lesionando su honra con calumnias. En estos casos el Estado “tiene que to-
mar bajo su protección la verdad objetiva y los principios de la vida ética”, 
reglamentando esta clase de libertad por medio de leyes y medidas policia-
les, “que en parte impiden los excesos y en parte los castigan”. Al mismo 
tiempo el autor sugiere que una represión indiscriminada de la libertad de 
prensa resultaría a la larga contraproducente y peligrosa, ante la eventuali-
dad de que los humores reprimidos pudiesen de pronto estallar con un ím-
petu incontrolable: “en Francia –escribe en el agregado al parágrafo 317 de 
la Filosofía del derecho– la libertad de palabra ha sido siempre considerada 
mucho menos peligrosa que el silencio, puesto que este último alimentaba 
el temor de que quedaran escondidas las opiniones contra una determinada 
cosa; en cambio el razonar contiene el desahogo y la satisfacción bajo un 
aspecto por medio del cual, por lo demás, la cosa puede más fácilmente 
proseguir su camino”24. 

 
b. Derechos del burgués y del ciudadano

A este derecho del ser humano a pensar libremente, a guiarse por normas 
de conducta asumidas libremente por su propia razón, y al derecho de pro-
yectar su libertad en una esfera exterior, hay que añadir además los derechos 
ligados con la esfera superior de la eticidad, en especial con el mundo de la 



294

Angelo Papacchini

producción y con la dimensión del Estado. Lo peculiar de la sociedad civil, 
un producto de la Modernidad, es la libertad que impera en las maneras de 
definir y satisfacer las necesidades y en la opción por una profesión o forma 
de trabajo determinada. El miembro de la sociedad se siente con derecho a 
participar en la riqueza general, de acuerdo con sus talentos y capacidades. 
A diferencia del esclavo o del siervo de la gleba, atado irremediablemente 
a la tierra, el sujeto de la sociedad burguesa puede escoger entre varias op-
ciones de vida y entre varias posibilidades de contribuir al bienestar gene-
ral. Sobre todo tiene el derecho a que se respeten sus gustos y opciones en 
cuanto a las necesidades que él considere prioritarias. Claro que Hegel no 
encubre en ningún momento el desfase entre las promesas de libertad y de 
riqueza de la sociedad civil, y la realidad de carencia, de miseria material y 
moral de la moderna sociedad de mercado. Al contrario, llama la atención 
sobre la caída de una parte entera de la población en una condición infrahu-
mana, y reconoce que el Estado resulta incapaz de atender las demandas de 
quienes han puesto en él su confianza. En medio de su riqueza, la sociedad 
civil no logra satisfacer estas demandas, por lo que parecería quedar en en-
tredicho el mismo derecho a la vida. Para garantizar la subsistencia, habría 
que confiar en los milagros de la mano superior, que a juicio de Hegel no 
siempre logra sus designios y muchas veces falla de manera aparatosa en 
sus cálculos. De todas formas, más allá de los desfases y de las contradic-
ciones no resueltas, para el autor es innegable el progreso en relación con 
el antiguo régimen, en el que resultaba impensable reivindicar derechos de 
esta naturaleza. 

A los derechos económicos y sociales se suman en fin los derechos del 
ciudadano, los derechos ligados con la participación política en la tarea le-
gislativa y en las tareas de gobierno. En este terreno el autor se preocupa 
antes que todo por subrayar los límites de este derecho, que a pesar de re-
presentar una de las expresiones legítimas del hombre de la Modernidad, 
se enfrenta con un derecho igualmente legítimo: el derecho a legislar y a 
gobernar de quienes poseen las capacidades para hacerlo, el derecho de las 
personas que saben. De aquí las reservas de Hegel hacia la democracia, que 
critica con argumentos cercanos a los ya utilizados por Platón. 

c. La propiedad privada
Vale la pena detenerse en la justificación por parte de Hegel de uno de 

los derechos humanos más controvertidos y debatidos: el derecho a la pro-
piedad privada. En el sistema hegeliano este derecho se sustenta en la con-
cepción de la propiedad como una primera y más inmediata manifestación 
de la libertad humana. El autor defiende ante todo el derecho de apropiación 



295

El historicismo

absoluto del hombre sobre todas las cosas, justificado en la superioridad 
ontológica del espíritu sobre la naturaleza: en cuanto criatura espiritual y 
libre, el ser humano tiene pleno derecho de utilizar para su provecho todos 
los bienes del universo25. Las deficiencias estructurales y la inferioridad de 
la naturaleza externa justifican ampliamente el derecho del ser humano a 
imponer y hacer valer su propia racionalidad y sus fines específicos: puesto 
que la naturaleza externa no posee un valor en sí, tiene que transformarse 
en algo “para nosotros”, en un medio vital para satisfacer las necesidades 
del ser humano y facilitar la realización de su destino. El intento de coartar 
este deseo ancestral del hombre de manipular la naturaleza y de someterla 
a su poder resultaría tan insensato y absurdo como la postulación de una 
“cosa en sí”, inaccesible a la razón y a la acción humana. Al mismo tiempo, 
en la medida en que la voluntad humana de apropiación de la cosas tiene 
que expresarse y objetivarse como voluntad singular, se justifica un derecho 
de apropiación privada por parte del individuo. De manera que la propie-
dad privada viene a ser la objetivación espacial y la exteriorización de la 
persona, que “para existir como idea tiene que darse una esfera exterior 
de libertad”26. Gracias a la apropiación y a la propiedad el individuo tiene 
la posibilidad de proyectar su ser en una esfera de objetos y de ampliar en 
cierta medida la dimensión de su individualidad.

La propiedad cumple una función esencial como un medio para asegurar 
la satisfacción duradera de las necesidades elementales del ser humano. Es 
el resultado del esfuerzo desplegado por él para satisfacer de manera más 
racional y segura sus necesidades materiales, afianzar su dominio sobre la 
naturaleza y racionalizar los nexos con sus semejantes. Sin embargo, a juicio 
de Hegel esta institución respondería sobre todo a un deseo originario de li-
bertad, que se expresa tanto en el impulso general del ser humano a liberarse, 
por medio de la apropiación de las cosas, de la dependencia pasiva frente a 
la naturaleza, como en esa tendencia tan arraigada en el individuo de la Mo-
dernidad a ampliar la esfera de su ser por medio de objetos y bienes de uso y 
goce exclusivos. Hegel expresa así su inconformidad con la versión empirista 
del derecho natural, que pretende derivar y sustentar la necesidad absoluta de 
la propiedad privada desde la estructura biológica de la naturaleza humana y 
desde la necesidad imperiosa de que sus necesidades elementales puedan ser 
satisfechas. También en este caso el autor cuestiona la creencia en una natu-
raleza instintiva dada de una vez por todas e inmutable, y anota que esta clase 
de deducción pasa por alto la posibilidad de que las necesidades elementales 
de supervivencia puedan ser satisfechas con medios distintos de la propiedad 
privada. Por lo tanto, sin desconocer del todo la función desempeñada por 
la propiedad en relación con la satisfacción de necesidades materiales y con 



296

Angelo Papacchini

el mismo derecho a la vida, Hegel prefiere enfatizar el estrecho vínculo que 
une esta institución con una necesidad o exigencia más profunda de libertad, 
que no se agota en la libertad frente a la carencia y frente a las necesidades 
materiales insatisfechas. El hombre aspira a tener propiedad porque necesita 
un espacio en donde proyectar su personalidad, ejercer su libertad al amparo 
de cualquier influencia externa, sentirse a gusto y gozar de seguridad. Inclu-
so si fuese posible asegurar por otros medios al ser humano la satisfacción de 
sus necesidades elementales de supervivencia, la abolición de la propiedad 
afectaría de todas formas una exigencia de libertad que se ha venido conso-
lidando a lo largo de la edad moderna.

En nombre de esta identificación entre libertad y propiedad, Hegel con-
dena como sueño utópico a la vez irrealizable e injusto, la negación de la 
propiedad privada y el comunismo. En el gran debate ideal entre Platón y 
Aristóteles acerca de la conveniencia de la propiedad privada, Hegel toma 
partido de manera decidida por el segundo, si bien integra los argumentos 
de Aristóteles con su propia concepción de la libertad y con su reconstruc-
ción de la historia moderna como despliegue progresivo de la conciencia 
y de la singularidad. El autor llama también la atención sobre los fracasos 
experimentados por todos los intentos, más o menos bien intencionados, 
de establecer comunidades o hermandades fundadas en la comunidad de 
bienes y propiedades. Concluye su argumentación en favor de la propiedad 
privada recordando las recomendaciones de Epicuro, quien hizo desistir a 
sus discípulos del propósito de crear una sociedad en la que todos pudiesen 
compartir por igual ideas y patrimonios: si un proyecto de esta naturaleza 
no resulta viable ni siquiera para una comunidad de hombres sabios y des-
prendidos de los bienes materiales, animados no más que por el deseo de 
saber, con mayor razón tendrá que fracasar con seres egoístas, ignorantes 
e incultos. A juicio de Hegel, quien entienda de verdad lo que es la liber-
tad concreta comprenderá fácilmente que estos sueños comunitarios no son 
más que sueños y que su carácter aparentemente elevado y sublime esconde 
de hecho una injusticia contra una aspiración legítima y válida de todo ser 
humano. Para el hombre de la Modernidad la libertad subjetiva constituye 
una dimensión tan esencial del espíritu como la libertad objetiva o substan-
cial. Por lo tanto, la aspiración al goce exclusivo de algunos bienes y a una 
esfera de privacidad resulta muy cercana y casi se confunde con las reivin-
dicaciones relativas a la libertad de pensamiento, a la autonomía moral y 
al derecho a buscar la felicidad a su manera: en todas estas exigencias se 
refleja el anhelo común de que la subjetividad sea reconocida y respetada en 
su autonomía, frente a la tendencia del poder a resolver la singularidad en la 
totalidad superior del cuerpo común.



297

El historicismo

Una institución aparentemente prosaica responde entonces a una necesi-
dad más honda de libertad. A pesar de haber perdido la aureola de sacralidad 
ligada con su estatus de “derecho natural” originario27, la propiedad priva-
da parecería haber ganado así un valor igualmente absoluto; su inscripción 
como un momento de la “segunda naturaleza” y su valoración como una 
manifestación de la libertad parecería asegurar a este derecho un estatus 
casi tan elevado como los demás momentos que integran la segunda natu-
raleza: el derecho del individuo a la libertad religiosa, a la libertad de pen-
samiento, a la participación en el Estado, etc. Pero esto no corresponde a la 
intención de Hegel, quien subraya con igual énfasis el carácter libertario de 
la propiedad privada y los límites estructurales de esta primera, abstracta e 
inmediata expresión de la libertad. El individuo que limitara su lucha por 
la libertad a la defensa de sus derechos de propiedad descuidaría aspectos 
esenciales de su destino como ser humano, como ciudadano, como hombre 
de ciencia, como sujeto creador de cultura, etc. Es cierto que las relaciones 
de propiedad han contribuido a consolidar y estabilizar las relaciones entre 
los seres humanos: la violencia originaria de lucha por el reconocimiento 
deja lugar a un reconocimiento recíproco de todos como propietarios, en el 
marco de un sistema legal que les garantiza iguales derechos a todos. Sin 
embargo, si el reconocimiento del otro se limitase a reconocer su estatus de 
persona jurídica y de propietario, el otro quedaría reducido a una singula-
ridad abstracta y pobre, a una “máscara” que esconde y oculta su persona-
lidad interior, su subjetividad moral, sus dotes peculiares humanas como 
miembro de una familia, sus habilidades en el trabajo, etc. 

Particularmente interesante resulta en fin el papel que juega el trabajo 
en la justificación hegeliana de la propiedad privada. Al analizar las dife-
rentes formas de apropiarse de las cosas, el autor sostiene que “la toma de 
posesión por medio de la elaboración (Formierung) es la que más se adecúa 
a las exigencias de la razón”28. Por medio del trabajo, concebido como la 
objetivación en la materia de la racionalidad y de los esfuerzos humanos, el 
objeto adquiere la forma y el sello de la persona que ha invertido en él ener-
gías y habilidades. La actividad laboral instaura una relación mucho más 
estrecha y duradera entre la persona y los bienes poseídos, lo que contribuye 
a facilitar el reconocimiento de los propietarios legítimos y sobre todo a 
estabilizar las relaciones de propiedad. A diferencia de la apropiación sen-
sible, que sólo llega hasta dónde alcanzan nuestras capacidades materiales 
de controlar personalmente los bienes adquiridos, la apropiación por medio 
del trabajo permite el reconocimiento duradero de la posesión de los bie-
nes en los que hemos invertido energías físicas y espirituales. Hegel aclara 
además que la actividad laboral se ejerce sobre la naturaleza externa, pero 



298

Angelo Papacchini

presupone al mismo tiempo una “formación” dirigida hacia adentro, hacia 
la naturaleza instintiva del sujeto que trabaja, que requiere ser moldeada y 
educada por la razón. Así como el trabajo hacia afuera nos confiere dere-
chos de propiedad sobre la naturaleza externa, de manera similar el trabajo 
educativo ejercido sobre nuestra naturaleza inmediata es lo que nos permite 
apropiarnos de verdad de nuestra existencia y de nuestro cuerpo, que llega 
a ser nuestro en sentido estricto sólo en la medida en que logramos trans-
formarlo, por medio de la disciplina y la cultura, en un medio dócil para la 
realización de nuestros objetivos y para el desarrollo de nuestras capacida-
des, tanto físicas como intelectuales. Puesto que en su existencia inmediata, 
natural y casi animal, la existencia del hombre es exterior a su naturaleza 
racional y a su destinación más elevada, cada individuo tiene que formarse 
y educarse, para transformar lo que es ajeno en algo propio y adecuado  
a su libertad29. 

Este énfasis en el trabajo como la forma más racional de acceder a la 
propiedad tenía un carácter progresista en un contexto como el de Alema-
nia de inicios del siglo XIX, en el que seguían dominando los latifundios 
improductivos, las rentas parasitarias y formas de trabajo semi-feudales. 
Relacionar el derecho a la propiedad con el trabajo materializado en ella 
implicaba en cierta forma cuestionar la legitimidad de las grandes propie-
dades adquiridas por la violencia y conservadas gracias al trabajo servil y 
postular la necesidad de liberar a los campesinos de la adscripción forzosa 
a las tierras de los señores y de reconocerles derechos de propiedad sobre la 
tierra trabajada. Mediante este nexo entre propiedad y trabajo, Hegel cues-
tiona “la ‘riqueza muerta’ de la Iglesia y en general de la propiedad feudal, 
no vivificada por la intervención transformadora del hombre”30. Además, en 
el caso de Hegel, la valoración típicamente burguesa del esfuerzo y del mé-
rito personal se sustenta en una “ontología del trabajo”, que al concebir la 
naturaleza humana como el resultado de la actividad y el esfuerzo del mis-
mo hombre, parece la más apropiada para desarrollar de manera orgánica 
la teoría lockiana, eliminando las inconsistencias presentes en la exposición 
del filósofo inglés.

En cuanto al alcance de este derecho, es decir a la posibilidad de que to-
dos accedan a él y se transformen en propietarios, el autor considera incom-
patibles con el ethos moderno del trabajo y del mérito las trabas jurídicas 
que impiden el acceso a la propiedad por medio del esfuerzo y del trabajo. 
Sin embargo, cuestiona al mismo tiempo la utilización del poder político 
para imponer desde arriba una repartición estrictamente igualitaria de los 
bienes y el acceso de todos a la propiedad. A juicio de Hegel, estos experi-
mentos ensayados a lo largo del proceso revolucionario francés desconocen 



299

El historicismo

la naturaleza de la igualdad, que los fervorosos y fanáticos partidarios de la 
“sagrada égalité” extienden de manera arbitraria hasta incluir la igualdad de 
bienes. Las personas se encuentran en igualdad de derechos frente a la ley 
y todas pueden transformarse en propietarios. Sin embargo, la esfera de la 
producción se ubica más allá de esta “igualdad de las personas abstractas en 
cuanto tales, por fuera de la cual cae precisamente lo relativo a la posesión, 
ese terreno de la desigualdad”31. Para Hegel, la ideología igualitaria tiene 
sus raíces en la incapacidad de comprender la dialéctica entre igualdad y di-
ferencia, y queda prisionera de una concepción unilateral e “intelectualista”: 
esta igualdad fanática que acaba inevitablemente en el terror “es la abstracta 
identidad del entendimiento, en la que cae el pensar reflexivo y por lo tanto 
la mediocridad del espíritu en general, cuando se le presenta la relación de 
la unidad con una diferencia”32. De aquí la necesidad de contraponer a esta 
visión marcada por la abstracción del entendimiento una comprensión “ra-
cional”, capaz de dar razón a la vez de la igualdad y de la diferencia, y de 
sus exigencias igualmente legítimas. Además, la extensión de la exigencia 
igualitaria más allá de sus justos límites implicaría una injusticia, al tratar 
de manera igual a sujetos substancialmente diferentes: “el requerimiento 
a veces solicitado de una igualdad en la distribución de la tierra o de toda 
clase de riqueza existente –anota el autor– resulta un entendimiento vacío y 
superficial, puesto que en esta particularidad no cae solamente la contingen-
cia exterior de la naturaleza, sino también el ámbito entero de la naturaleza 
espiritual en toda su infinita particularidad y diferencia”33. Una repartición 
estrictamente igualitaria resultaría doblemente injusta, puesto que a la in-
justicia derivada del desconocimiento de los talentos, capacidades y aportes 
de cada individuo se sumaría también la injusticia ligada con el descuido de 
las diferencias en cuanto a las necesidades concretas de cada cual34.

En fin, de acuerdo con la fundamentación “ontológica” de la propiedad 
en general, lo que legítima el derecho de apropiación sobre las cosas es la 
superioridad del espíritu sobre la naturaleza, de la racionalidad conscien-
te y libre sobre esta concreción deficiente de racionalidad constituida por 
los elementos naturales, los animales y en general por todos los objetos 
externos que no tienen un fin en sí. Resultan por lo tanto evidentes los lí-
mites entre aquello que puede ser objeto de apropiación y aquello que, “por 
naturaleza”, no puede ser transformado en propiedad de nadie: el derecho 
de propiedad tiene que ejercerse sobre lo que es por esencia “exterior”, es 
decir sobre las cosas, no sobre los seres humanos. De aquí la crítica de la 
idea kantiana de un “derecho real-personal”, al igual que la denuncia por 
parte de Hegel de la ilegitimidad e inmoralidad de la esclavitud, contra-
ria a la destinación sustancial del hombre para la autonomía y la libertad.  



300

Angelo Papacchini

A pesar del Cristianismo y a pesar de las denuncias reiteradas de la injus-
ticia de una institución que reduce el ser humano a la condición de una 
herramienta viviente, la práctica de la esclavitud se ha conservado por mile-
nios, y en el momento en el que el autor redacta la Filosofía del derecho no 
existen indicios de que vaya a desaparecer. Por esta razón un filósofo como 
Hegel que se propone ante todo comprender lo que es y aborrece los “ser-
mones edificantes”, no se conforma con unir su voz al coro de protestas y 
denuncias, y trata en cambio de explicar esta aparente inconsistencia entre 
los valores que propugnan el respeto de la dignidad humana y una práctica 
evidentemente contraria, humillante y degradante. La posibilidad de que el 
hombre sea reducido a una propiedad de otro se encuentra en su condición 
natural inmediata35: puesto que el hombre no nace libre, la libertad es algo 
que debe ganarse por medio del esfuerzo, la lucha por el reconocimiento y 
la lucha contra las fuerzas naturales. Sin embargo, es evidente que la con-
dición de esclavitud resulta incompatible con la destinación del ser humano 
hacia la libertad y que la reducción del individuo a una propiedad de otro 
resulta un acto ilegítimo e injusto, puesto que transforma una persona en sí 
libre, que tiene un valor autónomo y una capacidad de libertad, en un mero 
“ser para otro” y en una cosa. Se explica así la insistencia de Hegel en el 
derecho a disponer libremente de nuestro cuerpo y de nuestras actividades, 
valorado como un bien por naturaleza “inalienable” y como un derecho 
“imprescriptible”36.

d. Derechos humanos y Modernidad 
Siguiendo a Hegel, hemos tratado hasta el momento de comprender y 

justificar los derechos como expresiones de la naturaleza del espíritu: la 
libertad. Sin embargo, no hay que olvidar que para Hegel la naturaleza hu-
mana se expresa en la historia y se enriquece a través de la obra humana y 
a través de los avances en cuanto a la conciencia de la libertad. De manera 
que se podría hablar de una justificación historicista de los derechos, sus-
tentada en la toma de conciencia generalizada y en las certezas compartidas 
en cuanto al sentido y alcance de la libertad, siempre y cuando reflejen una 
conquista valedera en el proceso de consolidación de la cultura y de la ra-
zón. La ontología se relaciona dialécticamente con la reconstrucción de la 
historia: la teoría del espíritu como sustancia-sujeto es indispensable para 
una adecuada reconstrucción del proceso histórico, puesto que nos ayuda 
a intuir lo esencial detrás de la infinitud de acontecimientos superficiales 
y accidentales; el proceso histórico concreto, por su parte, ratifica la ver-
dad de la teoría, al poner de manifiesto que la historia marcha hacia ese 
telos determinado por la naturaleza más profunda de la realidad espiritual37.  



301

El historicismo

Esta perspectiva histórica permite comprender la razón por la cual, a pesar 
de que la libertad constituye la esencia de lo humano, el interés por los de-
rechos humanos es relativamente reciente38; esta perspectiva permite com-
prender sobre todo los nexos profundos entre las reivindicaciones de los 
derechos humanos y el “espíritu” de la Modernidad. 

A juicio de Hegel, en las diferentes manifestaciones culturales de los úl-
timos siglos –en la forma de organizar las relaciones económicas, jurídicas 
y políticas, en las múltiples expresiones de la religiosidad, del arte o del 
pensamiento–, es posible descubrir un elemento común: siempre sale a re-
lucir, con modulaciones distintas, el reconocimiento de la libertad subjetiva 
como un derecho inenajenable. “El derecho de la particularidad del sujeto 
a encontrarse satisfecho o, lo que es lo mismo, el derecho de la libertad 
subjetiva –sostiene el autor– constituye el punto central en la diferenciación 
entre antigüedad y edad moderna. Este derecho ha sido enunciado en su 
infinitud por el Cristianismo y transformado en principio efectivo universal 
de una nueva forma del mundo”39. El hombre moderno ya no se conforma 
con la libertad “substancial” de los antiguos, que se agota en el sentimiento 
de ser partes de un todo más amplio; quiere afirmar de manera vigorosa 
los derechos de su singularidad y de su interioridad: al lado de la libertad 
substancial, tiene que florecer también la libertad de los modernos, centrada 
en la subjetividad, en la interioridad moral y en el pensamiento libre. Esta 
clase de libertad, no muy desarrollada entre los griegos y prácticamente 
desconocida en las culturas no occidentales, constituye para Hegel el logro 
y el aporte más específico de la tradición de Occidente, cuya historia queda 
marcada precisamente por los momentos más significativos de este brotar 
y consolidarse del Espíritu y de la subjetividad libre: Cristianismo, Huma-
nismo, Reforma, Ilustración. En el momento en el que florece la libertad 
subjetiva40, el hombre comienza a reivindicar de manera explícita y como 
derechos inalienables su autonomía intelectual y moral, el derecho de pro-
piedad, el derecho a una vida feliz, etc. Estas demandas, que presuponen la 
toma generalizada de conciencia de que la subjetividad constituye una di-
mensión esencial de la libertad, resultarían impensables en un contexto en el 
que los hombres identifican de manera inmediata el bien y los valores con el 
contenido de las tradiciones, estructuras de poder, relaciones sociales, etc.

En consonancia con este “espíritu” de la Modernidad, que inspira y ali-
menta el movimiento de la Reforma, la elaboración de los grandes sistemas 
filosóficos del siglo XVII y el movimiento ilustrado, se afianza la libertad de 
conciencia y pensamiento como una dimensión esencial e irrenunciable del 
espíritu. “Es una gran obstinación, que por lo demás honra al pensamiento 
–sostiene Hegel– no querer reconocer en la convicción personal nada que 



302

Angelo Papacchini

no haya sido justificado por el pensamiento. Esta obstinación es la caracte-
rística de los tiempos modernos y el principio peculiar del protestantismo. 
Lo que Lutero inició como fe en el sentimiento y en el testimonio del espí-
ritu es lo mismo que, después, el espíritu más maduro ha tratado de captar 
como concepto...”41. La aspiración a la mayoría de edad, es decir el derecho 
del individuo a no aceptar nada y a no dar su consentimiento sino a aquello 
que considera justo, valioso y verdadero, se transforma así en un derecho 
inalienable y en una expresión de la libertad humana. Negarle al sujeto este 
derecho de expresarse y de afirmar su propia racionalidad significaría por lo 
tanto desconocer uno de los elementos fundamentales de la realidad espi-
ritual, hacer caso omiso del sentido de la historia y despreciar el logro más 
elevado de la Modernidad. 

Igualmente ligado con el espíritu de la Modernidad resulta la reivindica-
ción de la propiedad privada como un derecho inalienable. La propiedad es 
casi tan antigua como la cultura humana, y aparece ligada en sus orígenes 
con la consolidación de la agricultura y a la estabilización de las relaciones 
familiares. Sin embargo, su reconocimiento como un derecho en sentido 
estricto es mucho más reciente: “hace un millar y medio de años –leemos 
en la observación al parágrafo 62 de la Filosofía del derecho– la libertad 
de la persona ha comenzado a florecer gracias al Cristianismo, llegando a 
ser un principio universal para una parte, por lo demás pequeña, del género 
humano. En cambio la libertad de la propiedad se podría decir que ha sido 
reconocida como principio sólo desde ayer, aquí y allá. Un ejemplo sacado 
de la historia universal acerca del tiempo que necesita el espíritu para pro-
gresar en su autoconciencia, en contra de la impaciencia del opinar”42. El 
examen de la historia de Occidente muestra precisamente que la exigencia 
de propiedad se ha transformado en una determinación “substancial” de la 
libertad humana, gracias sobre todo a la consolidación en la conciencia de 
la Modernidad del valor de la subjetividad y de la dimensión propiamente 
individual de la libertad43. 

La relación que establece entre Modernidad y derechos le permite a He-
gel una justificación historicista de los mismos. Negarlos sería desconocer 
las aspiraciones de pueblos enteros y contradecir las aspiraciones de toda 
una época, que ponen de manifiesto una dimensión esencial de la libertad y 
del espíritu. Más que una contradicción interna, como en el caso de Kant, 
la violación o el desconocimiento de algunos derechos básicos implicaría 
una contradicción-negación de los valores más sagrados de la Modernidad. 
El filósofo consciente del compromiso con su tiempo, tiene que prestarle 
atención al lenguaje de los acontecimientos y a las tendencias de la época: 
su tarea hermenéutica y la búsqueda de lo racional o razonable tiene que 



303

El historicismo

partir de lo que es, es decir de lo que ha logrado consolidarse a lo largo de 
siglos de experiencias, reivindicaciones y luchas. En el caso concreto de la 
propiedad privada, la experiencia del proceso revolucionario francés indica 
a Hegel que este derecho se ha consolidado de manera definitiva en la con-
ciencia de la Modernidad, saliendo airoso y rejuvenecido de esa sacudida 
poderosa que afectó toda la estructura jurídico-política y las relaciones so-
ciales del antiguo régimen.

 
e. La jerarquización de los derechos de acuerdo con la articulación
de los momentos de la libertad 

En el interior del sistema hegeliano los diferentes momentos de la cul-
tura y del espíritu adquieren un valor ontológico distinto, de acuerdo con 
su ubicación en los diferentes niveles de libertad: a pesar de la derivación 
común desde la actividad humana y por encima de la igual pertenencia a 
una misma realidad espiritual, se imponen diferencias sustanciales en cuan-
to al valor específico de cada una de estas manifestaciones de libertad. Nos 
encontramos así con un sistema jerárquicamente estructurado, en el que las 
diferentes clases de libertades y derechos se ubican en un orden progresivo, 
de acuerdo con su cercanía o lejanía de la universalidad radiante de la razón. 
Eso ofrece un criterio seguro para resolver los múltiples conflictos entre 
derechos antagónicos. 

Así la propiedad privada, que ocupa el nivel más bajo en la estructura del 
espíritu objetivo, se transforma en el derecho más débil, que puede y debe 
ser sacrificado en caso de que entren en juego otros, como el derecho a la 
vida o las exigencias del bien común y del Estado. Elevado por muchos al 
estatus privilegiado de exigencia natural e imprescriptible, a la que debería 
subordinarse una institución meramente arbitraria y convencional como el 
Estado, el derecho de propiedad queda así rebajado al rango más humilde 
de la libertad formal y abstracta propia de la persona jurídica, lo que implica 
que en cualquier disputa o enfrentamiento con otras clases de derechos la 
propiedad privada tendrá todas las de perder. Se invierten así las relaciones 
de valor entre propiedad y Estado, al quedar sin piso la reducción de la so-
ciedad política a mero instrumento para la garantía de patrimonios y bienes 
privados.

Otro ejemplo que ilustra el valor limitado y subordinado de la propiedad 
es la condición de necesidad extrema. En ella, la violación de la propiedad 
resultaría justificada desde la necesidad de asegurar ese bien primario y en 
cierta medida absoluto que es la vida. “En caso de peligro extremo y cuando 
entre en conflicto con la propiedad jurídica –leemos en el párrafo 127 de la 
Filosofía del derecho– la vida puede reivindicar un derecho de necesidad, 



304

Angelo Papacchini

no como equidad, sino como derecho. Pues de un lado está la lesión infinita 
de la existencia y por lo tanto la falta total de derecho; del otro, sólo la le-
sión de una existencia singular limitada de la libertad...”44. Hegel considera 
que es una forma de perversión de los valores éticos la práctica de quienes, 
como San Crispín o Robin Hood, se dedican a robar a los ricos para entre-
gárselo a los pobres. Sin embargo, reconoce que en casos extremos la vida 
en cuanto totalidad de los fines tiene una prioridad absoluta frente al dere-
cho abstracto: “el robo de un pan para prolongar la vida constituye sin duda 
una violación de la propiedad ajena; pero sería injusto considerar este acto 
como un robo común. Si al hombre que se encuentra en peligro de vida no 
le fuese permitido proveer de esta forma a su conservación, sería califica-
do como carente de derecho y por lo tanto quedaría sentenciado a muerte; 
quedaría negada del todo su libertad”. El robo se justifica en una necesidad 
inmediata de supervivencia; queda así descartada la posibilidad de que un 
individuo pueda legitimar su conducta antisocial alegando que la apropia-
ción de lo ajeno le es indispensable para la satisfacción de sus necesidades 
futuras de subsistencia. En caso de extrema necesidad, cuando la vida de 
una persona corre serios peligros, la apropiación de lo ajeno deja de ser un 
crimen o una injusticia, puesto que su omisión resultaría aún más injusta, 
al propiciar aquella “injusticia más elevada constituida por la negación to-
tal de la existencia de la libertad”. Por lo tanto, cuando las circunstancias 
nos obligasen a escoger entre el derecho a la vida y el respeto del derecho 
de propiedad, resultaría inadmisible e injusto sacrificar “la totalidad de los 
derechos” a un derecho determinado y de valor limitado como es el de la 
propiedad privada45.

Esta prioridad del derecho a la vida por encima de la institución de la 
propiedad privada es sostenida de manera más explícita en las Lecciones 
sobre la Filosofía del derecho: “el hombre que muere de hambre tiene el 
derecho absoluto de violar la propiedad de otro; viola la propiedad del otro 
sólo en un contenido limitado. En el derecho de necesidad es claro que no 
viola el derecho del otro en cuanto derecho: el interés se dirige sólo a este 
pequeño pedazo de pan; él no trata al otro como una persona sin derechos. 
El entendimiento abstracto tiende a considerar como absoluta toda viola-
ción jurídica, mientras que aquel hombre viola sólo lo particular, no el dere-
cho en cuanto derecho”. La “necesidad absoluta” confiere al ser humano “el 
derecho a la acción ilegal”46: en el conflicto antagónico en el que se enfren-
tan de un lado “la completa violación de la existencia” y la “total ausencia 
de derechos” y del otro una manifestación limitada de libertad, el derecho 
a la vida se impone de manera inequívoca. En este sentido la posición he-
geliana resulta muy cercana a la expresada por S. Tomás o, en tiempos más 



305

El historicismo

recientes, por los propios revolucionarios franceses, quienes al subordinar 
la propiedad a la satisfacción de las necesidades básicas, podían deducir 
fácilmente que lo que por naturaleza era un medio no podía transformarse 
en algo más sagrado que el fin al que se encontraba subordinado. 

 Esta jerarquización de los derechos y en especial el papel subordinado 
asignado a la propiedad no concuerda, por supuesto, con los postulados del 
liberalismo clásico y se opone de manera radical a la transformación de la 
propiedad en el fin último de la asociación política y del Estado. Hegel in-
corpora en su sistema la mayoría de los valores afirmados por la tradición 
liberal, pero no comparte los principios del “individualismo posesivo”, a su 
juicio inadecuados para comprender las múltiples expresiones de la liber-
tad humana en las relaciones familiares, en la moralidad, en la dimensión 
política o en las formas superiores de la cultura. Su concepción básica del 
hombre como ser social lo mantiene alejado de esa visión reductiva de la 
política que agota la sociabilidad en el trueque mercantil y que identifica 
el Estado con un gendarme encargado casi exclusivamente de garantizar la 
defensa de la propiedad privada. 

Hegel es sin duda el primer pensador que alcanza a vislumbrar los nexos 
entre la problemática de los derechos y el desarrollo específico de la Mo-
dernidad. A él se le debe el primer intento de esbozar la genealogía de estas 
demandas de libertad a lo largo de las etapas centrales que marcan la histo-
ria de Occidente, desde la aparición del Cristianismo hasta las revoluciones 
del siglo XVIII. Su Filosofía de la historia constituye una reconstrucción del 
largo camino a través del cual la libertad en general y las formas concretas 
de libertad se afianzan en la conciencia del hombre de Occidente. Esta pers-
pectiva histórica le permite también percibir con claridad los límites y el 
carácter ideológico de las teorías iusnaturalistas. Sigue conservando validez 
la denuncia de la tendencia a transformar los prejuicios o las instituciones 
de una época determinada en valores absolutos, inscritos en la naturaleza 
humana.

La ontología social de Hegel, estrechamente articulada con una recons-
trucción del desarrollo de la humanidad, quiere ser un intento de precisar 
los nexos entre las diferentes facetas de la libertad y por lo tanto entre las 
diferentes clases de derechos. Las Declaraciones de derechos de la revo-
luciones burguesas se habían limitado a enunciar y yuxtaponer libertad y 
propiedad, considerándolas como dos exigencias igualmente absolutas.  
La ontología hegeliana, en cambio, trata de tematizar los nexos entre deseo 
de libertad y deseo de apropiación, entre libertad de pensamiento y liberta-
des políticas, entre derecho al trabajo y derecho a la vida. Al tiempo, ofre-
ce criterios precisos para resolver conflictos entre derechos antagónicos.  



306

Angelo Papacchini

Gracias a sus análisis históricos concretos, se percibe también la interdepen-
dencia entre los derechos más propios de la tradición liberal, las libertades 
políticas y aquellos que hoy denominamos derechos sociales y económicos. 
La libertad de pensamiento y de expresión suponen un desarrollo mínimo 
de instituciones libres y un ambiente de tolerancia; al mismo tiempo, el flo-
recimiento de las libertades de conciencia, pensamiento y expresión juega 
un papel central en la superación de la dependencia y en la consolidación 
de un régimen político basado sobre la libertad. El desarrollo de la cultura y 
el progreso de la humanidad muestran así una interrelación dialéctica entre 
las diferentes clases de libertad: la libertad de pensar y el espíritu científico 
brotan más fácilmente en el interior de un pueblo en el que se ha afianzado 
la conciencia de que las leyes y las instituciones se fundan en la libertad47; 
en cambio las relaciones de señorío y servidumbre propias del despotismo 
oriental constituyen un terreno particularmente desfavorable para el creci-
miento de la libertad más elevada del espíritu, puesto que el miedo constan-
te compartido por el señor y por el siervo aleja cualquier posibilidad de un 
pensamiento libre. 

Llama también la atención el hecho de que un filósofo “idealista” como 
Hegel se interese por las condiciones de posibilidad para que un derecho 
o una libertad puedan realizarse. Al exaltar el goce intelectual del pensa-
miento libre, el autor no olvida que esta satisfacción superior del espíritu 
supone como condición de posibilidad la satisfacción de las exigencias más 
elementales de supervivencia: el individuo apremiado por el hambre ten-
drá que canalizar sus capacidades intelectivas hacia el objetivo primario 
e inaplazable de satisfacerla, y difícilmente le sobrarán tiempo y energías 
para un uso superior de su facultad racional48. La libertad de pensar supone 
la libertad frente a las necesidades; “sólo después de haber satisfecho las 
necesidades elementales de la vida el hombre ha empezado a filosofar’”49. 
El desarrollo del pensamiento libre requiere ausencia de miedo, un clima 
generalizado de confianza y el desarrollo de ciertas libertades básicas. He-
gel destaca la importancia de la ciudad como un ambiente particularmente 
propicio para el desarrollo de las libertades y de los derechos, en contraste 
con la pasividad y la tendencia a obedecer tan arraigados entre los trabaja-
dores ligados a la tierra.

Resulta entonces unilateral y tendencioso ver en Hegel un enemigo vis-
ceral de los derechos humanos. Sus críticas dirigidas a la fundamentación 
de los derechos humanos como derechos naturales no significan un rechazo 
sin más de la teoría. Su sistema ético-político ofrece un modelo de funda-
mentación y jerarquización de las libertades y de los derechos. Se trata sin 
duda de un modelo elaborado para responder a una necesidad de su tiempo, 



307

El historicismo

es decir, a la exigencia de redefinir el sentido y el alcance de los derechos 
de cara a la experiencia reciente de las revoluciones burguesas, a la con-
solidación del Estado posrevolucionario y a los incipientes problemas del 
desarrollo capitalista. Sin embargo, esta propuesta pensada para un contexto 
y una época determinada no ha perdido del todo su vigencia; sigue siendo 
un punto de referencia obligado para enfrentar problemas complejos rela-
cionados con la presencia de múltiples conflictos entre derechos igualmente 
legítimos, con la dificultad de conciliar el carácter históricamente determi-
nado y el valor absoluto de algunos derechos básicos, o con los obstáculos 
prácticos que se oponen a la transformación de las exigencias ideales en 
derechos verdaderos.

La justificación marxista de los derechos humanos 

Al analizar la tradición socialista, hemos esbozado ya los elementos 
centrales de la teoría marxista de los derechos humanos. En esta sección 
nos limitaremos por lo tanto al problema del fundamento, es decir, tratare-
mos de analizar en qué medida es posible una fundamentación o justifica-
ción racional de los derechos desde el horizonte del pensamiento marxista.  
En el caso de Marx la pregunta resulta más compleja, debido a su actitud 
dual y a sus oscilaciones en cuanto a la valoración de los derechos humanos, 
considerados a veces como un avance en el camino hacia la liberación, pero 
cuestionados a menudo como simple ideología burguesa. El problema del 
fundamento no se formula en principio como el esfuerzo por asegurar una 
base sólida a los derechos humanos. En la medida en que estos derechos 
“burgueses” constituyen una liberación a medias, o peor todavía, en la me-
dida en que se reducen a un encubrimiento ideológico de la explotación ca-
pitalista, la pregunta por el fundamento se traduce en realidad en el esfuerzo 
tendiente a aclarar las bases materiales e históricas que fomentan el surgi-
miento de esta falsa conciencia y que alimentan esta ideología humanista.

a. Los derechos humanos como ideología
De acuerdo con la tesis de la “La cuestión judía”, que hemos tenido ya 

ocasión de analizar, los derechos del hombre son derechos del burgués, del 
hombre privado. El sujeto real de estos derechos es “el hombre en general”, 
expresión que sirve para encubrir al sujeto real: el miembro de la sociedad 
burguesa, el ser privado que se interesa exclusivamente por su placer y su 
interés egoísta. La teoría de los derechos oculta y encubre a este sujeto real; 
al mismo tiempo lo transforma en el arquetipo y en el paradigma de la hu-
manidad. Se proyectan entonces en un orden eterno los privilegios de una 



308

Angelo Papacchini

clase y los prejuicios de una época. A juicio de Marx esta identificación del 
burgués con el hombre en general se percibiría con claridad en la impor-
tancia prioritaria asignada a la propiedad privada, alrededor de la cual se 
articulan los demás derechos y libertades; y sale a relucir en la reducción de 
los derechos civiles a simples medios para la conservación y el goce de los 
derechos-privilegios de los propietarios. 

Marx cuestiona también la noción de libertad que alimenta y sustenta 
todos estos derechos: el entusiasmo patriótico y la retórica de la voluntad 
general encubren en realidad una concepción estrecha de la libertad, acorde 
con la visión igualmente limitada del hombre como ser egoísta y originaria-
mente asocial50. La teoría de los derechos se sustenta en un fundamento de 
verdad débil y pobre, sobre una idea de libertad que se agota en la posibili-
dad para cada individuo de ejercer su albedrío absoluto dentro del estrecho 
margen de lo privado. A su juicio, los teóricos de los derechos humanos no 
logran superar esta visión individualista y monádica de la libertad, con la 
consecuencia de que “cada hombre encuentra en el otro no la actuación, 
sino el límite de su propia libertad”. 

La polémica contra los derechos humanos llega en Marx hasta el extre-
mo de considerar esta teoría como la justificación moderna de la dependen-
cia, en muchos sentidos análoga a la función desempeñada por la esclavitud 
en la Antigüedad: “el reconocimiento de los derechos del hombre por el 
Estado moderno –afirma– no tiene otra significación que el reconocimiento 
de la esclavitud por el Estado antiguo. La esclavitud era la base del Estado 
antiguo: la base del Estado moderno es la sociedad burguesa, el hombre de 
la sociedad burguesa, es decir, el hombre independiente unido a los otros 
hombres por el vínculo del interés privado y de la inconsciente necesidad 
natural, el esclavo del trabajo utilitario, de sus propias necesidades y de las 
necesidades egoístas de otro. Esta base natural, el Estado moderno la ha 
reconocido como tal en los derechos universales del hombre. Y él no los  
ha creado. Producto de la sociedad burguesa llevada por su propia evolución 
más allá de sus trabas políticas, no hacía más que reconocer, por su lado, su 
propio origen y su propia base, proclamando los derechos del hombre”51.

Una vez asumida la tesis de los derechos como ideología, la cuestión 
del fundamento adquiere un sentido completamente distinto: es necesario 
aclarar y reconstruir la génesis de la falsa conciencia y del encubrimiento 
ideológico, que impide a los actores de la sociedad civil percibir de manera 
objetiva su ubicación en el conjunto de las relaciones sociales, y que difi-
culta la comprensión de los nexos entre relaciones de producción y super-
estructura jurídico-política, en la que se inscribe la teoría de los derechos.  
La reducción de los derechos humanos a mera ideología se expresa con  



309

El historicismo

claridad en las alusiones irónicas a la “patrañas ideológicas... tan en boga 
entre los demócratas y los socialistas franceses”52, a la “vieja y consabida 
letanía democrática” del sufragio universal, a la “superstición democráti-
ca”. En la Crítica del programa de Gotha, Marx saca de manera coherente 
las conclusiones de sus planteamientos: si los derechos no son más que 
ideología, hay que liberar al ser humano de esta falsa conciencia, una vez 
descubierta la raíz que alimenta estas ilusiones. Allí se refiere en concreto a 
la libertad de conciencia en materia religiosa, uno de los derechos básicos 
de las Declaraciones burguesas, para sostener que la consigna del partido 
obrero debe ser la de “liberar a la conciencia de todo fantasma religioso”, 
sin quedarse en la consigna meramente burguesa de tolerar la libertad de 
conciencia en materia religiosa53. 

Al mismo tiempo, Marx concibe los derechos humanos como la expre-
sión de la emancipación política, es decir con la separación entre sociedad 
civil y sociedad política. El error o la ilusión estaría en tomar la parte como 
el todo, olvidando los límites intrínsecos y estructurales de esta forma de 
liberación, que no asegura de ninguna manera una auténtica emancipación 
humana. La liberación política tiene un carácter abstracto porque, al igual 
que la emancipación religiosa, proclama la igualdad formal en el cielo, sin 
modificar ni cuestionar la desigualdad en el mundo real y concreto de la 
producción; en este sentido la liberación política significa la liberación y la 
autonomía creciente del mundo de la propiedad y de los negocios.

En fin, Marx cuestiona el sentido utópico de los derechos, es decir la 
imposibilidad de su realización: la retórica de los derechos y de la liber-
tad contrasta con la realidad prosaica de la explotación, de la miseria, de 
la imposibilidad de satisfacer las más elementales exigencias vitales. La 
descripción descarnada de la forma de vida de los obreros en la sociedad 
capitalista, que Marx realiza en los Manuscritos de 1844, puede ser leída 
como una comprobación por medio de la experiencia de los límites de la 
emancipación política y de las deficiencias estructurales de una teoría de los 
derechos sustentada en una concepción meramente negativa de la libertad, 
desligada de la dimensión social y sustancialmente ajena a la solidaridad. Al 
mismo tiempo, es evidente la intención de marcar el contraste entre el deber 
ser y lo que es, entre la promesa y la realidad, entre lo que el ser humano 
debería ser y las posibilidades reales en cuanto a la realización de los dere-
chos en el marco de la sociedad fundada sobre el intercambio de mercancías 
y sobre la venta de la fuerza de trabajo. De aquí la crítica al carácter formal 
y abstracto de las declaraciones de derechos, que reivindican dignidad y li-
bertad para el hombre en general, o para quienes se acercan más a este ideal, 
es decir para los propietarios-burgueses, y dejan de lado el problema de la 



310

Angelo Papacchini

ampliación a todos los miembros del cuerpo social de estos derechos que 
siguen siendo, en la práctica, privilegios de unos pocos. Las declaraciones 
se limitan a proclamar derechos, sin enunciar la contrapartida, es decir sus 
condiciones materiales de posibilidad. La prohibición del trabajo infantil, 
por ejemplo, no es más que un deseo piadoso. Además de reformular la teo-
ría de los derechos, habría que dedicar mayor atención al problema de los 
medios, para que el discurso no se agote en mera retórica.

b. La justificación de los derechos en la necesidad
de la emancipación política 

La denuncia del carácter ideológico de los derechos proclamados por las 
Revoluciones burguesas no le impide a Marx reconocer su carácter históri-
camente progresivo. Como tuvimos ya ocasión de verlo en el análisis de la 
“Cuestión judía”, la emancipación política –que alimenta la teoría de los de-
rechos– constituye de todas formas un momento central en el camino hacia 
la liberación humana plena. Los principios democráticos y los derechos de 
la tradición política occidental constituyen una condición insuficiente pero 
necesaria para la instauración de la libertad socialista: con todos sus límites, 
la revolución política representa de todas formas una etapa indispensable 
para la revolución social y para la emancipación humana54. 

De acuerdo con este enfoque, la justificación de los derechos humanos se 
basa en la necesidad histórica de la emancipación política, como momento 
indispensable para el tránsito hacia el reino de la libertad. Se explica en 
este contexto la insistencia en el carácter histórico de los derechos, que “no 
son innatos y han nacido históricamente”. Más en concreto la teoría de los 
derechos humanos, impensable en el mundo antiguo o feudal, corresponde 
al momento de la Modernidad, a la forma de producción capitalista, y pro-
bablemente resultará ya obsoleta en el marco de la sociedad socialista, en el 
momento en el que tanto el Estado como la noción de derecho se volverán 
innecesarios. Resulta así comprensible el hecho de que Marx no le reco-
nociera a la reivindicación de los derechos humanos un valor intrínseco y 
absoluto, y le asignara en cambio un valor estratégico en la lucha política 
hacia el logro del objetivo último, es decir de la instauración de una socie-
dad socialista. En este sentido la democracia y el sufragio universal podían 
ser utilizados para acabar con el sistema burgués; sin embargo, como bien 
lo destaca Atienza, “para Marx los derechos humanos tenían un valor po-
lítico, estratégico, pero no propiamente ético”55. El fin hacia el que tiende 
la historia justifica, pero al mismo tiempo condiciona y limita el valor y la 
vigencia de los derechos.



311

El historicismo

c. La dignidad humana como fundamento de la emancipación humana 
De todas formas, como tuvimos ya ocasión de verlo en el capítulo an-

terior, existe también en Marx una profunda preocupación por la dignidad 
humana, que se expresa a través de la denuncia de la alienación y de la 
miseria de la sociedad capitalista. La “indignación” frente a la explotación 
y a la reificación parecería implicar una valoración positiva de algunos de-
rechos básicos, que no constituyen mera ideología y que poseen un valor 
intrínseco: el derecho a la vida en un sentido amplio, que incluye el dere-
cho a los medios para vivir; el derecho a una vivienda salubre; el derecho 
a desarrollar las capacidades intelectuales y morales, las energías físicas y 
espirituales, atrofiadas por el trabajo unilateral y mecánico de las fábricas; 
el derecho a la educación, concebido como el derecho de apropiarse de los 
múltiples logros de la cultura. Todos estos derechos se sustentan en la firme 
convicción de que el ser humano no se reduce a simple valor de uso o a 
mero valor de cambio. 

Dos formas recientes de historicismo

Concluimos este capítulo con las teorías de dos autores contemporáneos: 
Norberto Bobbio y Chaim Perelman. Ellos comparten la adversión por la 
búsqueda de un fundamento trascendente y absoluto, al igual que la preocu-
pación por asegurar a los derechos un sustento “razonable” y “suficiente”, 
capaz de alimentar, en los miembros de una sociedad y de época determina-
da, el compromiso con estos valores básicos de la convivencia civil. En este 
sentido, sus tesis se inscriben en el enfoque historicista. 

a. La apelación al consenso universal
En sus artículos “Presente y futuro de los derechos del hombre” y “El 

fundamento de los derechos humanos”, Bobbio se dedica ante todo a cues-
tionar la que denomina “ilusión del fundamento absoluto”: muchos filó-
sofos perecen estar seriamente convencidos de que, por medio de la enu-
meración y evaluación de una serie de razones y argumentos, será posible 
encontrar algún día la razón última y poderosa, el argumento irresistible 
capaz de despejar cualquier duda acerca de la justificación de los derechos 
humanos. Con esta ilusión se relaciona además el dogma del racionalismo 
ético, de acuerdo con el cual la fundamentación firme y sólida de los dere-
chos humanos es suficiente para asegurar su realización y cumplimiento. El 
objetivo central de esos dos ensayos es, por lo tanto, demostrar que esta bús-
queda ilusoria de un fundamento absoluto carece de fundamento y que la 
confianza en la eficacia práctica de una solución apropiada del problema del  



312

Angelo Papacchini

fundamento no es nada más que un prejuicio o un dogma, sin ningún respal-
do en la experiencia, puesto que la historia muestra que no existe correla-
ción alguna entre acuerdos entre sabios y respeto de los derechos humanos.

En cuanto al primer punto, el autor recurre a una serie de argumentos 
para demostrar que la búsqueda de un fundamento absoluto para los dere-
chos humanos constituye una empresa desesperada, imposible de realizar 
y destinada irremediablemente al fracaso. Desde una perspectiva histori-
cista, Bobbio insiste ante todo en la pluralidad de valores y en las diferen-
cias significativas entre épocas y culturas distintas en cuanto a las certezas 
compartidas y a los valores últimos: “lo que parece fundamental en una 
época histórica o en una civilización determinada, no es fundamental en 
otras épocas y culturas”56. Los derechos humanos no escapan a este rela-
tivismo histórico y cultural; por eso resulta bien problemática la idea de 
un fundamento absoluto para valores variables de acuerdo con las certezas 
compartidas y con las necesidades de una época o de una cultura específica. 
Además, Bobbio insiste en la heterogeneidad entre las diferentes clases de 
derechos, lo que hace difícil encontrar un fundamento único para sustentar 
demandas tan distintas como la exigencia de libertades básicas frente a la 
intervención externa y la demanda dirigida al poder para poder gozar de los 
derechos sociales y económicos. En fin, el autor subraya el carácter con-
tradictorio de la búsqueda de un fundamento último, que se ve abocada en 
últimas a la disyuntiva de retroceder al infinito en la búsqueda de razones, 
o de interrumpir de manera arbitraria este proceso de búsqueda por medio 
de la apelación a principios y axiomas auto-evidentes, a la estructura de la 
naturaleza humana, etc. 

Sin embargo, si bien Bobbio considera un sinsentido la búsqueda de un 
fundamento absoluto, no considera del todo injustificada la búsqueda de 
fundamentos no absolutos, históricamente condicionados y suficientes. Una 
vez perdida la fe religiosa en una fuente absoluta, inmutable y trascendente 
de los valores y de los derechos, queda abierta la posibilidad de encontrar 
razones y justificaciones menos pretenciosas, pero igualmente valederas. 
En el caso concreto de los derechos humanos, una razón o un fundamento 
histórico, no absoluto pero suficiente para aceptarlos y respaldarlos, estaría 
en la adhesión universal a estos principios, que se ha materializado en la De-
claración universal de los derechos humanos de la ONU. A juicio de Bob-
bio, esta Declaración “representa un hecho nuevo, por cuanto por primera 
vez en la historia un sistema de principios fundamentales de la conducta 
humana ha sido aceptado libre y expresamente, a través de sus respectivos 
gobiernos, por la mayor parte de los hombres que habitan la tierra. Gracias 
a este documento, por primera vez en la historia un sistema de valores se 



313

El historicismo

hace universal, no en principio sino de hecho, en cuanto el consenso sobre 
su validez e idoneidad para regir las suertes de la comunidad futura de to-
dos los hombres ha sido declarado explícitamente [...]. Sólo después de la 
Declaración podemos tener la certeza de que la humanidad, toda la huma-
nidad, comparte algunos valores en el único sentido en que tal creencia es 
históricamente legítima, es decir en el sentido en que universal significa un 
dato aceptado no objetivamente sino subjetivamente por el conjunto de los 
seres humanos”57. 

El consensus gentium, el acuerdo de la humanidad civilizada acerca de 
unos principios, valores y derechos básicos para todo ser humano, cons-
tituiría un fundamento suficiente para sustentar nuestro respaldo a esta fe 
común: sin tener que apelar a normas eternas o entidades metafísicas, dis-
pondríamos de un fundamento inmanente y suficiente, con la ventaja adi-
cional de que se trata de un fundamento que podemos comprobar por medio 
del recurso a la experiencia58. Bobbio aclara además que el universalismo 
que se expresa en la Declaración ha sido una lenta y difícil conquista de 
la civilización y de la historia, en la que han contribuido las teorías de los 
filósofos, los movimientos políticos de las grandes revoluciones burguesas, 
las luchas de individuos y grupos por el reconocimiento de sus derechos. 
De esta manera un problema insoluble a nivel teórico, ha encontrado una 
solución práctica. Por lo tanto, el problema de la búsqueda de fundamentos 
habría perdido ya vigencia y actualidad, puesto que tiene sentido averiguar 
la razón de ser sólo en caso de que existan disputas acerca de la legitimidad 
de un derecho o valor. En cambio, cuando existe un acuerdo básico, la bús-
queda de razones y argumentos se transforma en una tarea inútil y estéril, en 
un gasto innecesario de energías intelectuales que deberían canalizarse me-
jor hacia objetivos más concretos y útiles, como la realización concreta de 
las demandas ligadas con los derechos humanos. Puesto que la legitimidad 
de los derechos ha quedado asegurada gracias al consenso universal, la tarea 
prioritaria sería la de transformar los derechos en instrumentos eficaces para 
la realización efectiva de las libertades. Es un problema jurídico-político, 
antes que filosófico. 

Por la claridad y la lucidez con las que el teórico italiano enfrenta el pro-
blema del fundamento, estos textos se han vuelto ya clásicos. Sin embargo, 
el reconocimiento de su importancia para el debate actual y, aún más, el 
reconocimiento de mis deudas con muchas de las tesis de Bobbio relativas 
al desarrollo histórico y al conflicto entre derechos, no impide algunas ano-
taciones críticas acerca de la manera de concebir el trabajo específicamente 
filosófico de fundamentación y acerca de la solución propuesta por Bob-
bio. Quisiera destacar ante todo cierta ambigüedad en sus planteamientos  



314

Angelo Papacchini

polémicos acerca del tema del fundamento, que parecen oscilar entre el 
cuestionamiento de una forma específica de formular el problema (es decir, 
de la búsqueda de un fundamento absoluto y trascendente) y la desvalori-
zación radical del problema en sí, sustentada en una actitud algo despectiva 
hacia la filosofía59. De otro lado, la polémica de Bobbio parece dirigirse 
hacia una visión del fundamento y de lo “Absoluto” concebido como una 
realidad ontológica, que en la actualidad muy pocos filósofos comparten, 
puesto que los esfuerzos se dirigen más bien hacia la posibilidad de asegu-
rar el carácter absoluto e incondicionado de los derechos básicos sin tener 
que apelar a ninguna entidad metafísica o trascendente. En fin, considero 
que el consenso universal, invocado por Bobbio como un fundamento limi-
tado, suficiente y no absoluto, resulta insuficiente para solucionar un pro-
blema que el propio autor ha indicado con mucha claridad: la existencia de 
conflictos antagónicos entre derechos igualmente legítimos.

La Carta de la ONU, que enumera diferentes clases de derechos y respal-
da por igual los derechos específicos de la tradición liberal, de la tradición 
socialista y de la tradición demócrata, resulta de escasa utilidad cuando nos 
enfrentamos con conflictos entre vida y dignidad (como en el caso del abor-
to), entre droits-libertés y droits-créances, entre derecho a la dignidad y 
derecho a la felicidad. Bobbio sobrevalora el alcance del consenso logrado 
en las circunstancias de la Declaración, y olvida que el precio pagado por 
el acuerdo universal ha sido precisamente la renuncia a cualquier definición 
acerca de la prioridad de una clase de derechos o de otra. La convergen-
cia en cuanto al reconocimiento de algunos valores fundamentales encubre 
de hecho diferencias sustanciales en cuanto al sentido y a la justificación 
de un “ideal de vida digno”. En la coyuntura en la que se encontraron los 
redactores de la Declaración, la puesta entre paréntesis de las diferencias 
ideológicas constituía quizás la única salida para la posibilidad de un acuer-
do. Sin embargo, por eso mismo el texto final resulta insuficiente cuando 
se necesita transformar estas exigencias universales en políticas y acciones 
concretas; al evitar de manera cuidadosa cualquier toma de posición acerca 
de los diferentes modelos de jerarquización de los derechos, este documen-
to ideológicamente neutral no ofrece pautas seguras para fijar prioridades o 
resolver los inevitables enfrentamientos entre reivindicaciones igualmente 
legítimas. A la hora de aplicar las diferentes clases de derechos, la postura 
ecléctica resulta insuficiente y vuelve a aparecer el problema de la justifica-
ción racional. Bobbio, al igual que Perelman, insiste en la conveniencia de 
conformarnos con un fundamento suficiente y no absoluto de los derechos 
humanos; pero el acuerdo de la ONU resulta un fundamento insuficiente 



315

El historicismo

para resolver nuestras dudas acerca de las prioridades y acerca del carácter 
más o menos sagrado o inalienable de un derecho específico.

En vista de este vacío, mantiene su vigencia el problema del fundamento, 
puesto que resulta difícil imaginar una solución cualquiera por fuera de una 
apelación a una determinada idea de libertad o de justicia, a un determina-
do ideal de vida buena, a la naturaleza y fines de la organización social, al 
ergon más específico del ser humano. A menos que decidamos entregar la 
solución del conflicto al azar o al poderío de las fuerzas en juego, se impone 
una reflexión acerca de la justificación racional de los diferentes derechos. 
Por lo demás, cualquier intento de solución racional a los conflictos entre 
exigencias antagónicas se inserta en un contexto de ideales, aspiraciones y 
posibilidades de una sociedad en un momento específico de su desarrollo y 
no puede descuidar los problemas y obstáculos con los que se enfrenta su 
realización. Por eso las tareas que tienden a justificar, jerarquizar y contex
tualizar los derechos acaban por aparecer como diferentes facetas de un 
mismo proceso: dejando de lado toda pretensión iusnaturalista de deducir 
los derechos de una naturaleza eterna o de una ley natural o divina, ha-
brá que concentrar más bien la atención en las exigencias de una cultura y 
una sociedad determinada, sin olvidar por cierto algunos valores mínimos 
universales. Al quedar estrechamente vinculado con el compromiso de una 
redefinición regional de las libertades básicas, el asunto “metafísico” de la 
fundamentación de los derechos adquiere un nuevo sentido, coincidiendo 
con el esfuerzo por ubicarlos en un determinado espacio socio-político y 
cultural, adecuándolos a las aspiraciones de una sociedad en un momento 
propio de su desarrollo y determinándolos en respuesta a los problemas y 
obstáculos que tiene que enfrentar su realización. 

Comparto también con Bobbio la idea de que los derechos son el resulta-
do y el producto de una historia. En esto tiene toda la razón. Sin embargo, su 
reconstrucción del proceso histórico resulta parcial e unilateral, puesto que 
por encima de los cambios y de las diferencias, es posible encontrar también 
valores mínimos comunes a las diferentes épocas y culturas. Estos valores 
mínimos, ligados con el respeto de la vida y con la exigencia de dignidad y 
libertad, serían en cierta medida absolutos e incondicionados, puesto que se 
han consolidado como una conquista irrenunciable de la civilización. 

b. La fundamentación de los derechos en lo razonable
A juicio de Perelman, la cuestión del fundamento o de la justificación 

racional surge cuando nos enfrentamos con divergencias o desacuerdos 
acerca de principios, valores, instituciones, etc.: “la justificación tiene que 
ver con lo que es a la vez discutible y discutido”60. Se trata de reducir el 



316

Angelo Papacchini

desacuerdo, responder a una objeción, aclarar el alcance de una proposición 
o de una norma. Todo este procedimiento puede, a lo mejor, reducir el cues-
tionamiento en una situación determinada; es suficiente para resolver las 
dudas del momento. Pero no se excluye, en principio, que las dudas vuelvan 
a nacer en un contexto diferente. Lo incuestionable implicaría de hecho 
un fundamento absoluto; lo no cuestionado en un momento determinado,al 
contrario, se basa en un fundamento suficiente. Cuando existen controver-
sias acerca de ciertos derechos, es inevitable buscar un fundamento ideoló-
gico, es decir, apelar a principios ontológicos, antropológicos o axiológicos 
que, una vez admitidos, nos darían razones suficientes en favor de tal o cual 
derecho o de una determinada jerarquización de derechos61. 

Si bien resulta legítima y pertinente la pregunta por el fundamento, re-
sulta en cambio un sinsentido la pretensión de encontrar o descubrir un fun-
damento absoluto, al amparo de cualquier cuestionamiento y de cualquier 
duda. Los filósofos han invertido muchas energías en esta búsqueda ansiosa 
y obsesiva de principios y argumentos irrefutables, absolutos y universales; 
los fracasos que experimentaron por este camino constituyen para Perelman 
un buen argumento para cuestionar la validez de esta clase de búsqueda, 
que sería en el fondo la culpable de las oscilaciones pendulares entre es-
cepticismo y dogmatismo, que marcan toda la historia de la filosofía. En 
otras palabras, el escepticismo y el dogmatismo son el resultado de una 
forma insatisfactoria de enfrentar el problema, y podrían ser evitados por 
medio de una delimitación de lo que significa la tarea de fundamentar y 
justificar. Si renunciamos de antemano a un objetivo por naturaleza inalcan-
zable y concentramos nuestras energías en la búsqueda de un fundamento 
suficiente, podríamos evitar los peligros del relativismo, del escepticismo 
y del dogmatismo, y podríamos tal vez encontrar una base razonablemente 
confiable para sustentar nuestro compromiso con los derechos humanos. 
Lo importante es que entendamos que “un fundamento suficiente descarta 
una duda o un desacuerdo actual, pero no descartaría de una vez por todas 
la eliminación de todas las incertidumbres y de toda controversia futura.  
La historia del pensamiento, en todos sus dominios, nos muestra la impor-
tancia efectiva de fundamentos no absolutos, que han parecido suficientes a 
determinados espíritus, a determinadas épocas, en determinadas disciplinas 
y que expresan el aspecto personal, histórica y metodológicamente situado 
de nuestro conocimiento y de nuestra cultura”62. La búsqueda de un fun-
damento suficiente se transforma así en una alternativa válida y viable al 
escepticismo estéril o a la aceptación de axiomas basados en la evidencia63. 

Al mismo tiempo, Perelman insiste en la diferencia sustancial que exis-
te entre la fundamentación en el campo de las ciencias y el proceso de  



317

El historicismo

justificación en el terreno moral, que de ninguna manera puede ser conce-
bida en los términos de una demostración matemática: “la filosofía moral 
no se elabora gracias a axiomas y deducciones, sino gracias a una puesta a 
punto de reglas que pueden guiarnos en la acción”64. En este sentido, trata 
de diferenciar la noción de justificación –el método específico de las cien-
cias humanas, de la moral y del derecho–, de la demostración y verificación, 
utilizadas en el terreno de las matemáticas y de las ciencias naturales. En el 
caso de la demostración geométrica contamos con los axiomas de un siste-
ma formal, con base en los cuales es posible probar, por medio de operacio-
nes y cálculos, la validez de un teorema o de un corolario; en el caso de la 
verificación, apelamos a la experiencia para sustentar la verdad de una ley 
física o química; en cambio, en el caso de las ciencias humanas, de la moral 
y del derecho, carecemos de axiomas universalmente aceptados y no pode-
mos conformarnos con la simple adecuación a la experiencia. Por lo tanto, 
el único camino que nos queda es intentar sopesar el valor de las opiniones 
y argumentos esgrimidos para unos derechos, reivindicar una distribución 
más justa de los recursos, solicitar la modificación de una institución. En 
esto consiste precisamente la justificación racional, que no parte de axiomas 
irrefutables, sino de las opiniones y certezas compartidas; y que en caso de 
conflictos, tiene por tarea la de evaluar críticamente y por medio del diálogo 
la solidez de los argumentos esgrimidos por las partes.

La idea de justificación implica por lo tanto la renuncia a la idea de un 
fundamento absoluto, y la renuncia a la esperanza de poder encontrar en el 
terreno de los derechos humanos una clase de evidencia parecida a la que 
nos depara el cálculo matemático:

La búsqueda de un fundamento absoluto debe ceder el paso a una dialéctica, en la 
que los principios que uno elabora para sistematizar y jerarquizar los derechos del 
hombre, así como uno los concibe, son constantemente confrontados con la expe-
riencia moral y con las reacciones de nuestra conciencia. La solución de los proble-
mas suscitados por esta confrontación no será ni evidente, ni arbitraria: será ofrecida 
gracias a una toma de posición del teórico, que resultará de una decisión personal, 
presentada sin embargo como válida para todos los espíritus razonables65.

La búsqueda del fundamento se convierte en la búsqueda de argumentos 
razonables, capaces de superar con éxito la prueba de la refutación y de la 
crítica.

Lo “razonable” se diferencia de lo racional, puesto que remite al debate 
entre opiniones en el terreno ético, jurídico y político, en el que se recurre a 
argumentos para demostrar la viabilidad y pertinencia de una opinión, mien-
tras que resulta problemático aventurarse a sostener verdades de carácter 



318

Angelo Papacchini

absoluto y principios irrefutables: “la razonabilidad –aclara Perelman– no 
remite a una razón definida como el reflejo o iluminación de una razón divi-
na, invariable y perfecta, sino a una situación propiamente humana: implica 
la adhesión de todos aquellos que uno considera interlocutores válidos en 
las cuestiones debatidas [...]. Lo razonable se elabora gracias al concurso de 
todos los seres humanos susceptibles de integrarse en el auditorio universal 
y necesita la confrontación de sus ideas, el conocimiento de sus reacciones 
efectivas. El desarrollo fructífero de una filosofía de lo razonable exige la 
valorización de los hombres que la condicionan, el reconocimiento a estos 
hombres de todos los derechos que les permitirían contribuir de manera efi-
caz al progreso del pensamiento”66. Lo razonable admite grados y niveles, 
a diferencia de lo que pasa con la oposición tajante entre lo racional y lo 
irracional.

A partir de esta noción de lo razonable resultaría posible y viable, a jui-
cio de Perelman, contar con buenas razones y con argumentos suficientes 
para creer en los derechos humanos y para luchar por su realización. En 
nuestra época es razonable pensar que cada ser humano posee una dignidad 
intrínseca y ciertos derechos básicos, puesto que es ésta la convicción com-
partida por la humanidad civilizada y cuenta con el respaldo del “auditorio 
universal”, la noción a la que recurre Perelman para determinar lo que es 
razonable, al igual que los niveles menores o mayores de “razonabilidad”. 
No se trata por cierto de un auditorio efectivo, sino de una hipótesis, que 
cumple en la práctica una función similar a otras ficciones como la voluntad 
general, la condición originaria, la comunidad ideal de comunicación, etc.67. 

La propuesta de Perelman resulta sugeridora, puesto que invita a ubicar 
la problemática de los derechos humanos en el terreno de la lógica argumen-
tativa, de la discusión y del diálogo: recuerda que la búsqueda de buenas ra-
zones, o de razones suficientes y eficaces para que se respeten los derechos, 
constituye una tarea inagotable. Si embargo, existen ciertas dudas en cuanto 
a la eficacia de esta apelación a lo “razonable” para dirimir conflictos entre 
derechos, fijar prioridades cuando es necesario escoger entre un derecho u 
otro. ¿Será más razonable un modelo de justicia social como el planteado 
por Rawls, o una idea de justicia centrada exclusivamente en los derechos? 
¿Será más razonable privilegiar el derecho a la libertad de expresión, o el 
derecho a la intimidad? ¿La pena de muerte es incompatible con el derecho 
a la vida, o constituye un instrumento eficaz para garantizar el orden social 
y alejar los crímenes contra la vida? Si nos remitimos al auditorio universal, 
la posibilidad de encontrar una respuesta satisfactoria no mejora demasiado, 
puesto que, al igual de lo que pasaba en la ficción de la posición originaria, 
encontraremos partidarios igualmente convencidos y dispuestos a sustentar 



319

El historicismo

con buenas razones y con argumentos sólidos la prioridad de la justicia o 
la prioridad de la libertad, la conveniencia de eliminar la censura para el 
derecho a la libertad de expresión o la necesidad de proteger a la juventud. 
Se podría pensar que las razones son “buenas” en la medida en que resultan 
eficaces y resuelven el debate; pero no siempre las posturas y tesis que salen 
ganando son las más justas, como lo demuestra la justificación con “buenas 
razones” de la institución de la esclavitud, de la conquista y depredación del 
nuevo mundo, de la descriminación jurídica y política de la mujer, etc.68.

Notas

1	 Studi hegeliani, Einaudi, Torino, 1981, p. 3.
2	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke 12, ed. cit., p. 389.
3	 “La expresión derecho natural, que ha llegado a ser de uso común en la teoría del derecho 

–leemos en el parágrafo 502 de la Enciclopedia de las ciencias filosóficas– resulta ambigua 
por el doble sentido que encierra: de un lado, que el derecho está presente de manera natural 
inmediata (in unmittelbarer Naturweise); del otro, se entiende que se determina por medio de la 
naturaleza de la cosa, es decir por medio del concepto. El primer sentido es el que se impuso con 
anterioridad, de manera que a la vez se imaginó un estado de naturaleza, en el que el derecho 
natural debía tener vigencia; al contrario la condición de la sociedad y del Estado parecía exigir 
y llevar consigo una limitación de la libertad y un sacrificio de los derechos naturales. Pero en 
realidad el derecho y todas sus determinaciones se fundan sólo en la libre personalidad, una 
autodeterminación que constituye lo opuesto de la determinación de la naturaleza. El derecho 
de la naturaleza es por lo tanto la existencia de la fuerza y el imperio de la violencia; y el estado 
de naturaleza es una condición de violencia y ausencia de derecho, del que no se puede decir 
nada más que hay que salir de él. Al contrario, sólo en el estado social el derecho tiene su reali-
dad; y lo que debe ser limitado y sacrificado es más bien el albedrío y el imperio de la violencia 
propios del estado de naturaleza”. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, Werke 
10, ed. cit., par. 502, pp. 311-312.

4	 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Ullstein, Frankfurt-Berlin-Wien, 1972, 
p. 66.

5	 G. W. F. Hegel, Behandlusgsarten des Naturrechts, Frühe politische Systeme, Ullstein, Frankfurt-
Berlin-Wien, 1974, pp. 132-134.

6	 M. Riedel, “Dialettica nelle istituzioni. Sulla struttura logica e sistematica della Filosofía del di-
ritto di Hegel”, Filosofia e societá in Hegel, Quaderni di verifiche 2, Trento, 1977, p. 39.

7	 “En relación con el elemento histórico en el derecho positivo –sostiene el autor– Montesquieu 
ha indicado la visión histórica verdadera y el auténtico punto de vista filosófico, al considerar la 
legislación en general y sus particulares determinaciones no de manera aislada y abstracta, sino 
como el momento dependiente de una totalidad, en relación con todas las demás determinaciones 
que constituyen el carácter de una nación y de una época; gracias a esta conexión ellas adquieren 
su auténtico significado y por ende su justificación (Rechtfertigung)”. G. W. F. Hegel, Grundlinien 
der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 20.

8	 Ibíd., p. 21.



320

Angelo Papacchini

9	 Por ejemplo, los conventos cumplieron una función esencial como centros de cultura en los siglos 
más oscuros de la historia de Europa. Sin embargo, a quienes apelan a estos méritos para justificar 
su conservación se podría contestar que “bajo circunstancias completamente diferentes se han 
vuelto superfluos e inadecuados”. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. 
cit., pp. 21-22. La crítica contra la tendencia a apelar a los “derechos antiguos”, más que al dere-
cho filosófico y a la razón, se expresa también con particular claridad en el comentario a las actas 
de la dieta de Württemberg, en el que Hegel respalda la actitud del rey y cuestiona la conducta 
de muchos de los representantes de la asamblea. Estos últimos siguen apelando a los antiguos 
derechos, es decir a privilegios hondamente arraigados en la historia de Alemania; en cambio el 
rey, quien se atreve a promover cambios desde arriba, apela a la razón y a los ideales surgidos 
de las grandes revoluciones burguesas (libertad civil, igualdad frente a la ley, etc.), precisamente 
para cuestionar la conveniencia de conservar estos privilegios claramente incompatibles con el la 
concepción moderna del Estado y del derecho. Cfr. Hegel - Il dominio della politica, antología de 
textos a cargo de N. Merker, Editori Riuniti, Roma, 1980, pp. 335-372.

10	 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 12.
11	 M. Riedel, “Natur und Freiheit in Hegels Rechtsphilosophie”, en Materialien zu Hegels Rechts-

philosophie, Band 2, Suhrkamp, Frankfurt, 1975, pp. 110-111.
12	 “La libertad es una determinación fundamental de la voluntad, del mismo modo que el peso es 

una determinación fundamental de los cuerpos”. Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., 
p. 25.

13	 Ibíd., p. 45.
14	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 23.
15	 “La destinación del hombre es la razón pensante: el pensar en general constituye su simple deter-

minación y por esto se diferencia del animal”. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik I, Werke 5, 
ed. cit., p. 132.

16	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 38.
17	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke 12, ed. cit., p. 95.
18	 G. W. W. Hegel, Vorlesungen über di Geschichte der Philosophie III, Werke 20, ed. cit., p. 312.
19	 G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, Werke 8, ed. cit., p. 80.
20	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, Werke 20, ed. cit., pp. 

307-308.
21	 Igualmente tautológica parecería la expresión “mi propio pensamiento”, puesto que de verdad 

nadie puede pensar por nosotros mismos. Sin embargo, al igual que en la identidad entre pensa-
miento y libertad, mientras en algunos casos resulta apropiado sostener que el individuo se guía 
por sus propios pensamientos, en otras parecería como si reflejara pasivamente opiniones e ideas 
de los demás. Existen por ende niveles y grados en esta capacidad de seguir el propio pensamiento 
y en la capacidad de pensar de manera más o menos libre.

22	 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 73.
23	 Ibíd., pp. 3-4.
24	 Ibíd.,p. 280.
25	 “Todas las cosas –añade el autor– pueden transformarse en propiedad del hombre porque éste es 

voluntad libre y como tal en y por sí, mientras que lo que está frente a él no posee esta propiedad. 
Cada cual tiene por lo tanto el derecho a superar-conservando (aufheben) la cosa y a convertirla 
en algo suyo [...]. Sólo la voluntad es la instancia infinita y absoluta; en cambio todos los demás 
entes son sólo relativos. Por esto, por medio de la apropiación se afirma la grandeza de mi vo-
luntad frente a las cosas y se pone de manifiesto que éstas no son en y para sí, no poseen un fin 
propio. Esta manifestación acontece cuando le atribuyo a la cosa un fin diferente del que ésta tiene 



321

El historicismo

inmediatamente: en cuanto es mi propiedad, le confiero a lo viviente otra alma de la que tenía, 
dándole mi propia alma”. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 57. 
La base metafísica de este derecho del ser humano de apropiarse de la naturaleza se inscribe así 
en una convicción fuertemente arraigada en la tradición occidental, que se remonta al relato del 
Génesis, según la cual el universo habría sido creado en función de este fin absoluto y último que 
es la naturaleza humana, la que gozaría por consiguiente del derecho absoluto e incondicionado 
de imponer su voluntad a los demás entes que habitan el universo.

26	 Ibíd., p. 54.
27	 Algunos autores iusnaturalistas subrayaban el carácter “natural” del derecho de propiedad con el 

fin de asegurarle cierta independencia frente a cualquier intervención externa y en especial frente 
a las extralimitaciones del Estado, una institución “artificial” y no inscrita en la naturaleza. Para 
Hegel, en cambio, la propiedad privada es un producto de la cultura.

28	 Gracias a la formación “la determinación de que algo es mío recibe una exterioridad existente 
por sí y deja de estar limitada a mi estado presente en este espacio y en este tiempo, o al objeto 
presente de mi saber y querer”. Ibíd., pp. 64-65.

29	 “Sólo por medio del perfeccionamiento de su propio cuerpo y espíritu, esencialmente porque su 
autoconciencia se percibe como libre, el individuo se toma en posesión y deviene propiedad de 
sí mismo frente a los demás [...]. Puesto que en su existencia inmediata el cuerpo no es adecuado 
al espíritu, es necesario que éste lo tome en posesión para que sea su órgano dócil y su medio 
animado”. Ibíd., p. 65. 

30	 D. Losurdo, Tra Hegel e Bismark, Editori Riuniti, Roma, 1983, p. 21731 G. W. F. Hegel, Grund-
linien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 60.

32	 Ibíd., p. 60.
33	 Ibíd., p. 60.
34	 “En una comunidad de bienes, donde se le diera satisfacción a las necesidades de manera uni-

versal y permanente –escribe en la Fenomenología del espíritu– acontece o que cada cual recibe 
aquello de lo que tiene necesidad, y entonces esta desigualdad contradice la esencia de la con-
ciencia, cuyo principio es la igualdad de los individuos singulares; o en cambio, siguiendo este 
último principio, se realiza una distribución igualitaria, y entonces la parte que recibe no tiene esa 
relación a la necesidad, que constituye sin embargo su concepto”. Phänomenologie des Geistes, 
Ullstein, Frankfurt, 1973, p. 243.

35	 “La afirmada legitimidad de la esclavitud [...] así como la legitimidad de una dominación como 
mera dominación en general, y toda visión histórica sobre el derecho de esclavitud y dominación 
se funda en el punto de vista que considera al hombre como ser natural (Naturwesen), de acuerdo 
con una existencia [...] no apropiada a su concepto. En cambio la afirmación de la injusticia ab-
soluta de la esclavitud apela de manera firme y clara al concepto del hombre en cuanto espíritu, 
libre en sí”. Si bien ambas posiciones resultan unilaterales, puesto que la segunda considera al 
hombre “libre por naturaleza”, es evidente que la posición del autor es contraria a la conservación 
de la esclavitud, puesto que “el hombre en y para sí no ha sido destinado a la esclavitud”. G. W. F. 
Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., pp. 65-66.

36	 Ibíd., p. 73.
37	 “Die Weltgeschichte ist nichts als die Entwicklung des Begriffes der Freiheit”. G. W. F. Hegel, 

Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte - Werke 12, ed. cit., pp. 539-540.
38	 Si bien desde los orígenes de la historia y de la cultura el ser humano despliega libremente sus 

capacidades intelectivas, tanto para dominar la naturaleza como para consolidar y perfeccionar los 
lazos sociales, de hecho sólo en los dos últimos siglos aparece en la conciencia de la humanidad 



322

Angelo Papacchini

la idea de que el “pensar libre”, la propiedad privada y la libertad frente al Estado representan 
derechos de cada individuo.

39	 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 115. Como bien lo anota 
Habermas, la noción de subjetividad incluye en este caso el reconocimiento del individualismo, 
del derecho de crítica y de la autonomía de la acción: con la consolidación de la libertad subjetiva 
“la peculiaridad infinitamente particular puede hacer valer sus pretensiones”, mientras que “el 
principio del mundo moderno exige que aquello que cada cual ha de reconocer se le muestre como 
justificado”. J. Habermas, Op. cit., p. 29.

40	 “Esta libertad subjetiva o moral –subraya el autor– es lo que se denomina propiamente libertad 
en el sentido europeo. En virtud del derecho a esta libertad el hombre debe poseer propiamente el 
conocimiento de la diferencia entre el bien y el mal en general. Las determinaciones religiosas o 
éticas no deben obligar solamente como leyes externas o como prescripciones de una autoridad; 
ellas deben tener también adhesión, reconocimiento y fundamentación en el corazón, disposición 
de ánimo y conciencia de quien debe cumplirlas. La subjetividad del querer en sí mismo es fin 
en sí, un momento absolutament¡e esencial”. G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften III, Werke 10, ed. cit., par.503, pp. 312-313.

41	 Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 13.
42	 Ibíd., p. 70.
43	 Hegel menciona los aportes del mundo romano, anotando que su espíritu frío, prosaico y realista 

era el más apropiado para que una institución de esta naturaleza lograra consolidarse. Destaca 
también los aportes del Cristianismo, que si bien pregona al inicio ideales comunitarios contrarios 
a la propiedad privada, contribuye de manera indirecta a la consolidación de este derecho por me-
dio de la idea del valor universal de la persona. Gracias al mensaje cristiano la noción de persona, 
que designaba al inicio un disfraz o “máscara” vacía, se enriquece con una dimensión interior; 
con lo que se abre el camino a la justificación posterior de la apropiación privada en el interior del 
ethos burgués, en el que la reivindicación de una esfera privada y exclusiva adquiere un valor tan 
sagrado como la libertad de pensamiento o el derecho del individuo a buscar felicidad y goce a su 
manera.

44	 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 117.
45	 Ibíd., p. 118.
46	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über Rechtsphilosophie, citadas de D. Losurdo, Tra Hegel e Bismark, 

ed. cit., p. 231. 
47	 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 116.
48	 Lo que significa también que el desarrollo de la filosofía, la actividad libre por excelencia, presu-

pone la superación de “la angustia de las pulsiones primarias”. G. W. F. Hegel, Vorlesungen über 
die Geschichte der Philosophie I, ed. cit., p. 70.

49	 Ibíd.
50	 “¡Qué colosal error el estar obligado a reconocer y sancionar, en los derechos del hombre, a la so-

ciedad burguesa moderna, a la sociedad de la industria, de la concurrencia general, de los intereses 
privados persiguiendo libremente sus fines, de la anarquía, de la individualidad natural y espiritual 
que ha llegado a ser extraña a sí misma, y el querer, posteriormente, anular en ciertos individuos 
las manifestaciones de esta sociedad y adornar a la antigua la cabeza de esta sociedad!” K. Marx, 
La sagrada familia, Akal, Madrid, 1977, p. 139.

51	 K. Marx, La sagrada familia, ed. cit., p. 130. 
52	 K. Marx, “Crítica del programa de Gotha”, en Marx-Engels, Obras escogidas, Editorial Progreso, 

Moscú, 1975.



323

El historicismo

53	 “Si, en estos tiempos del Kulturkampf, se quería recordar al liberalismo sus viejas consignas, sólo 
podía hacerse, naturalmente, de este modo: todo el mundo tiene derecho a satisfacer sus necesida-
des religiosas, lo mismo que a hacer sus necesidades físicas sin que la policía tenga que meter las 
narices en ello. Pero el Partido Obrero, aprovechando la ocasión, tenía que haber expresado aquí 
su convicción de que ‘la libertad de conciencia’ burguesa se limita a tolerar cualquier género de 
libertad de conciencia religiosa, mientras que él aspira, por el contrario, a liberar la conciencia de 
todo fantasma religioso”. Ibíd., pp. 344-345.

54	 Como ya lo vimos en el capítulo quinto, Marx destaca el carácter históricamente progresivo de “la 
disolución de la vieja sociedad y la disolución del feudalismo”, propiciada y llevada a cabo por 
las revoluciones burguesas. Al separar la esfera del hombre privado de la esfera pública, la eman-
cipación política rompe con la relación inmediata, propia de la sociedad feudal, entre la esfera de 
la producción y la esfera política: las relaciones de la sociedad civil dejan de tener un carácter di-
rectamente político. Las complejas estratificaciones jerárquicas de la sociedad feudal, que tenían 
reconocimiento y consecuencias políticas, se disuelven en una multiplicidad de individuos que a 
pesar de las diferencias en cuanto a riquezas y propiedades son reconocidos como partícipes por 
igual de la ciudadanía. Las desigualdades quedan al margen y no tienen una significación política 
directa. El proceso a través del cual el Estado adquiere autonomía frente a la sociedad civil coin-
cide con la completa y absoluta independencia de la sociedad civil como una esfera autónoma, 
donde rige el más absoluto egoísmo y materialismo. Esta separación representa de todas formas 
un progreso frente a la unidad indiferenciada de la sociedad feudal y crea las condiciones para la 
emancipación humana, concebida por Marx como la superación, en una unidad superior y más 
rica, de la escisión entre burgués y ciudadano.

55	 M. Atienza, Marx y los derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983, p. 158.
56	 N. Bobbio, El problema de la guerra y las vías de la paz, Gedisa, Barcelona, 1982, p. 122.
57	 Ibíd., p. 133.
58	 “La Declaración Universal de los derechos del Hombre representa la manifestación de la única 

prueba por la que un sistema de valores puede considerarse humanamente fundamentado y por 
tanto reconocido; y dicha prueba es el consenso general sobre su validez. Los iusnaturalistas ha-
brían hablado de consensus omnium gentium o humani generis”. Ibíd., p. 131.

59	 En las discusiones del coloquio sobre derechos humanos en el que Bobbio presentó y defendió 
uno de los ensayos que estamos analizando, el autor confesó que unos de los supuestos de su posi-
ción polémica era la convicción de que la filosofía se reducía a menudo a mera ideología. “Si bien 
en mi relación no he expresado la idea de que la filosofía no es nada más que ideología, en verdad 
es esto lo que pienso, en especial en relación con aquellos filósofos –y los hay muchos– que re-
servan a la filosofía la tarea de salvar a la humanidad”. Este juicio sería por lo demás una simple 
constatación, basada en las extrapolaciones arbitrarias, en las generalizaciones y afirmaciones no 
verificadas y no verificables, en la transformación de preferencias subjetivas en valores últimos, 
etc. Cfr. Le fondement des droits de l’homme, Actes des entretiens de l’Aquila (14-19 septiembre 
1964), La nuova Italia, Firenze, 1966, p. 189.

60	 Ch. Perelman, “Peut-on fonder les droits de l’homme?”, en Le fondement des droits de l’homme, 
Actes des entretiens de l’Aquila, (14-19 septiembre 1964), ed. cit., p. 10.

61	 Perelman aclara sin embargo que “no existe una ontología ajena a todo juicio de valor, por lo me-
nos implícito”. En realidad “el intento de fundar normas a partir de una ontología no consiste en 
una deducción de un deber ser de un ser, de un sollen a partir de un sein, sino en la estructuración 
de estas normas a partir de una visión de lo real indisociable de una puesta en relieve, por ende de 
una valorización, sea de determinados entes como de determinados aspectos del ser”. Ibíd., p. 14.

62	 Ibíd., p. 11.



324

Angelo Papacchini

63	 Como ejemplos de un fundamento absoluto y evidente de por sí Perelman menciona los supuestos 
básicos del empirismo y del racionalismo, la apelación del positivismo jurídico al poder legisla-
tivo del Estado o a la Grundnorm como criterio último y absoluto, etc. Al mismo tiempo el autor 
aclara que el desmoronamiento del positivismo jurídico frente a la experiencia del nazismo no 
justifica de ninguna manera recaer en la forma de absolutismo propia de la tradición iusnaturalista.

64	 Ibíd., p. 15.
65	 Ibíd., p. 16.
66	 Ibíd.,p. 17.
67	 El auditorio universal puede ser pensado como una idea guía, con la que es necesario confron-

tar idealmente teorías, argumentos y tesis filosóficas. “Las soluciones contingentes y claramente 
perfectibles presentadas por los filósofos –prosigue el autor– sólo podrán tener la pretensión de 
la razonabilidad en la medida en que estén sometidas al auditorio universal, constituido por el 
conjunto de los hombres normales y competentes para juzgar”. Ibíd., p. 16.

68	 Es buena la objeción de Koyré al carácter conservador de una teoría como la de Perelman, que 
apela a la racionalidad impregnada en las instituciones: “el precedente es el pasado, la tradición 
fundada sobre el juicio de aquellos que nos han precedido. Parece razonable admitir que aquellos 
han sido tan razonables como nosotros y creer que no somos los primeros en usar la razón. Me 
pregunto, sin embargo, si no se va demasiado lejos al afirmar que el argumento fuerte se basa 
siempre en precedentes. ¿No llegaríamos, de esta forma, a rechazar toda modificación radical, 
toda ruptura con el pasado, con la tradición? ¿Qué argumento podrían esgrimir los innovadores ‑ 
el Decálogo, Sócrates, Cristo ‑ para defender su causa?”. Ch. Perelman, “L’ideal de rationalité et 
la regle de justice”, Le champ de l’argumentation, 1970, p. 304.



ACÁPITE FINAL

Este recorrido acerca de los diferentes modelos de fundamentación pone 
de manifiesto la complejidad del problema. Sin duda es más fácil predicar 
los derechos que justificarlos. Sin embargo, la dificultad de la tarea no de-
bería servir de argumento para descalificar sin más el problema del funda-
mento o para reducirlo a una cuestión de competencia exclusiva de filósofos 
sin oficio, que siguen empecinados en la solución de un problema insoluble 
teóricamente y sin mayores implicaciones prácticas. Creo, al contrario, que 
el horizonte teórico y ético con base en el cual se sustentan los derechos 
influye de manera significativa en la aplicación práctica de los mismos.  
En caso de conflictos entre derechos antagónicos –entre vida y dignidad, 
entre derechos sociales y derechos de la esfera individual, entre demandas 
de bienestar y ampliación de la democracia– las soluciones sustentadas en 
una concepción utilitarista diferirán de manera sustancial de las que ofrez-
ca quien se inspira en el enfoque neo-kantiano o en la teoría iusnaturalista 
clásica. Esto significa que el horizonte teórico desde el que se conciben y 
justifican las libertades básicas determina al mismo tiempo el alcance de un 
derecho específico, su valor relativo y su eventual prioridad en relación con 
otros derechos y libertades. Por consiguiente, el problema del fundamento 
sigue conservando validez y sentido incluso en un contexto en el que la 
lucha apremiante por la defensa de los derechos básicos parecería aconsejar 
que se dejara para tiempos mejores las cuestiones relativas a su fundamen-
tación y justificación.

En este libro me he limitado a evaluar de manera crítica teorías y mo-
delos que a mi juicio han jugado un papel importante en la justificación 



326

Angelo Papacchini

de los derechos y que siguen influyendo en el debate actual. Espero poder 
presentar en un futuro no muy lejano los resultados de un trabajo investi-
gativo, todavía inacabado, en el que intento articular los derechos con las 
necesidades, apoyándome en una reconstrucción de la dialéctica del reco-
nocimiento. Me propongo sustentar en ese trabajo el imperativo kantiano 
relativo al respeto de la dignidad humana sobre las exigencias de recono-
cimiento y desde la dinámica inmanente que alimenta la consolidación de 
la cultura: más que como un simple “hecho de la razón”, el imperativo del 
respeto podría legitimarse en ese largo proceso de experimentación por en-
sayo y error, gracias al cual el ser humano ha venido descubriendo formas 
menos violentas de resolver los conflictos y maneras más civilizadas de 
satisfacer su pulsión originaria de reconocimiento. Ese trabajo se inscribe 
en el horizonte historicista y tiene una fuerte deuda con la obra de Hegel. 
Se trata, sin embargo, de una reconstrucción bastante libre de la dialéctica 
del reconocimiento, que toma como punto de partida el célebre texto de la 
Fenomenología del espíritu, pero sobre todo los procesos y luchas por el re-
conocimiento de grupos, individuos y pueblos, que han marcado la historia 
más reciente de la humanidad.



BIBLIOGRAFÍA

Obras de carácter general sobre derechos humanos

J. BALLESTEROS (ed.), Derechos humanos, Tecnos, Madrid, 1992.
N. BOBBIO, El problema de la guerra y las vías de la paz, Gedisa, Barcelona, 

1982.
__________ L’etá dei diritti, Einaudi, Torino, 1990.
B. BOURGEOIS, Philosophie et droits de l’homme, PUF, Paris, 1990.
R. BRANDT, Teoría ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982.
A. CASSESE, Los derechos humanos en el mundo contemporáneo, Ariel, Barce-

lona, 1991.
R. DENKER, Elucidaciones sobre la agresión, Amorrortu, Buenos Aires, 1973.
J. FERRATER MORA - P. COHN, Ética aplicada. Del aborto a la violencia, 

Alianza Editorial, Madrid, 1983.
R. DWORKIN, Los derechos en serio, Ariel, Barcelona, 1984.
__________ El dominio de la vida, Ariel, Barcelona, 1994
E. FERNÁNDEZ, Teoría de la justicia y derechos humanos, ed. Debate, Madrid, 

1984.
G. GALLÓN (ed.), Derechos humanos y conflicto armado en Colombia, Comisión 

Andina de Juristas, Bogotá, 1991.
L. J. GONZÁLEZ, Ética ecológica para America Latina, El Buho, Bogotá, 1991. 
H. L. HART, “Existen derechos naturales?”, en Filosofía política, A. Quinton, F. 

C. E., México, 1974.



328

G. HOYOS VÁSQUEZ, Derechos humanos, ética y moral, Ediciones de Viva la 
ciudadanía, Bogotá, 1995.

R. JARAMILLO VELEZ, “Tolerancia e Ilustración”, Derechos humanos, Argu-
mentos 28/29, Bogotá, 1992.

J. LADRIÉRE, “Les droits de l’homme et l’historicité”, en Vie sociale et destinée, 
Duculot, Gembloux, 1973.

M. MADRID MALO, Los derechos humanos en Colombia, Esap, Bogotá, 1989.
__________ Estudio sobre el derecho a la objeción de conciencia, Defensoría del 

pueblo, Bogotá, 1994.
C. E. MALDONADO, Hacia una fundamentación filosófica de los derechos hu-

manos, Esap, Bogotá, 1994.
A. I. MELDEN, Los derechos y las personas, F. C. E., México, 1980.
MORTON E. WINSTON, The Philosophy of Human Rights, Wadsworth, Bel-

mont, 1988.
C. MOTTA (compiladora), Ética y conflicto, Tercer Mundo Editores - Ediciones 

Uniandes, Bogotá, 1995.
J. MUGUERZA y otros autores, El fundamento de los derechos humanos, ed. De-

bate, Madrid, 1989.
C. S. NINO, Ética y derechos humanos, Paidós, Buenos Aires, 1984.
T. PAINE, I diritti dell’uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978.
A. PAPACCHINI, “Una reflexión sobre el derecho a la vida y la dignidad humana 

desde America Latina”, Ética en America Latina, Universidad S. Tomás, Bo-
gotá, 1990.

__________ “Derechos del hombre y revolución”, Praxis filosófica, Nueva serie, 
no.1, 1990.

__________ “Un sistema de valores para nuestra situación y para nuestro tiempo”, 
en Valores para una ética ciudadana, Universidad del Valle, Cali, 1993.

__________ Los derechos humanos en Kant y Hegel, Universidad del Valle, Cali, 
1993. 

G. PECES - BARBA, Derechos fundamentales, Facultad de Derecho de la Univer-
sidad Complutense, Madrid, 1983.

__________ Escritos sobre derechos fundamentales, Eudema, Madrid, 1988.
__________ Los valores superiores, Tecnos, Madrid, 1984.
C. PERELMAN, “Peut-on fonder les droits de l’homme?”, en Les fondements des 

droits de l’homme, La Nuova Italia, Firenze, 1966.
A. ENRIQUE PÉREZ LUÑO, Los derechos humanos, significación, estatuto jurí-

dico y sistema, Universidad de Sevilla, 1979.
__________ Derechos humanos. Estado de derecho y constitución, Tecnos, Ma-

drid, 1984.



329

G. T. RINCÓN, El derecho fundamental a la paz - Una propuesta desde la ética, 
Esap, Bogotá,1995.

L. PRIETO SANCHÍS, Estudios sobre derechos fundamentales, Editorial Debate, 
Madrid, 1990. 

T. REGAN, I diritti animali, Garzanti, Milano, 1990.
R. SÁNCHEZ, Poder y medio ambiente, Instituto para el desarrollo de la demo-

cracia, Bogotá, 1994. 
R. UPRIMNY, La dialéctica de los derechos humanos en Colombia, Fundación 

universitaria autónoma de Colombia, Bogotá, 1992
D. URIBE VARGAS, La tercera generación de los derechos humanos y la paz, 

Plaza & Janés, Bogotá, 1986. 
M. VILLEY, “Polémique sur les droits de l’homme”, Les Etudes Philosophiques, 

No.2, 1986.
J. WALDROM (ed.), Theories of Rights, Oxford University Press, 1992.
M. E. WINSTON (ed.), The Philosophy of Human Rights, Wadsworth, Belmont, 

1988.
E. ZULETA, Colombia: violencia, democracia y derechos humanos, Altamir Edi-

ciones, Bogotá, 1991.
AUTORES VARIOS, Los derechos del hombre - Estudios y comentarios en torno 

a la nueva declaración universal, F. C. E., México - Buenos Aires, 1949. 
__________ El derecho de ser hombre, Tecnos/Unesco, Madrid, 1984.
__________ Los fundamentos filosóficos de los derechos humanos, Serbal/Unesco, 

Barcelona, 1985.
__________ Las dimensiones internacionales de los derechos humanos I, II, III, 

Serbal/Unesco, Barcelona, 1984.
__________ Colombia: Violencia y democracia, Universidad Nacional de Colom-

bia, Derechos humanos y modernidad (C. A. Martínez, E. Varela ed.), Cali, 
1989.

Tradición liberal

A. ARENDT, Sobre la revolución, Alianza Editorial, Madrid, 1988.
__________ Los orígenes del totalitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1982.
I. BERLIN, “Dos conceptos de libertad”, en La filosofía política (A. Quinton ed.), 

F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1974.
CONDORCET, Bosquejo de un cuadro histórico de los progresos del espíritu hu-

mano, Ed. Nacional, Madrid, 1980.
B. CONSTANT, Principios de Política, Aguilar, Madrid, 1970.



330

__________ “Discorso sulla libertá degli antichi paragonata a quella dei moderni”, 
tr. it. P. Fea, en Il pensiero politico, Antología de textos a cargo de U. Cerroni, 
Editori Riuniti, Roma, 1975.

R. DWORKIN, “El liberalismo”, en Moral pública y privada (S. Hampshire), F. 
C. E., México, 1983.

E. FERNÁNDEZ, La obediencia al derecho, Ed. Civitas, Madrid, 1987.
F. HAYEK, Camino de servidumbre, Alianza Editorial, Madrid, 1976.
J. HOSPERS, “The libertarian Manifesto”, en Justice - Alternative political pers-

pective (J. P. Sterba ed.), Wadsworth Publishing Company, Belmont, 1992.
H. LASKI, El liberalismo europeo, F. C. E., México, 1953.
J. S. MILL, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977.
__________ Del gobierno representativo, Tecnos, Madrid, 1965.
K. POPPER, La sociedad abierta y sus enemigos, Paidós, Buenos Aires, 1967.
A. SMITH, Indagine sulla natura e le cause della ricchezza delle nazioni, tr. F. 

Bartoli, Mondadori, Milano, 1973.
__________ Ph. Nemo, La société de droit selon F. A. Hayek, P. U. F., Paris, 1988.
AUTORES VARIOS, Liberalism and its Critics (ed. by J. Sandel), New York Uni-

versity Press, New York, 1984.

Utopías y revolución francesa 

T. CAMPANELLA, La cittá del Sole, Scritti scelti di G. Bruno e T. Campanella, 
Unione tipografico-editrice Torinese, Torino, 1949.

J. C. DAVIS, Utopía y la sociedad ideal, F. C. E., México, 1985. 
M. GAUCHET, La Révolution des droits de l’homme, Gallimard, Paris, 1989.
MORELLY, Codice della Natura, Editori Riuniti, Roma, 1975.
T. MORO, Utopía, Alianza editorial, Madrid, 1985.
A. L. MORTON, Las utopías socialistas, Ed. Martínez Roca, Barcelona, 1970.
A. PAPACCHINI, “Los derechos del hombre en la Ciudad del sol”, Gaceta de 

Colcultura, Bogotá, 1995.
M. ROBESPIERRE, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma, 1984.
J. ROUX, “Il manifesto degli enragés”, Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet, 

Editori Riuniti, Roma, 1976.
A. SOBOUL, Las clases sociales en la Revolución Francesa, ed. Fundamentos, 

Madrid, 1971.



331

Socialismo y marxismo 

K. MARX, “Zur Judenfrage”, Marx-Engels Werke I, Dietz Verlag, 1970.
__________ Oekonomisch-philosophische Manuskripte, Reclam, Leipzig, 1970.
__________ Escritos de juventud, F. C. E. México, 1982. 
MARX-ENGELS, Obras escogidas, Editorial Progreso, Moscú, 1975.
M. ATIENZA, Marx y los derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983.
G. G. BRENKERT, Marx’s ethics of freedom, Routledge & Kegan Paul, London, 

1984.
G. D. H. Cole, Storia del pensamiento socialista, Laterza, Bari, 1977.
A. CORNU, K. Marx y F. Engels, Platina Stilcograf, Buenos Aires, 1965.
G. DELLA VOLPE, Rousseau y Marx, Martínez Roca, Barcelona, 1978.
A. HELLER, Per una teoria marxista del valore, Editori Riuniti, Roma, 1974.
L. KOLAKOWSKI, Marxismo. Utopia e antiutopia, Feltrinelli, Milano, 1981.
V. I. LENIN, Acerca de la gran revolución socialista de octubre, ed. Progreso, 

Moscú, 1972.
D. LOSURDO, Hegel, Marx e la tradizione liberale, Editori Riuniti, Roma, 1988.
G. MARRAMAO, Marxismo e revisionismo in Italia, De Donato, bari, 1971.
E. B. PASUKANIS, Teoría general del derecho y marxismo, ed. Labor, Barcelona, 

1976.
S. PETRUCCIANI, “Tre concetti di libertá”, Critica marxista no.1, Roma, 19992.
J. PLAMENATZ, Karl Marx’s philosohy of man, Clarendon Press, Oxford, 1975.
A. VEGUÉROV, A. Danilévich, Derecho, moral y personalidad, ed. Progreso, 

Moscú, 1987.
AUTORES VARIOS, Socialismo y ética: textos para un debate (ed. V. Zapatero), 

Editorial Pluma-Debate, Madrid - Bogotá, 1980.
AUTORES VARIOS, Droit et liberté selon Marx, P. U. F., Paris, 1986.

Welfare state y políticas de bienestar

W. ABENDROTH, E. FOTSTOFF y K. DOEHRING, El Estado social, Centro de 
estudios constitucionales, Madrid, 1986. 

B. ACKERMAN, Social Justice in the Liberal State, Yale University, New Haven, 
1980.

L. BALBO, “Le politiche sociali, i diritti di cittadinanza: riflessioni su un percorso 
e una mappa”, Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988.



332

A. CORTINA, “Presupuestos morales del Estado social de derecho”, en C. Motta 
(compiladora), Ética y conflicto, Tercer Mundo Editores - Ediciones Uniandes, 
Bogotá, 1995.

A. EVERS, “La politica sociale in transizione”, Democrazia e diritto, nos 2-3, 
1988.

M. FISK, “Rights in Social Context”, Journal of Social Philosophy, 23, #2, 1992.
__________ The State and Justice, Cambridge University Press, 1989.
A. GUTMANN (ed.), Democracy and the Welfare State, Princeton, P. U. P., 1988.
J. HABERMAS, “Un modelo del compromiso del Estado social”, Teorema, vol. 

XIII, Universidad Complutense, Madrid, 1983.
F. A. HAYEK, Derecho, legislación y libertad, vol. II, El espejismo de la justicia 

social, Unión Editorial, Madrid, 1979.
H. HELLER, Más allá de la justicia, ed. Crítica, Barcelona, 1990.
L. HIERRO, “¿Derechos humanos o necesidades humanas? Problemas de un con-

cepto”, Sistema, no.46, 1982.
D. LYONS, Ética y derecho, Ariel, Barcelona, 1989.
T. H. Marshall, “Citizenship and Social Class”, en States and Societies (ed. by D. 

Held), Basil Blackwell - The open University, Oxford, 1990.
D. MOON (ed.), Responsability, Rights and Welfare, Westview Press, Boulder, 

1989.
S. M. MCMURRIN (ed.), Libertad, igualdad y derecho, Ariel, Barcelona, 1988.
R. NOZICK, Anarquía, Estado y Utopía, F. C. E., México, 1988. 
A. SEN, “Property and Hunger”, Economics and Philosophy, 4, #1, 1988.
__________ Sobre ética y economía, Alianza Editorial, Madrid, 1989.
A. VARIOS, Neoliberales y pobres. El debate continental por la justicia, Correa, 

Bogotá, 1993.

Tradición democrática 

N. BOBBIO, “Rappresentanza e interessi”, en Rappresentanza e democrazia, La-
terza, Bari, 1988.

__________ El futuro de la democracia, F. C. E., México, 1986.
U. CERRONI, Regole e valori nella democrazia, Editori Riuniti, Roma, 1989.
“Esencia y valor de la democracia”, en La libertad de los modernos, Martínez 

Roca, Barcelona, 1972.
I. FETSCHER, La filosofia politica di Rousseau, Feltrinelli, Milano, 1972.
L. FERRY - A. RENAUT, Philosophie politique - 3 - Des droits de l’homme á 

l’idée républicaine, P. U. F., Paris, 1988.



333

F. H. HINSLEY, El concepto de soberanía, Nueva colección Labor, Barcelona, 
1972.

G. MOSCA, “La classe politica” en La sociologia del potere (F. Ferrarotti ed.), 
Laterza, Bari, 1973.

J. J. ROUSSEAU, Du contrat social, Garnier-Flammarion, Paris, 1966.
G. SARTORI, Teoría de la democracia, Alianza Universidad, Madrid, 1988.
J. SCHUMPETER, “Dos conceptos de democracia”, en Filosofía política (A. 

Quinton ed.).
A. DE TOCQUEVILLE, La democracia en América I (1835), Alianza Editorial, 

Madrid, 1980.
M. WALZER, “Citizenship”, Democrazia e diritto, nos 2-3, 1988.
D. ZOLO, La democrazia difficile, Editori Riuniti, Roma, 1989.
AUTORES VARIOS, Ética comunicativa y democracia, ed. Crítica, Barcelona, 

1991.

Iusnaturalismo

E. BLOCH, Derecho natural y dignidad humana, Aguilar, Madrid, 1980.
M. T. CICERÓN, De la république - Des lois, texto latino y tr. Francesa de Ch. 

Appuhn, Garnier, Paris.
__________ Tratado de los deberes, Ed. Nacional, Madrid, 1975. 
W. EUCHNER, La Filosofia politica di Locke, Laterza, Bari, 1976.
R. FASSA, “Quale giusnaturalismo? Problemi e ambiguitá di un ritorno”, Fenome-

nologia e societá, año X,no.1,1987, ed. Piemme. 
A. FERNÁNDEZ Galiano, Derecho natural. Introducción a la filosofía del Dere-

cho, Ceura, Madrid, 1986.
J. FINNIS, Natural Law and Natural Rights, Clarendon Press, Oxford, 1980.
T. HOBBES, Del ciudadano, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 1966.
__________ Leviatano, tr. it. T. Magri, Editori Riuniti, Roma, 1976.
J. LOCKE, Ensayo sobre el gobierno civil, Aguilar, Madrid, 1973.
C. B. MACPHERSON, Libertá e Proprietá alle origini del pensiero borghese, 

Mondadori, Milano, 1982.
J. MARITAIN, Los derechos del hombre y la ley natural, La Pleyade, Buenos 

Aires, 1972.
__________ Nove lezioni sulla legge naturale, ed, Un. Jaca, Milano, 1984.
__________ El hombre y el Estado, ed. G. Kraft, Buenos Aires, 1952.
A. ROSS, Sobre el derecho y la justicia, Eudeba, Buenos Aires, 1963.



334

R. TUCK, “The First Rights Theory”, en Natural Rights Theories, their Origin and 
Development, Cambridge University Press, 1989.

H. WELZEL, Introducción a la filosofía del derecho, Aguilar, Madrid, 1971.

Utilitarismo y derechos humanos

J. BENTHAM, Escritos económicos, Selección y prólogo de W. Stark, F. C. E., 
México - Buenos Aires, 1965.

__________ Fragmento sobre el gobierno, Aguilar, Madrid, 1973.
I. BERLIN, “J. S. Mill and the ends of life” en Four Essays on Liberty, Oxford 

University Press, 1969.
D. HUME, A Treatise of Human Nature, Dutton, New York, 1974. 
M. D. FARREL, Utilitarismo, Ética y Política, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, 

1983.
A. GIBBARD, “Utilitarianism and Rights”, Social Philosophy and Policy, 2, #1, 

1984.
A. KENNY, “La felicidad”, en Conceptos morales (Compilador J. Feinberg), F. C. 

E., México, 1985.
J. KOLOMER, El utilitarismo, Montesinos editor, Barcelona, 1987.
J. S. MILL, El utilitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1984.
T. NAGEL, La muerte en cuestión, F. C. E., México, 1981.
A. SEN y B. WLLIAMS (eds), Utilitarianism and beyond, Cambridge University 

Press, 1983.

Kant y sistemas neo-kantianos 

I. KANT, Werkausgabe, Werke un zwölf Bänden, hrsg. von W. Weischedel, Su-
hrkamp, Frankfurt, 1977.

F. ALQUIÉ, La morale de Kant, Paris, 1966.
K. O. APEL, Teoría de la verdad y ética del discurso, Paidós, Barcelona - Buenos 

Aires - México, 1991.
L. W. BECK, A commentary on Kant’s Critique of Practical Reason, University of 

Chicago Press, Chicago - London, 1960.
N. BILBENY, Kant y el tribunal de la conciencia, Gedisa, Barcelona, 1994.
G. CALOGERO, “Principio del dialogo e diritti dell’uomo”, en Filosofia del dia-

logo, Comunitá, Milano, 1969.
E. CASSIRER, Kant, vida y doctrina, F. C. E., México, 1968.



335

A. CORTINA, “Dignidad y no precio: más allá del economicismo”, en Esplendor 
y miseria de la ética kantiana, Anthropos, Madrid, 1988.

V. DELBOS, La philosophie pratique de Kant, P. U. F., Paris, 1969.
J. HABERMAS, Teoría de la acción comunicativa, Taurus, Madrid, 1988. 
__________ Conciencia moral y acción comunicativa, Península, Barcelona, 

1985.
__________ Escritos sobre moralidad y eticidad, Paidós I. C. E Universidad Au-

tónoma de Barcelona, Barcelona - Buenos Aires - México, 1987.
H. HELLER, “La primera y la segunda ética de Kant”, Crítica de la Ilustración, 

ed. Península, Barcelona, 1984.
A. MACINTYRE, Tras la virtud, Editorial Crítica, Grijalbo, Barcelona, 1987.
F. NIETZSCHE, La genealogía de la moral, Alianza editorial, Madrid, 1981.
R. NOZICK, Anarquía, Estado y utopía, F. C. E., México, 1988.
H. J. PATON, The categorical imperative, Hutchinson, Oxford, 1954.
G. PÄTZIG, Ética sin metafísica, Alfa, Buenos Aires, 1975.
J. RAWLS, Teoría de la justicia, F. C. E., Madrid, 1979.
__________ Sobre las libertades, tr. V. Camps, Paidós, Barcelona, 1990.
__________ Justicia como equidad, Tecnos, Madrid, 1986.
O. REBOUL, “La dignité humaine chez Kant”, Revue de Mét. et Morale 75, 1970.
D. ROSS, Kant’s ethical theory, Clarendon Press, Oxford, 1954.
J. RUBIO CARRACEDO, Ética constructiva y autonomía personal, Tecnos, Ma-

drid, 1992.
A. SCHOPENHAUER, Los dos fundamentos de la ética - II - El fundamento de la 

moral, Aguilar, Buenos Aires, 1965.
A. TOSEL, Kant révolutionnaire, P. U. F., Paris, 1988.

Hegel y los Derechos Humanos 

G. W. F. HEGEL, Werke in zwanzig Bänden, Suhrkamp, Frankfurt, 1971.
N. BOBBIO, Studi hegeliani, Einaudi, Torino, 1981.
E. FLEISCHMANN, La philosophie politique de Hegel, Plon, Paris, 1964.
K. H. ILTING, Hegel diverso, Laterza, Bari, 1977.
D. HENRICH, Hegel en su contexto, Monte Avila editores, Caracas, 1990.
A. PAPACCHINI, Los derechos humanos en Kant y Hegel, Universidad del Valle, 

Cali, 1993.
J. C. PINSON, Hegel - Le droit et le libéralisme, P. U. F., Paris, 1989.



336

J. RITTER, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Suhrkamp, 
Frankfurt, 1969.

K. ROSENZWEIG, Hegel e lo stato, Il Mulino, Bologna, 1976.
S. B. SMITH, Hegel’s Critique of Liberalism-Rights in Context, University of Chi-

cago Press, 1991.
CH. TAYLOR, Hegel y la sociedad moderna, F. C. E., México, 1983.
__________ La ética de la autenticidad, Paidós, Barcelona, 1994.
E. WEIL, Hegel y el Estado, ed. Nagelkop, Córdoba, 1970.



Ciudad Universitaria, Meléndez
Cali, Colombia

Teléfonos: (+57) 2 321 2227 
321 2100 ext. 7687

http://programaeditorial.univalle.edu.co
programa.editorial@correounivalle.edu.co


