PN

o
©
2]
&
3]
>
E
2]

del Valle




Filosofia y derechos humanos constituye el primer trabajo sistematico sobre
losderechoshumanos realizado en nuestro medio desde lareflexion filosofica.
Recoge los resultados de muchos afios de docencia e investigacion sobre los
aportes de la filosofia a la dilucidacion del sentido, alcance y justificacion
de los derechos fundamentales. El lector encontrard en él, un panorama
actualizado de los diferentes modelos de fundamentacion de los derechos
humanos, un hilo conductor para reconstruir el esquema de los derechos
basicos y definir el contenido de los mismos, junto con una reconstruccion
de su genealogia, indispensable para comprender su sentido y alcance. El
libro ha sido utilizado como texto basico en los principales programas de
postgrado en derechos humanos del pais y algunos programas de pregrado.

i

Universidad
del Valle

Programa@ditorial



FILOSOFIA
&7
DLERECHOS
HUMANQOS

Tercera Ediciéon

K

Coleccion Artes y Humanidades



ANGELO PAPACCHINI

Se gradud de filésofo en la Universidad de Roma y alli hizo estudios de
perfeccionamiento en filosofia bajo la guia del profesor Sasso. Dedicd
su trabajo docente e investigativo a la filosofia Clasica alemana y a la
fundamentacion ética de los derechos humanos. Fue profesor titular del
Departamento de Filosofia de la Universidad del Valle (hoy jubilado).
Es autor de La alienacién en Hegel (1985), El problema de los derechos
Humanos en Kant y Hegel (1993) y de numerosos articulos y ensayos
dedicados a los clasicos del pensamiento italiano, a la filosofia ético-politica
de Kant y Hegel, y al problema de la justificacién y jerarquizacion de los
derechos humanos.

En 1992 gano el primer premio en el concurso de ensayo filosofico
“Estanislao Zuleta”, con el ensayo “Un sistema de valores para nuestro
tiempo”, que aparece publicado en el libro Valores para una ética ciudadana
(1992). En 1995 fue nombrado jurado del Premio Nacional de Filosofia de
Cultura. ElI mismo afio obtuvo el “Estimulo para investigadores” otorgado
por Colciencias



ANGELO PAPACCHINI

FILOSOUFILA
&5
DERECHOS
HUMANOS

Tercera Ediciéon

K

Coleccion Artes y Humanidades



Papacchini, Angelo
Filosofia y derechos humanos / Angelo Papacchini. -- Cali: Programa Editorial
Universidad del Valle, 2012.
348 p.; 24 cm. -- (Coleccion Artes y Humanidades)
Incluye bibliografia.
1. Derechos humanos 2. Liberalismo 3. Filosofia del derecho
4. Democracia 5. Libertad 6. Derechos politicos I. Tit. II. Serie.
323.4 cd 21 ed.
A1362943

CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango

Universidad del Valle
Programa Editorial

Titulo: Filosofia y Derechos Humanos
Autor: Angelo Papacchini

ISBN: 978-958-670-250-8

ISBN PDF: 978-958-765-780-7

DOI: 10.25100/peu.233

Coleccion:  Artes y Humanidades - Filosofia
Edicion Impresa  abril 2003
Edicion Digital  junio 2018

Rector de la Universidad del Valle: Edgar Varela Barrios
Vicerrector de Investigaciones: Jaime R. Cantera Kintz
Director del Programa Editorial: Omar Diaz Saldafia

© Universidad del Valle
© Angelo Papacchini

Disefio de caratula y diagramacion: Hugo H. Ordoéiiez Nievas

Este libro, o parte de él, no puede ser reproducido por ningtin medio sin autorizacién escrita de la

Universidad del Valle.

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresién del autor y no compromete el
pensamiento institucional de la Universidad del Valle, ni genera responsabilidad frente a terceros. El
autor es el responsable del respeto a los derechos de autor y del material contenido en la publicacién
(fotografias, ilustraciones, tablas, etc.), razon por la cual la Universidad no puede asumir ninguna

responsabilidad en caso de omisiones o errores.

Cali, Colombia, junio de 2018



A Raquel






CONTENIDO

AGRADECIMIENTOS

PROLOGO A LA TERCERA EDICION
PROLOGO A LA SEGUNDA EDICION .
INTRODUCCION

PARTE PRIMERA
NATURALEZA Y CLASIFICACION DE LOS DERECHOS HUMANOS

CarpiTuLo 1

UN INTENTO DE DEFINICION . .
Reivindicaciones de bienes primarios
Reivindicaciones historicamente situadas
Reivindicaciones universales e
Reivindicaciones legitimadas por un sistema juridico o
por la conciencia colectiva de una época.
el estado como destinatario principal
de las demandas de derechos

.13

.15

.33

.37

.43
.45
.47
.50

.52

.54



CApriTULO 2
LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA

LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS . . . . . . . . . . . . .59
Diferentes nociones de libertad . . . . . . . . . . . .59
Tres grandes categorias de derechos . . . . . . . . . . .63

CarituLo 3

NUEVAS CLASES DE DERECHOS . . . A |
Aplicacion de los derechos del hombre
En general a categorias especificas de seres humanos . . . . .71
Los derechos de los pueblos . . . . . . . . . . . . .73
Los derechos de las generaciones futuras . . . . . . . . .73
Los derechos de los animales . . . . . . . . . . . . .75

PARTE SEGUNDA
TRADICIONES POLITICAS: LIBERALISMO, SOCIALISMO Y DEMOCRACIA

CarituLo 4

TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS. . . . . . . . . . .83
La defensa de la libertad negativa . . .. .83
Resistencias frente a la ampliacion de los derechos pohtlcos .. .89
Escasa sensibilidad por la solidaridad social . . . . . . . .92
La ofensiva del neoliberalismo. . . . . . . . . . . . .95

CariTuLoO 5

LA TRADICION SOCIALISTA . . . . . . . . . . o.103
La “prehistoria” de los derechos somales
en las utopias del renacimiento. . . . . . . . . . . . .103
Las demandas sociales en la revolucion francesa . . . . . . .107
Marx y los derechos humanos . . . I B
Socialismo real, socialdemocracia y Welfare state . . . . . .124

CapiTULO 6

LA TRADICION DEMOCRATA . . . . . . . . . . . . . . . .139
La exaltacion del ciudadano . . . . . . . . . . . . .140
El camino hacia el sufragio universal
y la consolidacion de la democracia representativa . . . . . .145

Los retos actuales de la democracia. Tendencias y perspectivas . . . 150



PARTE TERCERA
MOoODELOS DE FUNDAMENTACION

CarpiTuLo 7
EL PARADIGMA IUSNATURALISTA
El tusnaturalismo clasico
El iusnaturalismo moderno .
Rasgos iusnaturalistas en la declaracmn de derecho
de la revolucion francesa.
la nostalgia de la ley natural en el 51g10 XX
CapiTuLO 8
UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS
Jeremias Bentham.

El utilitarismo heterodoxo de j. S m111
Utilitarismo de actos y utilitarismo de reglas

CariTULO 9
EL MODELO KANTIANO .

La dignidad humana como soporte 1deal de los derechos

la derivacion de los derechos concretos .
Alcance y limites de la dignidad humana
rawls: un kantiano de izquierda

Etica del dialogo y derechos humanos

CapiTuro 10

EL HISTORICISMO. . e
La critica hegeliana del paradlgma 1usnaturahsta .
La negacion-conservacion de la teoria
iusnaturalista en el sistema hegeliano.
La justificacion de los derechos humanos como una

manifestacion de libertad y como un producto de la modernidad

La justificacion marxista de los derechos humanos
Dos formas recientes de historicismo.

ACAPITE FINAL

BIBLIOGRAFiA

.169
.170
174

. 182
. 184

.197
. 198
.202
212

.223
.223
.232
.242
.250
.257

.279

.279

.284

.288

.307

.311

.325

.327






AGRADECIMIENTOS

Este libro es el resultado de dos proyectos de investigacion y de los cur-
sos y seminarios sobre derechos humanos que he venido dictando en estos
ultimos ocho anos en la Universidad del Valle. Quiero expresar antes que
todo mi agradecimiento a los estudiantes de filosofia que han compartido
conmigo, con interés y entusiasmo, el trabajo de los talleres y seminarios,
en los que se han venido gestando y precisando mis tesis sobre el sentido,
el alcance y la fundamentacion de los derechos humanos. Agradezco tam-
bién la colaboracion de los profesores del Departamento de Filosofia y en
especial de los colegas de la Catedra de Etica y Filosofia Politica (Lelio Fer-
nandez, Rodrigo Romero y Delfin Grueso), con quienes he podido discutir
y revisar los proyectos de investigacion y muchas de las tesis expuestas en
este libro. Un agradecimiento muy sincero también al profesor Alcibiades
Paredes por su generosa colaboracion en cuanto a los recursos bibliografi-
cos, y al profesor Milton Fisk, por sus anotaciones criticas y por sus apor-
tes en el seminario sobre derechos humanos para el Magister de Filosofia.
En fin, un agradecimiento muy especial al profesor Lelio Fernandez, por su
valiosa y generosa colaboracion en la revision del texto.






PROLOGO A LA TERCERA EDICION

Al revisar el texto para una nueva edicion, pensé inicialmente en afiadir
un capitulo final para presentar el modelo de fundamentacion de los dere-
chos en que he venido trabajando en estos ultimos afos. Sin embargo, me di
cuenta pronto de la dificultad de la tarea. Opté por consiguiente por esbozar,
en el prologo, las ideas basicas de este diferente ensayo de fundamentacion,
dejando para otro libro una presentacion acabada del mismo. Este modelo
comparte con la teoria kantiana el papel central asignado al valor de la dig-
nidad; con la tradicion historicista el interés por una concepcion dinamica
y abierta de la dignidad y de los derechos; y con algunas versiones mas
recientes de la teoria utilitarista el intento de articular la genealogia de los
derechos con la dindmica de las necesidades. El punto de partida es el relato
de la dialéctica del reconocimiento, un texto que ha sido objeto de multiples
y variadas interpretaciones y que, gracias a los trabajos mas recientes de
autores como Fukuyama, Honneth, Todorov, Taylor y Walzer, ha alcanzado
cierta popularidad.

La mayoria de los autores citados utiliza la dialéctica del reconocimiento
como una herramienta para enriquecer y ampliar la concepcion habitual de
la praxis humana, precisar la dindmica de la interaccion social y la 16gica
interna de los conflictos. La explicacion tradicional del conflicto en térmi-
nos de luchas por unos bienes escasos resulta a menudo insuficiente para
explicar actos de rebeldia, movimientos de masa por derechos y libertades o
movimientos revolucionarios. El analisis explicativo de estos acontecimien-
tos se enfrenta con serias dificultades a la hora de precisar correlaciones
apreciables entre carencia de bienes materiales e intensidad del conflicto,



que resulta mas facilmente comprensible desde la perspectiva de la indig-
nacion producida por una ofensa o simplemente por la carencia de recono-
cimiento, mas que con la toma de conciencia de una carencia injusta de bie-
nes materiales. Estos autores intentan también explicar la razon del interés
creciente por el reconocimiento, una exigencia universal de lo humano que
se expresa con particular fuerza en los albores de la Modernidad. Particu-
larmente sugestiva resulta la descripcion que hace Todorov de las diferentes
estrategias empleadas para obtener ese bien tan preciado y tan escaso que es
el reconocimiento social, o para suplir los fracasos y frustraciones en este
terreno: incluso el recurso a la violencia funcionaria a menudo como una
estrategia para obtener atencion y reconocimiento, y para evitar lo que el
individuo teme y aborrece en grado sumo: pasar totalmente desapercibido,
como si no existiese a los ojos de los demas y de la sociedad.

Mi lectura de la dialéctica del reconocimiento tiene un fin distinto: mas
alla de su utilidad para una apropiada descripcion de las complejas formas de
interaccion humana, me interesa derivar de ella una justificacion distinta de la
dignidady de los derechos humanos. La dimensidn antropologico-descriptiva
es solamente el primer paso para acceder a la dimensidon prescriptiva de
la fundamentacion ética de derechos y obligaciones. Més especificamente,
me propongo ensayar la posibilidad de derivar derechos a partir de una
necesidad que define, mas que otras, la peculiaridad de lo humano: la
necesidad de reconocimiento.

Los intentos de derivar derechos y obligaciones a partir de necesidades
basicas utilizan diferentes estrategias. De acuerdo con el esquema mas co-
mun, el primer paso es el de derivar valores a partir de las necesidades: lo
que define el valor de una institucion, una practica o un producto de la cul-
tura es su capacidad de satisfacer, de manera directa o indirecta, necesida-
des primarias o derivadas de individuos o grupos. Lejos de reducirse a una
entidad metafisica y abstracta, el valor transforma en el atributo de aquellos
objetos o practicas que contribuyen a satisfacer necesidades basicas o radi-
cales: de acuerdo con la nocion clasica de valor de uso, lo valioso se predica
en primera instancia de todo aquello que contribuye a superar la condicion
de carencia y a satisfacer las demandas siempre nuevas de gratificacion.
El paso ulterior consiste en derivar derechos desde el conjunto de valores.
De acuerdo con la propuesta de E. Guisan, es justo que las cosas valiosas
se distribuyan de manera equitativa entre todos, puesto que nadie posee en
principio un derecho privilegiado de apropiacion. Todos los seres humanos
poseerian en principio derechos sobre aquellos bienes que contribuyen a sa-
tisfacer sus necesidades basicas. El sistema de necesidades, que se presenta
inicialmente como un dato empirico de la experiencia humana, actuaria al

16



mismo tiempo como un criterio prescriptivo de conducta y como base para
el respeto de los derechos.

En otros casos las necesidades remiten directamente a derechos: poseer
un derecho significa tener una necesidad cuya satisfaccion debe y puede
ser exigida con buenas razones. En cuanto exigencias imprescindibles e
inexcusables de una vida digna, las necesidades basicas “apoyarian o argu-
mentarian en favor de un tipo de pretension que, en determinados supues-
tos, puede traducirse en un derecho”. De acuerdo con esta perspectiva, los
derechos humanos tendrian su razon de ser en la necesidad ineludible de
responder a una serie de exigencias y demandas indispensables para una
vida humana. El conjunto de las necesidades actuaria a la vez como hilo
conductor para precisar y definir los derechos basicos, y para sustentar su
valor; y tendria la ventaja adicional de ofrecer soporte de los derechos me-
nos subjetivo y arbitrario que los simples deseos o los intereses.

Estos intentos de articular derechos y necesidades se enfrentan con se-
rias dificultades, ampliamente subrayadas por sus criticos: ambigiliedad y
vaguedad de la nocion de necesidad, carencia de criterios precisos para de-
terminar el conjunto de las necesidades fundamentales, o para diferenciar
entre necesidades primarias y secundarias, basicas o instrumentales, deriva-
das o no derivadas. Incluso si se lograse un acuerdo acerca de las necesida-
des fundamentales, seguiria presentdndose un problema incluso mas serio:
entre la averiguacién empirica o factica de una necesidad y la exigencia de
su satisfaccion no existe una inferencia logica evidente, puesto que la exis-
tencia de una necesidad es un asunto factico o descriptivo, mientras que la
existencia de un derecho a satisfacer dichas necesidades pertenece al orden
de lo prescriptivo. Ademas, en la medida en que necesidades y derechos no
son realidades coextensivas, habra que averiguar en cada caso cuales nece-
sidades merecen ser reconocidas como derechos y cudles no.

Intentaré mostrar en qué medida el intento de sustentar la dignidad y los
derechos desde la dialéctica engendrada por la necesidad de reconocimiento
permite superar las dificultades antes mencionadas, en especial las relacio-
nadas con la determinacion no arbitraria de las necesidades basicas o radi-
cales, la derivacion de obligaciones a partir de necesidades y la articulacion
entre necesidades y derechos.

Los utilitaristas describen lo humano en términos de una busqueda ince-
sante de placer o felicidad. Los tedricos del poder privilegian, en su descrip-
cion de la conducta humana, la busqueda afanosa de poder. De acuerdo con
el enfoque hegeliano, habria una pulsion mas originaria y universal, mas
poderosa que la busqueda de felicidad o la necesidad de supervivencia, y
mas abarcadora que la misma sed de poder: la demanda de reconocimiento.

17



Los trabajos ya mencionados de Taylor y Todorov, a los que habria que
afiadir el analisis minucioso del reconocimiento como fendmeno peculiar
y preocupacion prioritaria de la sociedad moderna contenido en la obra de
Walzer, ilustran de manera apropiada el arraigo de esta pulsion peculiar, que
se impone de manera prepotente y acaba por transformarse en leitmotiv del
dinamismo social y del acontecer historico. Estos autores muestran con lujo
de detalle como funciona en la practica esta exigencia de reconocimiento,
que a pesar de no contar con una base organica evidente, acaba por despla-
zar a las pulsiones, aparentemente mas poderosas, ligadas con la supervi-
vencia y la reproduccion.

El hecho —verificable a diario por la experiencia— de la busqueda de re-
conocimiento como un fendémeno ineludible en toda interaccion social no
resulta sin embargo suficiente para hablar de derechos y obligaciones. En el
caso de la teoria utilitarista, la comprobacion factica del deseo de felicidad
no justificaba de ninguna manera su elevacion al rango de valor o deber;
de manera analoga, la busqueda de reconocimiento no autoriza ni legitima
su transformacion en un deber moral. El hecho de que alguien desee fuer-
temente algo, no significa necesariamente que el objeto de sus apetencias
y anhelos sea algo valioso, ni mucho menos que tenga derecho a poseerlo.
Transformar todo lo que de hecho es deseado en lo que “debe ser” buscado
podria resultar peligroso: el hecho de que se encuentre bien enraizada en
nuestro ser la tendencia a responder a la violencia con una violencia mayor
no significa que esta clase de conducta sea la mas deseable a nivel moral o
juridico; y la presencia de una pulsion originaria, que, de acuerdo con las
tesis de Maquiavelo y Hobbes, nos impulsa a incrementar nuestro poder con
todos los medios, no significa que esta lucha o esfuerzo posean sin mas un
caracter moral y tengan que transformarse en un imperativo ético.

La tendencia a transformar de manera subrepticia lo que acontece en lo
que deberia ser ha sido denunciada como una falacia naturalista. En el caso
de la necesidad de reconocimiento, ;jcoémo pasar de lo que es y acontece, a
lo que debe ser? ;Como derivar obligaciones de algo como una necesidad,
que parece pertenecer al orden de lo factico y del ser? Para responder a estas
preguntas, es indispensable reconstruir los pasos iniciales de la dialéctica
de la conciencia, que pone de manifiesto los limites estructurales de una
satisfaccion meramente animal, y la necesidad de acceder a otra clase de
gratificacion, cualitativamente superior. La dialéctica empieza con una des-
cripcion de lo humano en términos de impulsos y deseos. El hombre es con-
ciencia, pero es antes que todo un sujeto de deseo, un conjunto de pulsiones
elementales -hambre, sed, impulso de reproduccion- que buscan de manera
apremiante su satisfaccion. A pesar de la diferencia cualitativa entre pulsion

18



instintiva y deseo humano, el hombre comparte con el animal esta carga
instintiva, ligada con la conservacion de la vida y la reproduccion de la
especie. Como “autoconciencia deseante” el yo se relaciona con los objetos
externos impulsado por la busqueda de la satisfaccion de sus necesidades
elementales, sin ninguna mediacion reflexiva o intelectual: intuye obscu-
ramente que el objeto exterior no posee un valor en si y al contrario debe
ser sacrificado a su interés inmediato, que es el de superar el sentimiento
de carencia y malestar alimentado por las necesidades vitales insatisfechas.

Con la asimilacion del objeto, la sensacion de carencia y desasosiego
parece superada. Pero salen a relucir pronto los limites de la gratificacion
inmediata, que no logra rescatar a la subjetividad de su hundimiento en el
sentimiento indiferenciado. Por este camino so6lo se logra reconstituir mo-
mentaneamente la identidad del organismo consigo mismo, pronto compro-
metida por el renacer de la pulsion y del sentimiento de carencia. El deseo
natural engendra de hecho una “mala” dialéctica, con tensiones y contradic-
ciones nunca resueltas: impulso y goce se alternan al infinito, en un circulo
que no alcanza nunca a cerrarse, en una busqueda destinada al fracaso que
acaba en ultimas con la muerte. Si el ser humano quedase atrapado en la
logica de la pulsion, acabaria por desgastar sus energias vitales en una tarea
que beneficia exclusivamente los intereses del género, y no quedaria rasgo
de su destino vital como sujeto individual. Gracias a la toma de conciencia
de los limites de la gratificacion inmediata, el individuo va descubriendo
otra faceta de su carencia, ligada con la necesidad imperiosa de otro ser
libre que reconozca su libertad: més alld de la pulsion de supervivencia, ¢l
advierte, al inicio de manera oscura, la necesidad imperiosa de ser aprecia-
do y valorado como un ente distinto de los demas seres vivientes, como un
proyecto de libertad.

Gracias a este aprendizaje progresivo de los limites de la gratificacion
inmediata dirigida hacia objetos, el individuo descubre otra dimension de
su dependencia: la necesidad imperiosa de la mirada de otro sujeto racio-
nal que lo reconozca. El presentimiento de la imposibilidad de constituirse
como un sujeto de libertad por fuera del juego de miradas y reconocimien-
tos lo impulsa a buscar, con todos los medios, una satisfaccion apropiada a
esta necesidad mas radical. La presencia del otro resulta indispensable para
que el individuo logre configurar y afianzar su propia imagen, puesto que
el yo se constituye y define por medio de los procesos de identificacion y
diferenciacion con la imagen del otro. Asi como la carencia de medios para
satisfacer las necesidades bioldgicas de supervivencia significaria la muerte
fisica del organismo, la carencia de reconocimiento afectaria seriamente la
dimension simbolica del ser humano como sujeto de libertad. La pulsion

19



de reconocimiento es consecuencia de esta necesidad, al inicio oscuramen-
te percibida, que impulsa de manera paulatina la toma de conciencia de
los lazos sociales como condicion de posibilidad de un sujeto de libertad.
La busqueda de reconocimiento se impone asi por una razéon mas podero-
sa que la demanda de felicidad: la necesidad de encontrar reconocimiento
por parte de otro sujeto de deseo es condicion de posibilidad para que un
individuo se constituya y conserve como ser humano, en un contexto social
o comunitario. La demanda de reconocimiento no es buena porque sea de-
seada y apetecida, sino porque condiciona el desarrollo de una subjetividad
libre: responde a una carencia real, que, en caso de no obtener satisfaccion,
se transformaria en un perjuicio tanto o mas grave que la falta de oxigeno
o de alimentos.

Una teoria ética centrada en las necesidades se enfrenta con la dificultad
adicional: lo que ya cuenta de por si con la energia del impulso, no pareceria
exigir la presencia adicional de una norma. Si todo el mundo apetece na-
turalmente el placer y la felicidad ;qué necesidad habria de hablar de obli-
gaciones? Las normas parecerian justificarse y tener sentido cuando actuan
en contravia de una pulsion fuerte, que jalona en sentido contrario. En el
caso de la demanda de reconocimiento, la obligacion no resulta innecesaria
o superflua debido a la diferencia radical entre el objetivo inmediato de la
pulsion y la necesidad de reconocimiento que se impone gracias al proceso
de aprendizaje. La toma de conciencia, por parte de los autores utilitaris-
tas, de la fuerza imperiosa con que se impone la busqueda de la felicidad
o del placer, no les impedia hablar de obligaciones: mas alla de la pulsion
inmediata de placer, se imponia el deber del célculo racional a mediano y
largo plazo, que obligaba a menudo al individuo a sacrificar satisfacciones
inmediatas en aras de su interés bien entendido; y en contraste con el deseo
unilateral de felicidad se afianzaba la obligacion de contribuir al incremento
de la mayor felicidad para el mayor numero. De manera similar, en el caso
de la busqueda de reconocimiento la tendencia a exigir reconocimiento a
cualquier precio tiene que dejar el espacio a un reconocimiento reciproco
en términos de igualdad. Con la diferencia de que este deber no se deriva de
un postulado asumido sin mas como evidente, sino a partir de un proceso
de aprendizaje: la experiencia del camino bloqueado al que conduce la bus-
queda uniteral de reconocimiento es la que acaba por obligar al individuo a
aceptar un reconocimiento en términos de reciprocidad e igualdad.

El reconocimiento en términos de reciprocidad no es una fulguracion
inmediata, sino el logro de un proceso, que empieza con la experiencia de la
alteridad radical entre seres que deberian encontrar cada uno en la figura del
otro la clave para poder descifrar el sentido de su existencia. La necesidad

20



imperiosa de reconocimiento no se resuelve en un entendimiento amistoso
en términos de igualdad y reciprocidad. Por el contrario, lo que se engendra
es una lucha, y una lucha a muerte. Es muy comun describir y explicar la
lucha o el conflicto con base en el enfrentamiento por unos bienes escasos.
La dialéctica del reconocimiento sugiere una razén distinta, ligada con la
superacion de la inmediatez natural y con la necesidad de resolver la “con-
tradiccion” inmanente en este nivel de las relaciones humanas, en el que
los sujetos se enfrentan como entes naturales y libres a la vez. El movil
originario de la lucha no es la competencia por los bienes materiales, sino
el impulso inconsciente a superar el nivel de la existencia animal y a con-
solidar por medio del reconocimiento de los demas lo que al inicio es s6lo
una intuicidon oscura: la idea de su existencia como un sujeto de libertad,
radicalmente distinto de los demads entes de la naturaleza. Los hombres lu-
chan por la vida y por los medios de subsistencia, pero sobre todo por su
reconocimiento como seres libres. Esto hace comprensible la necesidad de
una lucha a muerte, que resultaria incomprensible e irracional si el enfren-
tamiento se originase en intereses materiales: careceria de sentido arriesgar
la totalidad de la vida —un valor en si y “la posibilidad de cada posesion o
goce”— por la defensa de un interés particular y exterior como una posesion.
En cambio, la necesidad de demostrar la superioridad de la libertad y el
desapego frente a la existencia bioldgica hace comprensible que la muerte
aparezca desde el inicio como uno de los objetivos de la lucha. La mas leve
senal de irrespeto o la violacion de algo aparentemente externo a la persona,
como la substraccion de una porcién minima de sus bienes, es vivida por
el sujeto afectado como un ataque y una amenaza para la totalidad de su
persona. Lo que muestra también algo aparentemente paradéjico: la pulsion
mas ligada con el surgimiento de lo humano es la que alimenta la violencia
extrema de la muerte.

La exigencia de reconocimiento, de manera andloga al deseo de gloria
en el modelo hobbesiano, acaba por engendrar una condicion de insegu-
ridad y una guerra de todos contra todos. Sin embargo, pronto el mismo
sujeto deseante percibe la contradiccion presente en esta extrafia manera
de exigir reconocimiento y libertad, que acaba por poner en entredicho la
posibilidad de un reconocimiento cualquiera y conduce al camino sin salida
de la aniquilacion reciproca. El objetivo de esta lucha, cargada de un fuerte
sentido simbdlico, se pierde irremediablemente, ante la imposibilidad de
reconocimiento por parte de un cuerpo sin vida. Los combatientes acaban
por obtener un resultado exactamente contrario al movil que impulsé la lu-
cha, puesto que la eliminacion de la vida borra cualquier diferencia entre lo
humano y lo natural: con la muerte, “negacion natural absoluta”, desaparece

21



también la vida autoconsciente y libre. El ser humano aprende asi que la
vida constituye el soporte indispensable para el reconocimiento y la liber-
tad, lo que lo obliga también a ensayar estrategias distintas para demostrar
su diferencia frente a la naturaleza.

Esta situacion aparentemente sin salida se resuelve por medio de un pacto
de sumision o dominacion, que pone término a la igualdad inicial, pero echa
al mismo tiempo las bases para la reconquista, en el nivel superior de la cul-
tura y al final de una lucha por el reconocimiento, de la igualdad juridica y
¢tica. La relacion de sefiorio y servidumbre constituye s6lo una superacion
parcial y temporal de las contradicciones. Lo que se logra por medio del so-
metimiento es un reconocimiento unilateral, claramente insuficiente para la
parte sometida, reducida a herramienta viviente, y a la larga perjudicial para
la parte aparentemente mas favorecida, puesto que el reconocimiento de la
libertad del sefior se ve rebajado precisamente por el estatus del esclavo.
Estas insuficiencias plantean la necesidad de un reconocimiento simétri-
co entre sujetos que se atribuyan reciprocamente igual respeto y dignidad.
En este constante proceso de ensayo y error que caracteriza al desarrollo
cultural, el ser humano va aprendiendo que también la reificacion absolu-
ta desemboca en un camino sin salida, puesto que la instrumentalizacion
revierte y afecta negativamente al sujeto activo de la manipulacion. La do-
minacion y el reconocimiento desigual constituyen asi el momento de una
dialéctica cuyo fin es el igual reconocimiento tanto de la vida, como de la
dignidad de todos. La esclavitud constituye un momento necesario en la
historia ideal de la formacién de la conciencia y en la historia de la cultura.
Pero la funcion del sometimiento es la de preparar el reconocimiento ple-
no de la libertad, favorecido por una multiplicidad de factores: los ideales
igualitarios del cristianismo, el ethos burgués del trabajo, las procesos revo-
lucionarios, etc. La meta ultima es un reconocimiento reciproco y simétrico,
un juicio compartido acerca de su valor como seres igualmente libres, al
igual que el paso del sometimiento a una persona hacia el sometimiento a la
fuerza de la ley, mediado por la formacion de una voluntad universal.

El sometimiento y la instrumentalizacion ofrecen el espectaculo de la
humillacién absoluta, lo opuesto de la dignidad humana, con individuos
reducidos a simples “seres para otros”, carentes de autonomia y, lo que es
mas grave, identificados con los amos en la baja o nula estimacion de su
propia naturaleza. Sin embargo, esta misma dialéctica indica la necesidad
de que, por medio de un proceso inmanente, se logre una condicion distinta,
marcada por un reconocimiento reciproco y simétrico, que a su vez alimenta
la autoestima en las partes contrapuestas. La experiencia del sometimien-
to pone de manifiesto la necesidad de reconocer en el otro un sujeto que

22



merece tanta consideracion y respeto como los que exigimos para nosotros.
Lo paradgjico del sometimiento y de la instrumentalizacion reside en el
hecho de que la reificacion acaba por afectar el estatus de fin en si y la dig-
nidad del sujeto mismo que impone este trato a los demas. Por consiguiente,
las mediaciones con los demas no pueden reducirse a una mera relacion
estratégica, puesto que el sujeto que pretende instrumentalizar a los demas
acaba por reificarse a si mismo. Mas que en un deber ético, en una ley na-
tural o en un precepto divino, el respeto y la solidaridad se podrian susten-
tar en esta dependencia ontologica y estructural entre los diferentes sujetos
humanos, obligados de hecho a considerar el desarrollo y la libertad de sus
semejantes como una necesidad tan vital como la suya propia. La necesidad
de aceptar la igual libertad y dignidad del otro (mujer, siervo, extrafo, etc.)
podria resultar asi plausible desde consideraciones de racionalidad estraté-
gica y prudencial.

La hipotesis acerca del proceso de formacion de la conciencia podria a su
vez respaldar y hacer méas comprensible la obligaciéon moral de asumir una
actitud de respeto y solidaridad con los demads, y una perspectiva imparcial
y universal a la hora de enfrentar tensiones y conflictos. Si el individuo cae
en la cuenta de que la presencia del otro es indispensable para la formacion
y conservacion de su propio ser, estara mas facilmente dispuesto a percibir
la incongruencia de pautas de conducta centradas en la bisqueda unilateral
de poder y en la violencia. La dialéctica sefior-siervo sugiere asi una manera
mas plausible de justificar el imperativo kantiano del respeto por la humani-
dad, al poner en evidencia la imposibilidad estructural de que una concien-
cia libre pueda constituirse y conservarse por fuera del juego de miradas y
reconocimientos reciprocos, gracias al cual el individuo biologico alcanza
el estatus de persona consciente y libre: la dignidad del otro se transforma
en la condicion indispensable para nuestra propia libertad. Los alardes de
autosuficiencia y omnipotencia del sujeto cartesiano se desinflan frente a la
evidencia de la necesidad de otro ser humano para la formacion de la auto-
conciencia. Incluso la autonomia moral, el bien del que el sujeto se siente
mas orgulloso, constituye en realidad el resultado de una interaccion social,
de un intercambio y didlogo permanentes con los demas: en el individuo
la existencia como ser para si no puede desligarse en ninglin momento de
su ser para otros. La toma de conciencia por parte del individuo de que la
presencia de otro sujeto de libertad —a pesar de ser percibida muchas veces
como inquietante, incomoda o amenazante— es fundamental para su consti-
tucion como persona y para el ejercicio de su libertad, constituye el primer
paso hacia el desplazamiento de la voluntad unilateral de poder y hacia el
reconocimiento de la deuda social y del respeto debido a los demas.

23



Con base en lo anterior, ya no es necesario acudir a la majestad del im-
perativo kantiano para sustentar la prohibicion de la instrumentalizacion
absoluta. Para descalificar esta clase de conducta es suficiente poner de
relieve las contradicciones sin salida en las que se pierde una voluntad
unilateral de dominacion, que constituye a la larga un mal negocio para el
que lograse imponerla y conservarla con la fuerza, puesto que lo despojaria
de uno de los elementos indispensables para su propia realizaciéon como ser
humano: el reconocimiento por parte de un ser igualmente valioso y libre.
La dialéctica del reconocimiento ofrece asi una justificacion mas plausible
de estos imperativos morales. En cuanto a la férmula de la universalidad,
es evidente por la dindmica del reconocimiento que no podemos encerrar-
nos en el circulo estrecho de nuestra subjetividad, dada la dependencia
en sentido material, afectivo y cognitivo. La necesidad del otro para la
formacion y la conservacion de la autoconciencia nos obliga a colocar-
nos en el lugar del otro, hasta asumir la perspectiva del otro generalizado.
Al descubrir que la autonomia es el resultado de un proceso ideal y al tomar
conciencia de que sin interaccion no podria subsistir como ser humano, de-
beria hacerse evidente que la relacion con el otro es esencial y fundamen-
tal, y que por consiguiente no puede ser reducida a un mero agregado: si
la sociabilidad y el reconocimiento constituyen la condicidon de posibilidad
para la formacion y conservacion de una conciencia autobnoma, resultaria
ilogico y contradictorio que esta misma conciencia pretendiese cerrarse, o
pretendiese negar y destruir lo que constituye la condicion de posibilidad
de su libertad. El recuento de la experiencia de la conciencia deberia servir
de antidoto a la ilusion de la libertad originaria y espontaneidad absoluta
atribuidas a un yo omnipotente e independiente, causa sui en el sentido
mas estricto del término y capaz de crearse por si solo, sin depender de na-
die ni de nada externo. En contra de este espejismo, el reconocimiento de
que mi yo es el resultado de un proceso de interaccion y el reconocimiento
de la deudas sociales deberian estimular una actitud diferente hacia los
demas y hacia la sociedad.

Algo similar acontece con la férmula de la humanidad y de la no-instru-
mentalizacion. El respeto por la humanidad puede derivarse de las contra-
dicciones inmanentes a la experiencia de la reificacion, que acaba por afectar
y perjudicar al sujeto mismo que pretende reducir a los demas a simples me-
dios al servicio de su goce o de su voluntad de poder. Los tedricos de la ética
comunicativa —Apel y Habermas— apelan a una “contradiccion performati-
va” para poner de relieve la inconsistencia de quien pretende cuestionar con
argumentos racionales la necesidad o pertinencia de la interaccion comuni-
cativa. La dialéctica del reconocimiento nos enfrenta a una contradiccion

24



mas fuerte y radical, puesto que al instrumentalizar al otro perjudico de ma-
nera evidente la posibilidad misma de constituirme y actuar como un sujeto
autonomo: resulta absolutamente contradictorio que un individuo pretenda
al mismo realizarse como un sujeto libre y desconocer el valor y la igual
libertad de los demads seres humanos. De aqui el imperativo: si quieres rea-
lizarte como un ser libre, estas obligado a reconocer la misma libertad y la
misma consideracion a los demas. Se trata en apariencia de un imperativo
condicionado e hipotético. Sin embargo, en vista de que la obligacion de
desarrollar la libertad es absoluta e incondicionada, lo sera también la que
asegura sus condiciones de posibilidad. Al insistir en la contradiccion en
que incurriria un sujeto que pretendiese desconocer o aniquilar lo que repre-
senta la condicion de posibilidad para la formacion y el ejercicio de su liber-
tad, es pertinente aclarar que en el caso de la dialéctica del reconocimiento
no se trata de una contradiccion ahistoricamente planteada, por el estilo de
algunos modelos de fundamentacion de la ética y de los derechos humanos
inspirados en el modelo kantiano. Al contrario, la percepcion de la contra-
diccidn es el resultado de un largo y penoso proceso de aprendizaje. En este
sentido, el imperativo kantiano del respeto por la humanidad como un fin
en si puede ser reinterpretado como un imperativo de la cultura: constituye
el logro de una serie de experiencias, a través de las cuales el ser humano
ha aprendido que el desconocimiento de la dignidad del otro, de su derecho
a la vida, o su sometimiento, revierte en una negacion de su propia digni-
dad y compromete su posibilidad de realizarse como un ser humano. No es
necesario acudir a una misteriosa ley natural, a un imperativo categorico,
ahistdrico y eterno, o a un problematico “hecho de la razén” para funda-
mentar la obligacion de respetar la vida y la dignidad del otro. La necesidad
del respeto reciproco puede ser explicada y justificada como el resultado de
un largo aprendizaje —logrado a costa de fracasos, violencias, extravios— por
medio del cual el ser humano ha tomado conciencia de que el aislamiento,
la lucha a muerte, el sometimiento y la reificacion constituyen opciones no
viables, que conducen a caminos sin salidas. El constructo logico de la dia-
léctica del reconocimiento deberia servir para no dejar caer en el olvido esta
leccion de la historia y de la cultura, a menudo olvidada.

Frente a la crisis de fundamentos determinada por el proceso de seculari-
zacion y por el derrumbe de los sistemas clasicos del derecho natural, Kant
pretende encontrar en el imperativo categorico, sustentado en la misma ra-
cionalidad humana universal, una alternativa valida a la racionalidad divina
o a la ley natural. La dialéctica del reconocimiento permite reconstruir la
genealogia del imperativo kantiano de la dignidad, y hace posible sustentar
su validez de manera mas plausible, partiendo de la dinamica de deseos y

25



necesidades y de los avances —por cierto siempre precarios— logrados en
cuanto al respeto por la vida, la regulacion de las pulsiones destructivas y
el reconocimiento en los demds del estatus de fines en si. Alguien podria
objetar que de esta manera se perderia el caracter categorico del imperativo
kantiano, rebajado a mero imperativo hipotético y prudencial. Sin embargo,
en la medida en que la huida de la violencia aniquiladora y el desarrollo de
la autoconciencia hacia la libertad y la autonomia constituyen fines esencia-
les, todo aquello que hace posible su realizacion adquiere de hecho el valor
de un imperativo ineludible, incondicional y categorico.

La idea de dignidad humana, sustentada de manera distinta que en Kant,
pero analoga en cuanto a su contenido susbstancial, se transforma a su vez
en el puente o enlace indispensable para articular necesidades, obligaciones
y derechos. La dialéctica del reconocimiento sugiere un camino distinto
para justificar el principio de la dignidad humana, que se perfila en términos
semejantes al ideal ético que esboza Kant, puesto que incluye el rechazo de
la violencia aniquiladora y de la instrumentalizacion o sometimiento, que
revierte de manera negativa en quien se propone la eliminacion o reificacion
de los demas.

La sustentacion de este valor basico nos ahorra ese “salto mortal” de las
necesidades a los derechos que un lector atento percibe en muchos de los
intentos de fundamentacién que toman como punto de partida la descrip-
cion de las necesidades radicales o fundamentales. En el caso del ensayo ya
citado de E. Guisan, la propuesta de fundamentacion se basa en una serie
de inferencias: a) las necesidades justificarian la atribucion de un valor a
todo lo que contribuye a su satisfaccion; b) todos tienen derecho a gozar de
lo que es objetivamente valioso; ¢) lo valioso —es decir, lo que contribuye a
la satisfaccion de necesidades basicas—, deberia ser distribuido de manera
equitativa. En esta concatenacion logica aparece problematica la delimita-
cion de las necesidades radicales; no resulta nada evidente el transito a la
idea de un igual derecho de todos a los bienes considerados valiosos; y es
oscura la razon de ser del principio de justicia distributiva.

Sustentar la dignidad desde la lucha por el reconocimiento presenta la
ventaja adicional de que permite entender reivindicaciones ligadas con la
dignidad humana descuidadas por el modelo kantiano, que han salido en
primer plano a lo largo de los dos siglos que nos separan de Kant: la lu-
cha para reducir las desigualdades y la lucha para afianzar las diferencias.
Al presentar formas concretas de dignidad y respeto como el resultado de
un proceso abierto y de la demanda de un reconocimiento siempre mas
abarcador, se hacen comprensibles los desplazamientos en las demandas de
respeto y valoracion. Lo constante es el deseo de ser reconocido; divergen,

26



en cambio, las creencias acerca de la forma de vida y organizacion de las
libertades mas apropiada a la dignidad humana.

En el caso de Kant, el reconocimiento en abstracto de la dignidad se tra-
duce y agota en el reconocimiento de la igualdad juridica y de la autonomia
moral y politica, atribuidas en principio, con excepciones significativas, a
todo ser humano. Al definir los principios y condiciones del Estado de de-
recho, el filosofo aleman aclara que la igualdad frente a la ley y la relativa
igualdad en cuanto a la participacion en la formacion de la misma, es per-
fectamente compatible “con la mayor desigualdad dentro de la multitud y
del grado de propiedad, sea por ventajas corporales o espirituales de un in-
dividuo sobre los demads, o por bienes externos referidos a la felicidad, o por
derechos en general de unos con respecto a los otros”. El orden juridico es
indiferente respecto a las desigualdades, consideradas como contingencias
inevitables y por consiguiente relegadas en el ambito de la esfera privada.

El reconocimiento de la igualdad formal marca un progreso notable en
relacion con la influencia directa de las desigualdades de poder y riqueza en
la esfera juridica y politica. Sin embargo, las experiencias y luchas se en-
cargan pronto de poner de manifiesto los limites de esta forma de concebir
la igualdad y la insuficiencia de los derechos de ciudadania. La igualdad
que reclaman los rabiosos, desencantados con los resultados de un proceso
revolucionario que no ha logrado reducir la miseria, es una reparticion mas
equitativa de la propiedad, puesto que “la libertad no es mas que un fan-
tasma vacio cuando una clase de hombres puede impunemente reducir al
hambre a la otra”. La lucha por el reconocimiento de la dignidad incorpora
asi de manera paulatina las reivindicaciones ligadas con la satisfaccion de
las necesidades vitales y resulta solidaria de una nueva concepcion de la
libertad como liberacion del yugo opresivo de necesidades insatisfechas.
La experiencia de que las desigualdades en cuanto a talentos, poderes y
habilidades pesan de manera significativa en la valoracion social e incluso
en la autovaloracion y autorrespeto, hace que el acceso a determinados bie-
nes primarios se transforme en una condicioén de posibilidad para una vida
digna. Cuando se proclaman como indiferentes las desigualdades en cuanto
a poder y medios para el reconocimiento del sujeto como ciudadano activo
o como individuo libre e igual frente a la ley, se logra sin duda un progreso
nada despreciable frente a la intervencion directa de lo econdmico en la di-
mension juridica y politica. Sin embargo, el individuo pronto experimenta
el alcance limitado de esta dignidad como sujeto juridico o como persona
moral auténoma.

De acuerdo con el paradigma clésico sancionado por las revoluciones
burguesas, el objetivo prioritario del proceso de emancipacion era el de neu-

27



tralizar las diferencias de sexo, raza, etnia, religion: habia que reducirlas al
rango de variables “indiferentes”, para que no influyeran en la asignacion de
derechos civiles o en la definicion de la participacion ciudadana. El propio
Kant, a pesar de algunos rezagos de racismo y de cierta subvaloracion de la
mujer, insiste en el ideal de una humanidad comun, que se impone por enci-
ma de las diferencias en el color de la piel, de la diferenciacion sexual o de
las diferencias en cuanto a culturas, tradiciones, leyes y costumbres. La con-
signa actual de los grupos que exigen reconocimiento se centra al contrario
en la idea de que las diferencias cuentan y deben ser tenidas en cuenta tanto
en la dimension privada como en el espacio publico: feministas, grupos in-
digenas, inmigrantes, minorias marginadas, reivindican un espacio para sus
necesidades peculiares y especificas. La igualdad frente a la ley es percibida
siempre mas como un logro limitado e insuficiente. Hace dos siglos las aspi-
raciones de Olympe de Gouches —guillotinada por haberse atrevido a jugar
un papel activo en la politica— se reducian a una modificacion muy sencilla
de la declaracion de derechos: donde se mencionaba al “hombre” habia que
afadir “y de la mujer”, para que los derechos reconocidos para el varén se
hiciesen extensivos también a las mujeres. Se trataba de una preocupacion
mas que justificada en un contexto donde el sentido comin y la opinion de
los filésofos —entre ellos Kant— coincidian en considerar la diferencia de
sexo como un factor de discriminacion y compartian la idea de que no era
conveniente agobiar al “bello sexo” con la pesada y molesta carga de la ciu-
dadania; y la aclaracion semantica, que podria resultar hoy en dia superflua,
tenia su razon de ser, puesto que todos parecian dar por sentado que la pala-
bra “hombre” incluia a las mujeres solo cuando se trataba de obligaciones,
pero no a la hora de asignar derechos. Hoy en dia, en cambio, las feministas
exigen una reestructuracion global del espacio politico, que tome en cuenta
las necesidades especificas de la mujer. El acceso a la ciudadania ha sido un
logro apreciable, pero queda mucho por hacer para que las mujeres no se
sientan como convidadas de piedra en un terreno construido para satisfacer
las necesidades del varon.

Esta conviccion generalizada de que el respeto de la dignidad exige la
valoracion de las diferencias —que por consiguiente no pueden ser simple-
mente relegadas en la esfera de la sociedad civil o de la privacidad—, cons-
tituye un fenomeno peculiar y novedoso de nuestro tiempo. Las demandas
de los grupos marginados que exigen una atencion especial por parte del
Estado, en respuesta a la carencia cronica de los medios de subsistencia, se
sitian todavia en el paradigma de la igualdad, puesto que lo que reclaman
es que la desigualdad en cuanto a disponibilidad de bienes sea tenida en
cuenta a la hora de redistribuir la riqueza y asignar recursos: tomar en serio

28



las desigualdades significa en este caso luchar para que éstas tiendan a des-
aparecer, gracias a una intervencion estatal centrada en criterios de justicia
social. Al contrario, las demandas de las mujeres o de los grupos étnicos
que claman por la conservacion de su identidad se centran en la necesidad
de conservar y valorar estas diferencias, seriamente amenazadas por un sis-
tema que tiende a asimilarlo y nivelarlo todo: la posible extincion de estas
diferencias peculiares es visto incluso como una de las formas mas peligro-
sas de discriminacion. Y se perfila otra dimension de la opresion: quienes
pretenden inducir en los demds una falsa idea acerca de su identidad o una
imagen degradante de si mismos, atentan gravemente contra la dignidad
de quienes asumen e introyectan una imagen de si mismos que acaba por
bloquear sus energias.

El problema de las desigualdades econdmicas y sociales constituye un
reto para el ideal moderno de dignidad y obliga en algunos casos a violar
el principio de la igualdad. Se trata, sin embargo, de una violacion apa-
rente, puesto que el objetivo de la discriminacion inversa hacia los grupos
marginados es el de reducir desigualdades excesivas, que comprometen la
valoracion social y el autorrespeto. Cuando el interés se desplaza hacia la
reivindicacion de las diferencias, asumidas no como variables contingen-
tes e indiferentes, sino como los rasgos especificos que sustentan el valor
peculiar de cada sujeto, el reto es mucho mas serio. En el primer caso, el
reconocimiento de que existen sujetos con poderes, capacidades y bienes
desiguales, y que estas desigualdades cuentan, sigue suponiendo un ideal
de dignidad sustancialmente similar: los humanos, sin discriminacion, tie-
nen derecho a acceder a los bienes primarios de la autonomia moral y de la
autonomia politica, y como condicidn para el acceso a estos bienes resulta
ampliamente justificada una intervencion diferenciada por parte del Estado.
La idea de que es necesario tomar en serio las diferencias se basa en cambio
en una nocion distinta de dignidad, que apela a la autenticidad, més que al
igual respeto por la humanidad presente por igual en los diferentes sujetos.

Si algo caracteriza a nuestro tiempo es la obsesion por la identidad: in-
dividuos, grupos y pueblos estan comprometidos con el intento de buscar
sus raices, determinar lo especifico e irrepetible de su forma de ser, de sus
valores y de su mirada sobre el mundo. En el marco de la “cultura de la au-
tenticidad”, el individuo trata de precisar la identidad que puede descubrir
en si mismo, como algo producido desde adentro y al que profesa lealtad
y fidelidad. Por esto se resiste a la idea de ser tratado como un ejemplar
impersonal —uno entre muchos— de la especie humana y no recibe de buen
grado una solidaridad dirigida a la humanidad que alienta en ¢él, a su di-
mension nouménica, mas que a su concrecion singular. El reivindica, por el

29



contrario, que se lo reconozca y valore como un destino irrepetible, como
una perspectiva original y novedosa sobre el universo, como un proyecto de
vida que recibe sentido desde su propia interioridad. La “indiferencia” hacia
la singularidad, desplazada por el énfasis en la humanidad comun, descono-
ce y pasa por alto aquella dimension del reconocimiento que mas le interesa
a individuos y grupos. Entre quienes comparten la cultura de la autenticidad
“se exige reconocimiento y estatus para algo que no es universal y en el
que no todos participan”. Por consiguiente, la politica neutral del Estado de
derecho es percibida como represion y subyugacion frente a aquellos rasgos
unicos e inconfundibles en los que individuos y grupos cifran lo esencial de
su dignidad.

La idea de que cada individuo humano debe ser valorado de acuerdo con
su peculiaridad, ligada a su vez con la creencia de que cada cual debe poder
encontrar en si mismo su propia medida, introducen modificaciones sustan-
ciales en el paradigma kantiano de la dignidad y autonomia: no es el respeto
para la humanidad en general, presente como un halo sagrado en cada per-
sona, sino una consideracion por el individuo en su originalidad, con sus
rasgos unicos e irrepetibles que lo diferencian de todos los demas miembros
de la especie humana. Un individuo no se siente suficientemente valorado
cuando se lo trata con un respeto objetivo e impersonal; el sentimiento mas
hondo de su dignidad exige que —al igual que en el amor— su idiosincrasia 'y
sus caracteristicas peculiares sean tomadas en cuenta, puesto que son ellas
las que definen su caracter y personalidad. La tesis formulada hace dos si-
glos por Herder en contra de su antiguo maestro —al que le reprochaba un
averroismo moral, por haber descuidado las diferencias y el papel de la sin-
gularidad irrepetible en aras de los intereses de la humanidad— parecen co-
brar dia a dia mas fuerza en el sentir comun. En contraste con el sujeto vacio
portador de los valores de la humanidad en general, se valoran siempre mas
determinadas expresiones de humanidad. Cada individuo tiene una historia
personal distinta, y por consiguiente experimenta necesidades peculiares,
no homologables a las necesidades de otros. Algo andlogo acontece con la
autonomia moral y con el “individualismo de la autorrealizacion”. No se
trata de que el individuo logre elevarse, por encima de sus diferencias fe-
noménicas y de sus inclinaciones empiricas, hacia la mirada impersonal del
sujeto nouménico, para poder resolver de manera impersonal los problemas
éticos. Al contrario, los rasgos peculiares, las diferencias sexuales, las perte-
nencias a una cultura, deben ser asumidos como una variable no indiferente
en el juicio moral. La autonomia remite a la originalidad y peculiaridad del
sujeto moral, mas que a abstractos principios universales. Lo que vale para
el individuo singular, se repite a su vez con grupos, etnias, clases, naciones,

30



que reivindican por igual su peculiaridad y sus diferencias. En estos casos
el individuo tiende a pensar su identidad y sus diferencias en relacion con
los rasgos peculiar del grupo al que pertenece. El eje individuo-humanidad
tiende a ser reemplazado por todas esos vinculos y relaciones sociales inter-
medias, cuya funcion es la de concretar la universalidad abstracta y de darle
un contenido a la singularidad carente de contenido.

Para concluir, esta propuesta de fundamentacion asume la idea utilitaris-
ta del interés bien entendido, pero integrandola con la nocidn kantiana de
dignidad, indispensable para tomar en serio los derechos individuales. Per-
mite ademas dar cuenta del caracter dinamico y abierto de los derechos, sin
caer en una vision relativista y conservando la idea de valores universales
consolidados y compartidos.

31






UN LIBRO DECISIVO:
LAS RAZONES DE LOS DERECHOS HUMANOS

PROLOGO A LA SEGUNDA EDICION

El interés renovado por el estudio de los derechos humanos en Colom-
bia, que hay que saludar y estimular, responde a razones de distinta natura-
leza no todas de caracter positivo y optimista. En primer lugar, al auge de la
filosofia politica y al de la filosofia del Derecho, marcados por un creciente
profesionalismo que se expresa en la especializacion de seminarios, colo-
quios, revistas y libros, sobre los temas centrales a estas disciplinas y sa-
beres. Con un importante dialogo e intercambio internacional con colegas,
centros académicos y editoriales de distintas culturas y tradiciones. Esta
realidad minoritaria, incluso extremadamente minoritaria, aunque impetuo-
samente importante, se vive no s6lo en Universidades de Bogot4d como la
Nacional, sino también en Cali en la Universidad del Valle, en Antioquia e
igualmente es constatable su existencia en distintos lugares de la geografia
nacional.

Hay que subrayar esta realidad, asi sean desiguales los logros de un cen-
tro académico a otro, de unos colegas en relacion a la calidad del trabajo de
sus pares.

En segundo lugar, al auge en el pais del derecho internacional de los
derechos humanos presentes en el ordenamiento institucional. A la Carta
de Derechos que introdujo la Constitucion de 1991 y a la incorporacion
completa a la legislacion interna del Derecho Internacional Humanitario,
que se plantea como herramienta para enfrentar los graves problemas de



ANGELO PAPACCHINI

la guerra irregular, desdoblada en violencia pirata y que tan dramaticas y
profundas perversiones ha causado al presente y porvenir de la vida de los
colombianos.

Toda esta modernizacion institucional de los Derechos Humanos se co-
rresponde con igual profesionalizacion de sus estudios especialmente en las
facultades de derecho, filosofia y ciencias humanas.

El llamado, un tanto presuntuosamente Nuevo Derecho, y/o El otro De-
recho, tiene que ver bastante con el rescate de estos hilos de saberes, pode-
res, practicas e instituciones que inaugurd la modernidad y las revoluciones
y que vienen a confundirse con la historia misma de la humanidad: en sus
avances y retrocesos, en sus contextos de guerras, violencias, revoluciones,
contrarrevoluciones y situaciones de paz.

Se trata de unas herencias y tradiciones en trance de renovacion, de mo-
dernizacidn, incluso de nuevos desarrollos, rupturas y formulaciones que
aspiran a darle un sentido y un contexto revolucionario y emancipador a la
llamada, de manera afortunada, Era o Tiempo de los Derechos. Pero, nada
de esto es lineal, ni univoco y unidimensional. Los Derechos Humanos son
un campo en disputa, una trama ligada no sélo a la validez, certeza y aspi-
racion ética, sino que responde igualmente y en que forma, a los distintos y
encontrados intereses que se viven, gozan y padecen en el mundo de la vida,
en las esferas de las sociedades y las gentes. En el campo de las luchas so-
ciales y en el climax de las revoluciones, donde se alimentan las esperanzas
y las utopias del cumplimiento de lo prometido.

Alli los intereses gravitan y se disputan en torno a los poderes y privi-
legios, a la situacion de la mujer y los nifios, al lugar de los explotados y
oprimidos, de los humillados y ofendidos, donde comienzan las raices de la
heterodoxia y la herejia.

Donde se gesta y amamanta el derecho de rebelion. Donde se define el
papel del “maldito derecho”, el de la propiedad privada, en torno al cual
suelen descifrarse los demas derechos.

De alli que el alcance y definicion que se le atribuya a la propiedad en
el catdlogo de los derechos y en el mundo prosaico de las realidades sea
definitivo. Imposible eludir en el horizonte de los discursos y practicas de
los derechos humanos, al precio de agencias retoricas e ideologias con sus
cargas mixtificadoras.

En tercer lugar, aunque no en tltimo lugar, la importancia de los derechos
humanos en la sociedad colombiana es global, interesa a todos los sectores
y clases sociales, atravesando toda la geografia, la historia, lo contempora-
neo y cotidiano, el presente y el futuro del pais. El drama de Colombia es
el de la violacion y desconocimiento de los derechos humanos. Constituye

34



UN LIBRO DECISIVO: LAS RAZONES DE LOS DERECHOS HUMANOS

nuestra mas profunda vergiienza e impotencia. Es el laberinto de nuestra
existencia historica.

Es demasiado grande y complejo el asunto como para referirlo de ma-
nera breve, pero si es deber categorizar enfaticamente su importancia aqui
y en el concierto internacional, donde también con toda razon, se mira con
preocupacion la mala suerte de los derechos en nuestra patria.

Los saberes se ven estimulados por estas exigencias de la realidad, por
los dramas cotidianos. Vivimos un afortunado escrutinio e investigacion
histérica, socioldgica, filosofica, juridica de las realidades de las violencias,
las guerras, los caminos hacia la paz, la situacion de los derechos humanos.

Los fil6sofos estan haciendo valiosas contribuciones al pensar sobre es-
tos asuntos. Bregando con las ideas, las teorias y las criticas que los saberes
de distintos legados y perspectivas han establecido.

En este orden de ideas, ocupa lugar de primera importancia la actividad
de los fildsofos de la Universidad del Valle, con sus seminarios, coloquios,
libros, postgrados y la revista Praxis filosdfica.

El autor del libro Filosofia y Derechos Humanos, Profesor Titular Angelo
Papacchini, forma parte de estos intelectuales de la filosofia dedicados con
disciplina y alegria —dos situaciones que deben ir juntas— al trabajo de pen-
sar, escribir y crear espacios de didlogo y aprendizaje con el compromiso de
hacerlo en un horizonte dialogal a los otros saberes, disciplinas y creencias,
que llegue a la conciencia, necesidades y aspiraciones de las gentes.

De origen italiano y graduado en Roma, es no obstante un colombiano
con profundos vinculos afectivos con nuestro pais, donde ha desarrollado su
labor docente, investigativa y de divulgacion. En que su obra Los Derechos
Humanos en Kant y Hegel (1993) constituye su trabajo de profundizaciéon
paralelo al inaugurado en Filosofia y Derechos Humanos (1994).

El libro que el lector tiene en sus manos, es la segunda edicion dado
el buen recibo que ha tenido en distintos escenarios universitarios e in-
telectuales.

El libro es producto combinado de la investigacion y la docencia. Tam-
bién de la angustia sobre la suerte de los derechos de sus compatriotas y
contemporaneos. Bien escrito, cuando busca la comprension de los especia-
listas y de cualquier interesado, sin que se aleje del rigor de la argumenta-
cion y presentacion de los temas. Tiene esa doble condicion, tan grata al lec-
tor de ser sencillo y profundo, donde el hilo de los discursos de la filosofia
politica se mantienen s6lidamente, en su lectura de los derechos humanos.

El autor va a exponernos en tres grandes partes los temas centrales sobre
los derechos humanos. Sunaturalezay clasificacion. Las tradiciones politicas
del liberalismo, socialismo y democracia. Los modelos de fundamentacion.

35



ANGELO PAPACCHINI

Presentados en forma capitular con acerbo documental y bibliografico.
En verdad, como lo demuestra y educa esta investigacion, no hay solo un
discurso sobre los derechos humanos. Son varios, no s6lo por su nivel de
elaboracion y realizacion: el filosofo y el juridico-politico. El de la filosofia
y el del derecho positivo del Estado. Son varios los discursos por las
corrientes doctrinarias, las herencias sociales y como lo hemos subrayado
por los intereses en juego. Los derechos tienen historia, disputa intelectual
y se nutren de las desdichas humanas. De sus esperanzas y utopias.

Es un mundo complejo y sofisticado que nuestro autor va dilucidando
con precision de relojero. Es impresionante la exactitud y el rigor en la
presentacion de los temas y argumentos, donde es clara, no obstante, la
ausencia de una presentacion sobre la importancia de la revolucion nortea-
mericana y sus declaraciones en el desarrollo del discurso de los derechos.
Echando de menos el aporte a la polémica de Jellinek y el usufructo de
obras como el Derecho Natural y la Dignidad Humana de Ernest Bloch.

Un fundamentalismo de doble via campea todavia sobre la espacialidad
teorica de los derechos humanos. La que viene de una postura reduccionista
de los derechos al de la propiedad y la libre actividad econdmica, minimi-
zando y atacando las otras constelaciones y universos, a la manera de los
neoliberales. Y el fundamentalismo contestatario, que a nombre de una teo-
ria critica, s0lo ve en los derechos humanos y en la democracia, los intereses
ideologicos del capital, en un juego retérico que todo lo reduce a lo mismo y
todo es lo mismo. Donde no hay historia, ni luchas, ni saberes enfrentados.
Una metafisica cuyo verdadero contenido es la impotencia y el escapismo.

Angelo Papachini entrega el fresco conceptual y analitico de las dimen-
siones de los derechos humanos mostrando paso a paso el sentido de estos
discursos, sus énfasis, limitaciones, distorsiones y potencialidades. Negan-
do cualquier reduccionismo y linealidad dogmatica. Proyectando hacia la
actualidad los sentidos de estos discursos, en una perspectiva de apropia-
cion critica.

Es una buena muestra del papel liberador de los saberes, de lo intelectual,
del pensamiento en relacion a los grandes temas, propdsitos y frustraciones
de la humanidad, en su ya larga, maravillosa y sin embargo penosa historia.

Por estas razones y las que se encuentran ampliamente en el texto, es por
lo que no vacilo en denominar a Filosofia y Derechos Humanos un libro de-
cisivo. Alli estan bien sustentadas las razones de los derechos. Su necesaria
fundamentacion para una mejor lucha por su aplicacion efectiva.

36



INTRODUCCION

En los ultimos afios los derechos humanos se han transformado en un
patron de conducta que condensa los mas elevados valores morales de
nuestro tiempo y en una herramienta privilegiada para la legitimacion del
poder. Sin embargo, a pesar de este reconocimiento siempre mas generali-
zado, los actos de violencia contra la vida y los atentados contra la digni-
dad no parecen disminuir. Ademas, al igual que toda nocién hegemonica,
el discurso de los derechos queda expuesto a las manipulaciones ideolo-
gicas de quienes lo utilizan para defender intereses egoistas, para encubrir
con bellas palabras la miseria y la violencia, para oscurecer su sentido
originario y para transformar lo que fue en su origen un “una declaracion
de guerra contra los privilegios” en un topico retdrico inofensivo, en una
exigencia moral destinada a la ineficacia o en un instrumento de manipula-
cion ideoldgica y politica'. La tematica de los derechos humanos ha jugado
y sigue jugando también un papel nada despreciable en las relaciones in-
ternacionales, como un arma ideologica para quitarle legitimidad a algunos
regimenes o como un pretexto para limitar o suspender la ayuda econdémica
a los paises acusados de violar de manera sistematica los derechos basicos
de las personas.

Al mismo tiempo, a pesar de haberse afianzado en la conciencia de la
humanidad como un codigo de valores aparentemente destinado a reempla-
zar los sistemas ético-religiosos tradicionales, no faltan las voces criticas
de quienes subrayan la ambigiiedad y la carencia de bases racionales del
discurso de los derechos humanos, y ponen en tela de juicio la convenien-
cia de seguir utilizando este lenguaje para expresar nuestras aspiraciones



ANGELO PAPACCHINI

¢ticas y politicas. Quienes subrayan el fracaso de la modernidad no en-
cuentran en las declaraciones de derechos nada mas que la ratificacion de
los principios de la Ilustracion, es decir de ideales aparentemente huma-
nitarios, que encubren de hecho una voluntad de poder y, en la medida en
que se consolidan como un régimen de verdad, acaban por alimentar la
intolerancia, la barbarie y el terror’. Otros, mas moderados, se limitan a
sostener que estas exigencias ideales ya se han agotado, por lo que debe-
riamos enfrentar el nuevo milenio con paradigmas novedosos, dejando de
lado estas herramientas del siglo XVIIP. Estas voces de rechazo se unen a
las criticas tradicionales centradas en aspectos mas especificos de la teoria
de los derechos, que denuncian su formalismo y eclecticismo. Asi, algunos
cuestionan el caracter abstracto de estos principios ideales, pensados para
el hombre en general, mas que de cara a las necesidades especificas de
seres humanos insertos en un contexto historico y cultural, y por lo tanto
alejados de la riqueza y complejidad de lo real. Este formalismo abstracto
explicaria también la incapacidad estructural de la teoria de los derechos
para sustentar y orientar politicas concretas: el texto se reduciria a la for-
mulacion de “buenas intenciones”, agotandose en una afirmacién teorica
estéril, que bajo su ropaje retorico acaba por encubrir la violencia y la
miseria de la realidad. Otros denuncian la falta de definicion y la actitud
ecléctica, que se traduce en la carencia de criterios confiables para jerarqui-
zar las diferentes clases de derechos y dirimir eventuales conflictos entre
derechos antagdnicos. En fin, muchos han llamado la atencién acerca de
las deficiencias de la Declaracion en cuanto a la justificacion de los dere-
chos enunciados, que no tendrian otro fundamento distinto de la “fe” de la
humanidad en estos valores ideales®.

La manipulacion ideologica y las voces de quienes ponen en entredicho y
cuestionan el discurso acerca de los derechos humanos, hacen necesario un
trabajo critico acerca del sentido y el alcance de los derechos humanos, las
razones que justifican estas reivindicaciones de libertad y de justicia social;
trabajo critico que contribuya a disminuir la ambigiiedad de nociones como
dignidad humana, respeto y solidaridad, que juegan un papel tan importante
en la problematica de los derechos humanos. El contexto actual nos indica
que el problema de los derechos humanos no se limita a su aplicacion y
realizacion practica —como pretende Bobbio— sino que, al contrario,
seguimos necesitando claridad acerca de la naturaleza juridica o ética de
estas reivindicaciones, acerca del alcance de las mismas, y sobre todo acerca
de criterios atendibles que nos permitan resolver los multiples conflictos que
nos nuestra la vida real entre derechos en apariencia igualmente legitimos
y justificados. A nuestro juicio, el acuerdo de la humanidad civilizada que

38



INTRODUCCION

se ha materializado en la Declaracion universal de la ONU no nos ofrece
mayor ayuda a la hora de definir las prioridades entre derechos sociales
y libertades basicas, entre el pan y las flores, entre libertad e igualdad.
Por consiguiente, vuelve a cobrar vigencia y actualidad un problema
aparentemente metafisico como el de la fundamentacion de los derechos
humanos, puesto que si no queremos dejar al azar o a la fuerza la solucion
de los conflictos entre derechos antagdnicos, el camino mas viable es el de
buscar acuerdos y establecer prioridades con base en razones éticas, o en
argumentos racionales o razonables.

Creemos también que en este terreno de la delimitacion conceptual y en
especial de la justificacion de los derechos humanos, el aporte de la filosofia
sigue siendo valioso. Al fin y al cabo, los grandes textos de las Declaracio-
nes de derechos se han alimentado de las reflexiones de los clasicos de la
filosofia, cuyos ideales han empezado a materializarse precisamente gra-
cias a la accion de los protagonistas politicos de la revoluciones burguesas.
Esta tarea no se ha agotado, y creemos que el filosofo tiene todavia mucho
que decir acerca de este tema que es eminentemente interdisciplinario, y
que requiere de los aportes de todos los que trabajan en el campo de las
ciencias humanas o sociales. Mas en concreto, las cuestiones relacionadas
con el tema de los derechos humanos que mas atafien a la reflexion filo-
sofica, tienen que ver con la reconstruccion de su genealogia a través del
pensamiento y de las luchas que marcan la historia de Occidente, con el
intento de precisar su sentido ético-juridico, y en especial con la posibilidad
de asegurarle a estas reivindicaciones un sustento racional o moral. La aten-
cion del filosofo se concentrard en el esfuerzo por reducir la ambigiiedad en
este terreno aparentemente movedizo, en el intento de precisar la naturaleza
y el alcance de cada uno de los derechos, al igual que los nexos que los unen
entre si, y en fin en la propuestas de soluciones razonables en caso de que se
presenten conflictos entre derechos basicos.

Los primeros capitulos de este trabajo estan dedicados precisamente al
primer grupo de cuestiones, relacionadas con la delimitacion conceptual
de la nocion de derechos humanos, y con la determinacion de las princi-
pales categorias de derechos. En esta primera parte intentaremos también
reconstruir y aclarar los nexos entre el surgimiento y la consolidacién de las
diferentes clases de derechos (derechos y libertades de la esfera individual,
derechos sociales y derechos politicos) con las grandes corrientes ideolo-
gicas y politicas que han marcado la historia mas reciente de Occidente:
liberalismo, socialismo y democracia. En los Gltimos cuatro capitulos nos
centraremos en cambio en el andlisis de diferentes modelos de fundamen-
tacion y justificacion (iusnaturalista, utilitarista, kantiano e historicista),

39



ANGELO PAPACCHINI

e intentaremos demostrar una de las tesis que ha inspirado nuestro trabajo
de investigacion: la importancia préctica de un modelo de fundamentacion
determinado a la hora de precisar el alcance de un derecho o de fijar priori-
dades en casos de conflictos entre exigencias antagdnicas.

1

Notas

“La instrumentalizacion politica partidista se produce cuando, sin ningun interés cientifico o filo-
sofico para comprenderlos, se utilizan desde un sector como arma arrojadiza frente a otro o frente
al Estado, a través de argumentaciones persuasivas que pretenden exacerbar sentimientos o crear
emociones para orientar las conductas en un determinado sentido”. G. Peces-Barba, “Sobre el
fundamento de los derechos humanos. Un problema de Moral y Derecho”, Revista Anthropos,
n0.96, 1989, p. 45.

En este sentido entre neoaristotélicos y postmodernos existen convergencias significativas en esta
comun aversion a la teoria de los derechos. En cuanto a los primeros, Maclntyre sostiene que la fe
en los derechos no tiene mas fundamento que “la creencia en brujas y unicornios” (A. Macintyre,
Tras la virtud, Editorial Critica, Grijalbo, Barcelona, 1987, p. 95), mientras que Villey llama la
atencion acerca de la paradoja de unos principios ilustrados que se han consolidado como una fe,
con sus mitos fundadores, sus capillas, sus celebraciones rituales, sus apologetas y sus inquisi-
dores (Cfr. M. Villey, “Polémique sur les droits de I’homme”, Les Etudes Philosophiques, No.2,
1986). En la vertiente de los postmodernos, Rorty reduce la tematica de los derechos al “léxico
del racionalismo ilustrado”, aclarando que este léxico “esencial en lo comienzos de la democracia
liberal, se ha convertido en un obstaculo para la preservacion y el progreso de las sociedades
democraticas” (R. Rorty, Contingencia, ironia y solidaridad, Paidds, Barcelona, 1991, p. 63);
Vattimo en cambio llama la atencion sobre los peligros que podria acarrear la tendencia a creer
que existe una “Unica forma verdadera” de realizar la humanidad, puesto que este supuesto de la
teoria de los derechos se puede transformar en un obstaculo para la libre expresion de minorias
étnicas, sexuales, religiosas, culturales o estéticas (G. Vattimo, La sociedad transparente, Paidos,
Barcelona, 1990, p. 84).

En este sentido, como lo destaca Ferry, “mas alla de las celebraciones rituales y de las publicacio-
nes inflacionarias, la teoria de los derechos corre el riesgo de ser abandonada de nuevo entre los
accesorios en desuso”. L. Ferry -A. Renaut, Philosophie politique 3, P. U. F., Paris, 1985, p. 7.
Macintyre destaca el “fracaso de todos los intentos de dar buenas razones para creer que tales
derechos existen”, y anota ir6nicamente que “la practica de no dar ninguna buena razon para
aseveracion alguna, que se ha convertido en normal para las Naciones Unidas, se sigue con gran
rigor”. Op. cit., p. 96.

40



PARTE PRIMERA

NATURALEZAY
CLASIFICACION DE LOS
DERECHOS HUMANOS






CariTuLo 1

UN INTENTO DE DEFINICION

A pesar de las criticas y de las voces en contra, es innegable que en es-
tas ultimas décadas se ha incrementado de manera notable la adhesion y el
respaldo a la teoria de los derechos humanos; y la Declaracion universal de
derechos, que se ha transformado en un punto de referencia obligado para
cualquier discusion de caracter ético-politico y en un paradigma para los
valores humanos, aparece llamado a llenar el vacio dejado por los codigos
morales sustentados en una cosmovision religiosa'. Incluso en nuestro medio
se ha venido consolidando la tendencia de la gente comun a expresar su in-
conformidad y sus voces de protestas en el lenguaje de los derechos, lo que
constituye sin duda una prueba de que este lenguaje ha logrado afianzarse en
la conciencia colectiva. Los campesinos que sufren la violencia de la guerra,
los indigenas sin tierra, los asalariados y obreros, los recicladores de basuras,
los habitantes de los barrios marginados, todos ellos expresan sus protestas y
reivindicaciones apelando al principio de la dignidad humana y del derecho
a la vida, que consideran pisoteados de diferente manera por los actores de
la violencia, por la desidia e ineficiencia del Estado, por la supervivencia
de privilegios, etc. Por lo demas, el recurso a los derechos no se limita a los
marginados o a quienes viven en condiciones de emergencia: es muy comun
que un ciudadano proteste por la demora de un tramite burocratico, alegando
que algunos funcionarios publicos estan violando y atropellando sus dere-
chos fundamentales. Una prueba adicional de este arraigo de la teoria de los
derechos lo constituye la proliferacion de las acciones de tutela, expresion
tangible de una nueva actitud ciudadana en quienes ya no estan dispuestos
a tolerar de manera pasiva injusticias y atropellos de sus derechos basicos.



ANGELO PAPACCHINI

Al mismo tiempo, es innegable también que la hegemonia creciente del
discurso de los derechos humanos, en lugar de disminuir la ambigiiedad de
esta nocion, la ha acrecentado: todos apelan a derechos, pero cada cual pa-
rece entender a su manera el sentido y el alcance de los mismos. La opinién
publica asiste con asombro al hecho frecuente de que quienes mas apelan
a la proteccion de sus derechos son precisamente los sujetos que mas irres-
petan la vida humana y los valores minimos de convivencia; esa opinioén
también descubre que las instancias encargadas de velar por el respeto de
los derechos basicos se transforman a menudo en una amenaza y en un fac-
tor adicional de violencia. Muchas veces el hombre desprevenido percibe
que la apelacion a los derechos no es nada més que una manera de encubrir
intereses concretos y particulares con el manto sagrado de la dignidad hu-
mana. Por lo demds, la ambigiliedad y la falta de claridad no se limitan a la
conciencia comun: con sus innumerables intentos de definicidon y con sus
igualmente variados criterios de clasificacion, los tratados sobre derechos
humanos parecerian acentuar, mas que resolver, las preguntas sin respues-
tas, las dudas y las perplejidades del hombre de la calle acerca del sentido y
alcance de sus derechos. Si existe un consenso entre quienes se dedican al
estudio sistematico de los derechos es precisamente alrededor del caracter
ambiguo y poco preciso de esta nocion. “A pesar de los innumerables in-
tentos de analisis —escribe Nino— el lenguaje de los derechos sigue siendo
muy ambiguo, poco riguroso y muchas veces es usado de manera retorica™.
Algunos hablan de derechos naturales, otros de libertades basicas, otros de
derechos basicos, derechos fundamentales o derechos publicos subjetivos,
etc. Particularmente interesante y revelador de esta variedad de significados
es el intento de sistematizacion por computador realizado en el Instituto
Internacional de los derechos humanos de Estrasburgo. Con base en una
cantidad considerable de textos, se llego a la conclusion de que la ciencia
relativa a los derechos del hombre:

Se refiere a la persona, en especial al trabajador, que vive en un Estado y que, acu-
sado de una infraccion o victima de una guerra, se beneficia con la proteccion de la
ley, gracias a la intervencion de un juez nacional o de las organizaciones internacio-
nales, y cuyos derechos, especialmente el derecho a la igualdad, se armonizan con
las exigencias del orden publico’.

Se trata por cierto de una definicidén poco consistente, que revela sin em-
bargo la variedad de sentidos de una expresion de uso tan comun.

(Qué hacer frente a esta ambigiliedad y variedad de sentidos? ;Tendre-
mos que renunciar a cualquier intento de definicion y resignarnos a esta
vaguedad conceptual, aparentemente inseparable de un tema que despierta

44



UN INTENTO DE DEFINICION

en todos una notable carga emotiva? ;A qué apelar para un intento de defini-
cion o delimitacion conceptual? Esta dificultad no se le presentaba a los ex-
ponentes del iusnaturalismo del siglo XVII o XVIII, quienes relacionaban los
derechos humanos con nociones aparentemente sélidas y seguras como la
naturaleza humana o la ley natural. En cambio, cuando surgen dudas acerca
de la posibilidad de acceder de manera directa y univoca a la ley natural o
al orden natural, y cuando entra en crisis la confianza en la posibilidad de
ver reflejados en el espejo seguro de la naturaleza humana la totalidad de
los derechos basicos, cualquier intento de definicion resulta problematico
y dificil. Por cierto, se podria establecer, por medio de un acuerdo, una
convencion lingiiistica que fijara de manera univoca la expresion “derechos
humanos”, pero se trataria en todo caso de una delimitacion arbitraria del
sentido®. A nuestro juicio, una vez descartada la viabilidad de una intuicion
capaz de captar la “esencia verdadera” de los derechos, la unica salida via-
ble es la de la intentar reconstruir, por medio del estudio de la genealogia y
el desarrollo historico de las reivindicaciones de derechos, una nocién am-
plia capaz de dar cuenta de las diferentes demandas de derechos y libertades
fundamentales. Al fin y al cabo, los derechos humanos en su configuracion
especifica son un producto de la historia y de la modernidad®; de manera que
la reconstruccion del proceso a través del cual el sujeto de la modernidad va
elaborando, ampliando y exigiendo sus reivindicaciones, constituye el ca-
mino mas apropiado para tratar de comprender el sentido y alcance de esta
nocion. La definicion que esbozamos ahora, por cierto de caracter provisio-
nal, pretende abarcar las multiples dimensiones y los diferentes significados
que ha venido asumiendo, a lo largo de los tltimos dos siglos, la lucha por
los derechos y las libertades: “los derechos humanos” son reivindicaciones
de unos bienes primarios considerados de vital importancia para todo ser
humano, que concretan en cada época historica las demandas de libertad
v de dignidad. Estas reivindicaciones van dirigidas en primera instancia al
Estado, y estan legitimadas por un sistema normativo o simplemente por el
reconocimiento de la comunidad internacional.

REIVINDICACIONES DE BIENES PRIMARIOS

Con la definicion anterior queremos destacar antes que todo un aspecto
peculiar estrechamente ligado con la teoria y la praxis de los derechos hu-
manos: la formulacion de los derechos en términos de demandas y exigen-
cias enfaticas por parte de quienes perciben una injusticia en el trato que les
deparan las autoridades o los demas miembros del cuerpo social, y por lo
tanto levantan su voz para que se supere la condicion de injusticia y para

45



ANGELO PAPACCHINI

que sus derechos y libertades sean tenidos en cuenta y respetados. Quienes
se atreven a reivindicar derechos no lo hacen por lo general por medio de
pedidos humildes y respetuosos; al contrario, la conviccion de que sus recla-
mos se sustentan en principios €ticos de justicia, le confiere a sus demandas
el caracter de una exigencia imperativa y terminante. Los revolucionarios
franceses exigen la supresion inmediata de los privilegios, y su Declaracion
de derechos ha sido bautizada con razén como “una declaracion de guerra”
contra los restos feudales y las limitaciones de las libertades bésicas.

De otro lado, recurrimos a la nocion de “bienes primarios”, una idea ela-
borada por Rawls®, para subrayar que en el caso de los derechos humanos
los reclamos y las reivindicaciones apuntan hacia bienes considerados de
vital importancia para individuos y grupos, mas que hacia bienes contin-
gentes y suntuarios, es decir a aquella clase de bienes a los que no estarian
dispuestos a renunciar, puesto que esa renuncia significaria lo mismo que
un abandono de su condiciéon de humanos. Precisamente en esto se funda
el caracter categdrico de estas demandas: en la medida en que el sujeto ve
comprometida la posibilidad de realizarse como ser humano, levanta su
voz para reclamar que se respete su vida, su libertad y su dignidad. Por lo
tanto, seria conveniente restringir la lista de derechos fundamentales a los
bienes primarios o basicos, como el respeto de la vida y de la integridad
fisica, el respeto de la autonomia moral y de la libertad de pensamiento,
el acceso a los medios de subsistencia. La demanda de bienes primarios
se diferencia por lo tanto de todas aquellas otras que podriamos eventual-
mente justificar apelando a derechos basicos, y que no revisten ese caracter
perentorio propio de las reivindicaciones ligadas con la defensa de bienes
primarios como la vida y la libertad. Es evidente para todos que las de-
mandas especificas y circunstanciales, es decir no referidas a cosas que
no afectan ni comprometen la posibilidad de una vida digna, mal podrian
formularse en los términos perentorios propios de las reclamaciones de los
derechos basicos y fundamentales. Por esto, nos inclinamos a creer que la
lista de los derechos no deberia ser demasiado amplia. Precisamente para
que sean tomadas en serio, las declaraciones deberian limitarse a los bienes
considerados esenciales, a las libertades basicas y a los derechos de verdad
fundamentales.

REIVINDICACIONES HISTORICAMENTE SITUADAS
Estos bienes primarios constituyen en la practica la manera de concretar
y realizar, en cada época histdrica, las demandas de libertad y de dignidad

inseparables de la condicién humana. Con esta idea pretendemos compren-

46



UN INTENTO DE DEFINICION

der la compleja dialéctica entre continuidad y cambio, entre la persisten-
cia de unos valores minimos y el proceso constante de enriquecimiento
que constituye uno de los rasgos mas peculiares de la historia de los dere-
chos humanos. Mas en concreto, creemos en la existencia de unos valores
humanos universales, que se conservan a través del cambio y que estan
presentes, de manera mas o menos explicita, en los diferentes contextos
culturales. Pero resulta al mismo tiempo evidente que estas demandas uni-
versales se concretan de manera distinta en las diferentes épocas y tradi-
ciones culturales.

Se ha insistido a menudo en la irreductible diversidad de culturas.
De todas formas, la historia nos muestra al mismo tiempo que el respeto por
la vida y la exigencia de un reconocimiento minimo del valor no instrumen-
tal de la persona constituyen auténticos “universales humanos”. Sin duda
tienen razon los historicistas cuando cuestionan la creencia iusnaturalista
en una naturaleza humana eterna e inmutable, y compartimos con ellos la
conviccion de que los derechos, en cuanto resultado de la cultura y de la
historia, adquieren un sentido y alcance distintos de acuerdo con el nivel
de desarrollo cultural y cientifico, la organizacion politica e institucional,
las formas de concebir la libertad y los valores basicos, los ideales éticos y
religiosos, etc. Sin embargo, mas alld de las diferencias en cuanto a tradi-
ciones religiosas, ideales y formas de vida, organizaciones de la interaccion
social y del intercambio con la naturaleza, se impone una exigencia comin
de libertad, dignidad y respeto, que se expresa de diferentes maneras en
lenguajes y contextos culturales distintos. Desde las culturas mas lejanas
en el espacio y en el tiempo nos llega esta aspiracion universal hacia el
respeto por la vida, el deseo de una sociedad mas solidaria y la exigencia
de un reconocimiento. Varian por cierto las formas con las que se manifies-
tan estas reivindicaciones, al igual que las expresiones de la indignacion
frente a la instrumentalizacion, la dependencia y las practicas degradantes.
Es mas, varia también, hasta en el interior de una misma sociedad global,
la percepcion de lo que son practicas o instituciones degradantes. Pero esta
variedad deja sin embargo entrever temas y cadencias comunes. Més alla
de la diversidad de concepciones del mundo, mitos y creencias religiosas
en los que se enmarcan tanto los deseos de autonomia y libertad, como las
protestas contra el sometimiento y la reificacion, no resulta dificil descubrir
dos elementos persistentes: el apego a la vida y la demanda de recono-
cimiento. La declaracion solemne de que todos los humanos merecen un
trato digno es relativamente reciente; pero la aspiracion y la lucha por esta
dignidad es tan antigua como la historia y la cultura humana. Resulta por lo
tanto unilateral la postura de quienes se limitan a destacar las diferencias y

47



ANGELO PAPACCHINI

los cambios, puesto que, como afirma Brandt, “apartan nuestra atenciéon de
las identidades importantes, de los consensos amplios sobre las cuestiones
que mas nos preocupan’’ y nos impiden reconocer el consenso generalizado
alrededor del nicleo minimo de principios que regulan la interaccion entre
los seres humanos. En pocas palabras: las declaraciones de derechos son
relativamente recientes, pero las demandas de libertad, respeto por la vida 'y
reconocimiento de un valor minimo para todo ser humano estan lejos de ser
un invento europeo del siglo XVIIL

De otro lado, es también innegable el hecho de que varia de manera sig-
nificativa en las diferentes culturas y épocas la manera de concretar y reali-
zar la libertad y los ideales de una vida digna. Estas aspiraciones humanas
universales adquieren una forma especifica de acuerdo con las necesida-
des, el horizonte ideologico y los problemas concretos de una época o so-
ciedad determinada: de la peculiaridad de estas necesidades y de la manera
como son percibidas depende la formulacion concreta de las demandas de
libertad, reconocimiento y dignidad. Para dar un ejemplo entre muchos
otros, a los griegos no se le habria ocurrido pensar en un derecho al trabajo,
puesto que esta actividad era vista como algo deshonroso e indigno de los
hombres libres; y si fuese licito traducir su sistema de valores y su con-
cepcidn de la vida en el lenguaje de los derechos, habria que atribuirles la
reivindicacion de un derecho al ocio creativo, al goce artistico y a la activi-
dad politica o filosofica. La inclusion del trabajo entre los derechos basicos
supone de hecho un cambio substancial en la valoracion de esta dimension
de la actividad humana, que en la modernidad deja de ser percibida como
una maldicidon o como algo degradante, para transformarse en una opcion
esencial para una plena realizacion humana. La transformacién del trabajo
en derecho supone ademads la consolidacion de una sociedad de mercado
en la que el trabajo llega a ser para la mayoria la inica manera de subsis-
tencia y la condicion de posibilidad para una vida digna. Precisamente en
las Declaraciones de derechos se expresan aspiraciones humanas univer-
sales, pero enmarcadas en un contexto historico determinado, en un siste-
ma especifico de certezas compartidas, en una organizacion peculiar de la
produccion y de la vida politica, en cierto grado de desarrollo cientifico y
técnico, en la disponibilidad de recursos, etc. Se explica asi el dinamismo
tan peculiar de la teoria y praxis de los derechos y el proceso constante de
ampliacion y reorganizacion de su enunciado.

La clasificacion de las principales categorias de derechos por “genera-
ciones”, constituye una prueba adicional de esta concrecion especifica de
las libertades basicas de acuerdo con el desarrollo historico y cultural. Los
“derechos de primera generacion”, reivindicados por las grandes revolucio-

48



UN INTENTO DE DEFINICION

nes burguesas, abarcan las libertades propias de la tradicion liberal: libertad
de pensamiento y expresion, el derecho a no ser molestado por creencias o
practicas religiosas, el derecho al uso y goce exclusivo de algunos bienes, el
derecho de cada ciudadano a escoger su trabajo y a emplear el tiempo libre
de manera autonoma, buscando la felicidad a su manera, etc. Estos derechos
estan ligados a una concepcion “negativa” de la libertad, concebida como
ausencia de toda interferencia en el espacio autonomo del individuo. Pero
la primera generacion incluye también los derechos politicos o derechos
de democracia, que le abren al ciudadano la posibilidad de participar en la
actividad legislativa y en la direccion del Estado. Las declaraciones clési-
cas del siglo XVIII integran asi las dos exigencias de libertad que Benjamin
Constant consideraba en cierta medida antagonicas: la participacion en el
poder (libertad de los antiguos) y la no interferencia del poder en una esfera
privada considerada como sagrada (libertad de los modernos).

Con los “derechos de segunda generacion” las reivindicaciones se des-
plazan hacia el terreno econémico y social, lo que produce también una mo-
dificacion sustancial en las relaciones entre derechos y poder: éste deja de
ser percibido como algo peligroso y amenazante, para transformarse en la
instancia positiva encargada de satisfacer las demandas de salud, bienestar
y dignidad de todo ser humano. Estas nuevas demandas dirigidas al poder
estatal, que se empiezan a vislumbrar ya en el curso de la Revolucion Fran-
cesa, se consolidan con la Revolucion de Octubre, se afianzan de manera
definitiva gracias a la Declaracion de la ONU y son asumidas como una
tarea prioritaria por parte del “Estado social de derecho”. Precisamente, la
legitimidad de este Estado estd a menudo condicionada a su capacidad de
asegurar para todos sus ciudadanos el derecho a la vida, al trabajo, a la edu-
cacion, etc. Por fin, los “derechos de tercera generacion’, contemplan las
exigencias de relaciones pacificas entre los hombres y de relaciones armoni-
cas con la naturaleza, la voluntad de los pueblos de autodeterminacion y de
autonomia en el uso de sus recursos, la preocupacion por las generaciones
venideras. Estos derechos surgen de los procesos de descolonizacion y de
la toma de conciencia de los peligros del deterioro ecologico generado por
una industrializacion desenfrenada.

Por lo anterior, no podemos no compartir la idea de que los derechos
humanos son derechos histéricamente determinados, estrechamente ligados
con los problemas y necesidades de una época. Como bien lo aclara Bob-
bio, no es posible comprender la formulacion de la libertad de conciencia
y expresion de las grandes revoluciones burguesas por fuera del contex-
to de las guerras de religion, ni es posible comprender de lleno el sentido
revolucionario del articulo que proclama la igualdad en derechos y libertades

49



ANGELO PAPACCHINI

por fuera del contexto de una sociedad en la que existian la esclavitud y el
trabajo forzoso’. En otras palabras, no es posible desligar la formulacion de
los derechos humanos del proceso a través del cual emerge y se afianza la
modernidad. Sin embargo, esta tesis general acerca de los derechos como
un producto de la historia, y mas especificamente de la historia de Occiden-
te, deberia ser matizada y complementada con la idea de unos universales
humanos, de unas aspiraciones compartidas por la humanidad en general.

Por otra parte, la idea de una evolucion progresiva de los derechos podria
dar la impresion de que la historia de los derechos humanos en estos tltimos
siglos se reduce a una toma de conciencia progresiva y lineal: los derechos
estarian ya alli, a la espera de que el ser humano los descubriera para reco-
nocerlos y asumirlos, en una lista siempre mas amplia y exhaustiva. Pero
¢sta seria una vision simplista del proceso de formacion y consolidacion de
las libertades basicas, que pasa por alto el caracter a menudo antitético y
antagodnico de las diferentes clases de derechos, y desconoce los procesos de
lucha que acompanan las proclamaciones de derechos y su dificil insercion
en un ordenamiento legal. La historia de los derechos humanos resulta inse-
parable de la historia de las grandes revoluciones de la edad moderna. Esto
es bien comprensible, puesto que cuando se trata de reivindicaciones reales,
nada retoricas, que cuestionan el ordenamiento juridico-politico estableci-
do y las relaciones de poder existentes, es inevitable que choquen contra la
resistencia de quienes ven vulnerados sus privilegios. Estaba en lo cierto
Mirabeau cuando afirmaba que la Declaracion de derechos era al mismo
tiempo una “declaracion de guerra contra el antiguo régimen y contra los
tiranos”. Los derechos humanos son un producto de la historia, siempre que
¢ésta sea entendida como accion humana, esfuerzo y lucha por el reconoci-
miento de individuos, grupos, clases y pueblos'’.

REIVINDICACIONES UNIVERSALES

A lo largo de estos dos ultimos siglos se afianza de manera gradual pero
irreversible la tendencia a creer que los titulares de estos derechos son todos
los seres humanos, independientemente de las diferencias de raza, sexo,
status social o nacionalidad. Con evidentes resonancias del modelo iusna-
turalista, la Declaracion universal de la ONU proclama de manera solemne
que todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos,
es decir que todos llegan al mundo con el derecho a un respeto minimo de
su libertad y personalidad. De esto se sigue que las diferencias en cuan-
to a rasgos fisicos, capacidades y opciones, tienen que ser miradas como
contingencias que no afectan esta igualdad substancial, y que no tienen por

50



UN INTENTO DE DEFINICION

qué afectar el reconocimiento de todo ser humano como un sujeto en si va-
lioso, que no puede ser degradado, instrumentalizado o humillado. El sujeto
de los derechos es el hombre como ser genérico, y no una clase especifica
de seres humanos''. En este sentido existe una diferencia substancial entre
las modernas declaraciones de derechos y los documentos histéricos con-
siderados tradicionalmente como los primeros esbozos o balbuceos de la
teoria de los derechos humanos. La Magna Charta que los barones ingleses
logran imponer en 1215 a Juan sin Tierra, se agota en una serie de peticiones
limitadas a la conservacion de beneficios especificos, de antiguos derechos
que en el fondo no son otra cosa que privilegios para una clase de personas.
Es evidente alli la ausencia completa de cualquier nocion de unos derechos
para el hombre en general, para el ser humano en cuanto tal.

Las dificultades que tuvo que enfrentar y superar esta nocidon universa-
lista y moderna de los derechos se pusieron bien de manifiesto en la Revo-
lucion Francesa. Mientras que algunos de sus protagonistas reivindicaban
los derechos y libertades para la humanidad en general, y reclamaban por
consiguiente la eliminacion total de la esclavitud, otros preferian reducir el
goce de los derechos al pueblo francés y cuestionaban como un ideal vacio e
impracticable la posibilidad de extenderlos mas alla de las propias fronteras.

Hay que aclarar que la nocion de universalidad implica al mismo tiem-
po el reconocimiento de todos los humanos como sujetos y titulares de los
derechos fundamentales, y el reconocimiento generalizado por parte de
la comunidad civilizada de esta igual dignidad de todos. Con la moder-
nidad se afianza la idea de que todos los humanos son poseedores de una
igual dignidad fundamental y tienen el mismo derecho al goce de bienes
primarios ligados con la condicion humana. Al mismo tiempo se extiende
el nimero de quienes comparten esta idea de igualdad y la respaldan por
encima de los nacionalismos o de los odios tribales. Por cierto, estamos
muy lejos de haber recorrido el camino hacia la aceptacion universal de
los valores que inspiran la concepcién moderna de la dignidad, como lo
demuestran fendmenos recientes de racismo, intolerancia, xenofobia, etc.
El poder que van adquiriendo las diferentes formas de fundamentalismos
o el renacer preocupante de odios raciales en el interior de los pueblos
supuestamente civilizados no permiten una vision demasiado optimista.
De todas formas, a pesar de estas resistencias hondamente arraigadas en
la estructura pulsional del ser humano, que pareceria estar mas cercana a
la exclusion y a la discriminacion que al reconocimiento del otro como un
ser de igual dignidad, parece evidente el avance de una tendencia historica
hacia un creciente reconocimiento universal de la dignidad de todos los
seres humanos.

51



ANGELO PAPACCHINI

REIVINDICACIONES LEGITIMADAS POR UN SISTEMA JURIDICO
O POR LA CONCIENCIA COLECTIVA DE UNA EPOCA

Es necesario insistir en el hecho de que las reivindicaciones de derechos
no se agotan en meras aspiraciones morales y cuentan con el respaldo de un
sistema normativo o por lo menos del reconocimiento universal por parte
de la humanidad civilizada, que se expresa en concreto en las declaraciones,
convenios y pactos sobre derechos humanos. Esas reivindicaciones tienden
a transformarse en derechos, en el sentido pleno de la palabra, es decir en
exigencias “reconocidas por la ley y protegidas por la accion del gobierno”,
en “bienes e intereses juridicamente protegidos”?. Los derechos humanos
surgen como aspiraciones morales, que necesitan cierto grado de formula-
cion juridica. Esto ha llevado a algunos teoricos a decir que los derechos se
ubican en la encrucijada de lo moral y de lo juridico.

Sin embargo, aunque el proceso de sistematizacion normativa de los de-
rechos es necesario, ellos tienen una validez independiente de la formula-
cion juridica y del respaldo de un sistema positivo. Incluso si un Estado
decidiese de manera arbitraria la eliminacion o suspension indefinida de la
vigencia de los derechos humanos y de las libertades fundamentales (como
ocurrid con el nazismo y con el fascismo), no por esto perderia fuerza y
legitimidad la apelacion a estos derechos. Precisamente la reivindicacion
de los derechos en ausencia de un reconocimiento juridico, ha servido para
poner un dique al poder arbitrario y despotico, o para cuestionar una le-
galidad basada en los privilegios y en la fuerza. La historia ha mostrado
muchas veces que cuando un Estado pretende desconocer y atropellar los
derechos, ellos recuperan su intensa fuerza reivindicatoria. Siempre resul-
ta paradigmatica la figura de Antigona, la heroina del drama de So6focles,
que se atreve a oponer a un decreto desmesurado del gobernante el poder
moral, a su manera eficaz, de una ley no escrita que apela a un antiguo y
sagrado reconocimiento. Esta es en el fondo la gran intuicion de la tradicion
iusnaturalista, que reivindica la anterioridad ideal y la independencia de los
derechos del individuo frente al poder estatal, y por esto su caracter sagrado
y en cierta medida inalienable.

Después de la segunda guerra mundial, este poder moral queda vigoriza-
do ademas por el reconocimiento por parte de la comunidad internacional,
lo que permite a individuos, grupos o minorias reclamar la proteccion y el
amparo de instituciones creadas por el poder de la humanidad civilizada.
De otro lado, al incorporarse en un sistema normativo, los derechos huma-
nos conservan de todas formas un status privilegiado frente a los demas
derechos positivos sancionados en el codigo civil, el codigo de comercio,

52



UN INTENTO DE DEFINICION

etc, puesto que aparecen como derechos fundamentales, y en el caso de
derechos basicos —por ejemplo el derecho a la vida o el derecho a no ser
torturado— como derechos absolutamente inderogables.

Las relaciones entre el caracter moral y el caracter juridico de los de-
rechos humanos constituye en nuestros dias una cuestion que es objeto de
intensos debates, a los que se reconoce gran importancia teorica y practica.
Entre los mas notables filosofos y teoricos del derecho del mundo anglo-
sajon actual, en especial entre quienes se inspiran en la filosofia de John
Rawls, se ha consolidado un lenguaje que enuncia habitualmente los dere-
chos humanos como derechos morales, y es muy fuerte entre ellos la ten-
dencia a acentuar el caracter propiamente moral de los derechos. De hecho
los consideran sobre todo como reivindicaciones, demandas y exigencias
que conservan su valor aunque no estén reconocidas y sancionadas por un
sistema de derecho positivo y no cuenten con el respaldo y la proteccion
de un gobierno particular’®. En contraste, autores como Norberto Bobbio,
cuestionan esta nocion de derechos morales como un rezago de la tradi-
cion iusnaturalista'®, y sostienen la necesidad de separar y distinguir con
claridad lo que es promesa de un derecho futuro o mera aspiracion moral,
de un derecho en sentido estricto y pleno, que presupone la existencia de
un sistema normativo; lo que es un derecho potencial, de un derecho real
y actual. Frente a estas dos posiciones encontradas, nos parece interesante
y pertinente la posicion asumida por Peces-Barba, quien concibe los dere-
chos humanos precisamente como el punto de encuentro entre moral y de-
recho, como la”’encrucijada”, el cruce de caminos entre exigencias €ticas y
la necesidad de transformar una aspiracion moral en un derecho positivo's.
La historia de los derechos nos muestra precisamente este proceso dialéc-
tico, este esfuerzo constante de individuos, grupos y pueblos para asegurar
un piso juridico firme a lo que al inicio no es mas que aspiracion moral. La
misma carta de las Naciones Unidas, en el momento de su proclamacion,
solo contaba con un “poder moral”, que ha venido adquiriendo poco a poco
un peso juridico gracias a los convenios y pactos por medio de los cuales
muchos Estados se han comprometido a respetar estos derechos. A nuestro
juicio, la mejor manera de enfrentar esta disputa es tratar de comprender la
positivacion de los derechos como un proceso dinamico y abierto, a través
del cual un principio moral o una demanda de libertad va ganando poco a
poco el espacio juridico indispensable para su consolidacidon, que asegura
su vigencia de hecho.

53



ANGELO PAPACCHINI

EL ESTADO COMO DESTINATARIO PRINCIPAL
DE LAS DEMANDAS DE DERECHOS

En toda reivindicacion es importante precisar no solamente la naturaleza
de los bienes que los sujetos pretenden obtener o para los cuales exigen pro-
teccidn, sino también la instancia hacia la cual se dirigen estas demandas:
quejas, protestas y exigencias se dirigen siempre hacia alguien; tienen siem-
pre un destinatario que el sujeto de la demanda percibe como el responsable
de un estado de cosas desagradable e injusto, o como el poder liberador
capaz de asegurar la supresion de la penuria y del malestar que provocan las
protestas y las quejas. En el caso de los derechos humanos, los destinatarios
han sido tradicionalmente los gobiernos, puesto que so6lo ellos cuentan con
la fuerza coactiva suficiente para hacer cumplir a todos los miembros del
cuerpo social las obligaciones correspondientes. Si bien el Estado se ha
transformado a menudo en una amenaza adicional para el individuo, sigue
siendo la inica opcidn frente al imperio arbitrario de la fuerza. La violencia
que se desataria en caso de una ausencia parcial o total de los lazos civiles
justifica la necesidad de un poder centralizado capaz de frenar albedrios y
pasiones, con la fuerza suficiente para imponer el respeto de obligaciones
minimas hacia la vida y la dignidad de los demés. Hasta el momento la tni-
ca alternativa, realista y no utopica, a la violencia del estado de naturaleza
(una ficcion que a ratos hemos alcanzado a vislumbrar como una posibili-
dad no muy lejana) es el Estado. Es cierto que detras de la méscara serena
del derecho y de la justicia, esta institucion deja asomar a menudo la mueca
atormentada y temible de un poder injusto y avassallador. Sin embargo, en
su proceso de experimentacion a través de la historia, el ser humano no ha
sido capaz de crear un instrumento mas eficaz para contener la violencia y
asegurar un minimo de convivencia pacifica. Si este aparato de poder dejara
de existir, se impondria la ley del mas fuerte, y no el reino de la concordia
y de la libertad.

El individuo acude al poder estatal tanto para la proteccion y salvaguar-
dia de su vida y de su esfera de libertad, como para obtener ciertas garantias
en cuanto a la disponibilidad de los bienes indispensables para la satisfac-
cion de sus necesidades basicas. Apela al Estado de derecho, es decir a la
instancia que posee el monopolio de la coaccion, para la proteccion de su
libertad negativa, y al Estado social de derecho para asegurar las condicio-
nes necesarias de una vida digna. Claro que, con el revival de las tesis de un
liberalismo radical, esta apelacion al Estado para garantizar la satisfaccion
de las necesidades basicas es blanco de criticas por parte de quienes consi-
deran innecesaria y peligrosa para las libertades individuales la ampliacion

54



UN INTENTO DE DEFINICION

de funciones y atribuciones del poder estatal. De acuerdo con estos criticos,
el Estado deberia limitarse a la funcién negativa de proteger la vida, la li-
bertad y los bienes de sus ciudadanos contra amenazas externas, y descartar
de plano cualquier clase de compromiso con los derechos sociales. De todas
formas, la mayoria de las personas que se encuentran en condicién de mi-
seria y de desproteccion, atin sin hacerse demasiadas ilusiones, confian mas
en el poder del Estado que en la accion milagrosa de “la mano invisible”
y en las promesas de bienestar sustentadas exclusivamente en la capacidad
de autorregulacion del mercado y en el crecimiento sin trabas del aparato
productivo.

Sin embargo, aunque el Estado sigue siendo el destinatario principal de
las demandas de derechos, es cada vez mas notable la tendencia a desplazar
esas demandas hacia otras instancias e instituciones intermedias de la socie-
dad civil (gremios, sindicatos, universidades, asociaciones religiosas y cul-
turales, organismos no gubernamentales, etc.), que van compartiendo cada
vez mas con la institucion estatal tanto el esfuerzo por detener la violencia,
como el compromiso de solidaridad con los mas necesitados. Estas institu-
ciones no podran reemplazar al Estado; de todas maneras, su fortalecimien-
to y autonomia relativa pueden tener efectos benéficos para la consolidacion
de una cultura de los derechos humanos y de la democracia. Su influjo mas
inmediato y en algunos casos su poder mucho mayor sobre las conciencias,
hace de ellas agentes privilegiados para la interiorizacion y asimilacion de
esa cultura. Esas instituciones intermedias complementan ademas la accion
social del Estado, y crean espacios para la vida comunitaria y un ejercicio
cotidiano de la democracia y de la solidaridad.

Notas

' La apelacion a los derechos del hombre “como criterio regulativo de las relaciones de conviven-

cia —anota B. de Castro Cid— se ha generalizado a tal punto que ha llegado a convertirse en la
maxima instancia legitimadora del ejercicio del poder juridico-politico, por lo menos en un plano
puramente ideoldgico” (“Dimension cientifica de los derechos del hombre”, en Los Derechos Hu-
manos - Significacion, estatuto juridico y sistema, Publicaciones Universidad de Sevilla, 1979, p.
79). Sobra subrayar la importancia de este documento, gracias al cual la humanidad dispone de un
lenguaje comun que permite un entendimiento minimo entre pueblos culturalmente distintos, pero
animados por la misma fe en algunos valores basicos comunes. Lograda al final de una guerra
particularmente destructiva y sustentada por la voluntad comtin de contraponerle un dique eficaz
a las fuerzas irracionales desatadas por el renacer de mitos tribales y raciales, la Declaracion
constituye un hecho sin precedentes en la historia de la humanidad y representa para nosotros un
punto de referencia para pensar unos valores minimos y unos principios basicos de convivencia.

55



ANGELO PAPACCHINI

2

10

C. S. Nino, Etica y derechos humanos, Paidés, Buenos Aires, 1984, p. XX.

Cfr. Antonio - E. Pérez Luiio, “Delimitacion conceptual de los derechos humanos”, en Los dere-
chos humanos, Significacion, estatuto juridico y sistema, ed. cit., p. 39.

Nino plantea la necesidad de “transformar un concepto inexacto y vago empleado en algiin ambito
por otro mas preciso y exacto que pueda ser usado en la mayoria de las ocasiones en que se usa el
concepto anterior”; y se basa en el modelo del equilibrio reflexivo, es decir en el ajuste constante
entre las elaboraciones teoricas y nuestras intuiciones inmediatas. C. S. Nino, Op. cit., p. 12.
Como bien lo destaca Peces-Barba, los derechos humanos aparecen en el proceso de formacion
del mundo moderno: “no son producto abstracto de una reflexion racional sobre el individuo y su
dignidad sino respuesta a situaciones concretas en las que éstos estaban menoscabados o dismi-
nuidos, en el Estado absoluto y en el contexto de las guerras de religion en que desemboca, en el
siglo XVvI, la ruptura de la unidad religiosa”. Ademas, “sin organizacion econdmica capitalista, sin
cultura secularizada, sin el Estado soberano moderno que pretende el monopolio en el uso de la
fuerza legitima, sin la idea de un Derecho abstracto y de unos derechos subjetivos no es posible
plantear esos problemas de la dignidad del hombre, de su libertad o de su igualdad desde la idea
de los derechos humanos, una idea moderna que so6lo se explica, en el contexto del mundo, con
esas caracteristicas sefialadas, con su interinfluencia y con su desarrollo, a partir del transito a la
modernidad”. G. Peces-Barba, “Sobre el fundamento de los derechos humanos (Op. cit., pp. 46-
47). La nocion de derechos en el sentido moderno es relativamente reciente: “probablemente, el
primer fil6sofo en usar el concepto de ‘derecho’(ius) en un sentido parecido al de los modernos
—escribe Winston— es Ockham, quien concibi6 el ‘derecho natural’ como un ‘poder’ de la persona
de adecuarse a la recta razon, sin un acuerdo o pacto”. Morton E. Winston, 7he Philosophy of
Human Rights, Wadsworth, Belmont, 1988, p. 3. Acerca de la genealogia de la nociéon moderna
de derechos humanos es muy interesante el ensayo de R. Tuck, “The First Rights Theory”, en
Natural Rights Theories, their Origin and Development, Cambridge University Press, 1989.

En términos sustancialmente similares se expresa Nino, cuando sostiene que los derechos huma-
nos “versan sobre bienes de fundamental importancia para sus titulares, o al menos bienes que son
normalmente de importancia primordial”. C. S. Nino, Op. cit., p. 40.

Teoria ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982, p. 337.

“La division de los derechos en derechos de primera, segunda y tercera generacion —anota Wins-
ton— corresponde en lineas generales a la division convencional de las naciones en naciones del
primer mundo (liberales, democraticas y desarrolladas), del segundo mundo (socialistas, autorita-
rias y desarrolladas) y tercer mundo (economias e ideologias mixtas, en desarrollo). M. Winston,
Op. cit. p. 18.

“Desde el punto de vista tedrico —sostiene Bobbio— he sostenido siempre [...] que los derechos del
hombre, por fundamentales que sean, son derechos histdricos, es decir nacidos en determinadas
circunstancias, caracterizadas por luchas por la defensa de nuevas libertades en contra de los vie-
jos poderes, que se han desarrollado de manera gradual, no todos al mismo tiempo y no de una vez
para siempre [...]. Los derechos surgen cuando deben y pueden surgir. Cuando el incremento del
poder del hombre sobre el hombre, que acompafia inevitablemente al progreso técnico, es decir al
progreso de la capacidad del ser humano de dominar a la naturaleza y a los demas hombres, crea
nuevas amenazas para la libertad del individuo o permite nuevos remedios para la indigencia”. N.
Bobbio, L etd dei diritti, Einaudi, Torino, 1990, pp. XII-XIV.

Una prueba adicional de esta idea nos la ofrece la historia mas reciente de las guerras de libe-
racion: a pesar del reconocimiento teodrico en la carta de la Naciones Unidas del principio de la
igual dignidad de las culturas y del derecho a la autodeterminacion de los pueblos, en reiteradas
ocasiones lo paises colonizados han tenido que recurrir a la lucha para hacer respetar sus derechos,

56



UN INTENTO DE DEFINICION

puesto que los Estados colonizadores no estaban dispuestos a renunciar sin mas a sus dominios.
Actualmente, es facil que el discurso de los derechos evoque documentos aburridores y burdcra-
tas bien ubicados. Sin embargo, no conviene olvidar que inicialmente lo enunciaron hombres de
accion y grandes lideres.

“La clase de sus beneficiarios —escribe Nino— esta integrada por todos los hombres y nada mas que
los hombres; su posesion no puede estar restringida a subclases de individuos humanos —como los
obreros o los artistas— o extenderse mas alla de la especie humana [...] La pertenencia a la especie
humana es la condicion necesaria y suficiente para gozar de los derechos en cuestion, en tanto que
otras propiedades —raza, sexo, inteligencia, actos cometidos o padecidos, etc.— son irrelevantes”
(Op. cit., p,41). “Los principios fundamentales de los que los derechos humanos derivan —pro-
sigue el autor— son categodricos, en el sentido de que ellos no condicionan la titularidad de tales
derechos a la posesion de una u otra caracteristica. Estos principios son erga omnes, o sea que
se aplican a todos y a todo” (/bid., p. 45). Después precisa sin embargo que por “totalidad de los
hombres” hay que entender el conjunto de los seres “con capacidad potencial para tener concien-
cia de su identidad como un titular independiente de intereses y para ajustar su vida a sus propios
juicios de valor”. /bid., p. 47.

R. Martin, “Human Rights and Civil Rights”, en The Philosophy of Human Rights (M. Winston
ed.), ed. cit., p. 79.

Winston los define como “derechos morales que pertenecen por igual a todo ser humano por el
simple hecho y en virtud de que ellos son seres humanos”(Op. cit., p. 7). Por su parte C. S. Nino,
teorico argentino del Derecho muy cercano a esa forma de pensamiento, sostiene que los dere-
chos humanos “derivan de principios morales, 0 mas precisamente de un sistema de principios
morales”, y que son “derechos de indole moral y no juridica”. Afiade sin embargo que “no por
esto tienen que ser considerados como irrelevantes para la teoria y la practica del derecho” (Op.
cit., pp. 20-25). Es interesante también la posicion de Sterba, quien define los derechos como “los
enlaces entre el cédigo moral del hombre y el codigo legal de la sociedad, entre ética y politica:
los derechos individuales son los medios para subordinar la sociedad a la ley moral”. Citado en
T. Machan, “The Nonexistence of Basic Welfare Rights”, en Justice - Alternative Political Pers-
pectives (ed. H. P. Sterba), Wadsworth Publishing Company, Belmont, 1992, p. 65.

A juicio de Bobbio “podemos hablar de derechos morales s6lo en el ambito de un sistema norma-
tivo moral, en el que existen obligaciones cuya fuente no es la autoridad dotada de fuerza coactiva,
sino Dios, la conciencia, la presion social, de acuerdo con las diferentes teorias de la moral. Se
puede hablar de derechos naturales presuponiendo, como lo hacen los iusnaturalistas, un sistema
de leyes de la naturaleza que confieren, como todas las leyes, derechos y deberes, que se pueden
derivar de la observacion de la naturaleza humana, del codigo de la naturaleza, asi como los de-
rechos positivos se pueden derivar del estudio de un codigo de leyes positivas [...] Obligaciones
morales, obligaciones naturales y obligaciones positivas, con sus derechos correspondientes, per-
tenecen a sistemas normativos diferentes|...] Desde el punto de vista de un ordenamiento juridico
los asi denominados derechos morales o naturales no son propiamente derechos: son simplemente
exigencias y reivindicaciones, que pueden transformarse eventualmente en derechos en un nuevo
ordenamiento normativo caracterizado por una diferente manera de protegerlos”(Op. cit., p. 83).

En el articulo ya citado G. Peces Barba afirma que por eso deberia darse una comunicacion fructi-
fera entre juristas y filosofos. El filosofo espafiol opina ademas que los derechos humanos pueden
ser definidos con razon como derechos morales, puesto que ellos “hacen posible y viable la liber-
tad moral, la plenitud humana posible en la historia, el camino para llegar a la moralidad”(Op.
cit.,p. 49).

57






CapriTULO 2

LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR
PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

DIFERENTES NOCIONES DE LIBERTAD

El acceso directo a la naturaleza humana y a la ley natural le ofrecia a
los iusnaturalistas un mapa seguro para descubrir y situar los derechos. Sin
embargo, hoy en dia muy pocos se atreven a apelar a la naturaleza humana o
a un orden natural, nociones cargadas de elementos ideologicos. Igualmente
problematica se ha vuelto la pretension de deducir o derivar la tabla de dere-
chos desde unos axiomas y postulados claros y evidentes para todos. Por lo
tanto, no nos queda otra alternativa que apelar a la historia, para encontrar
en la dinamica del proceso de afirmacion y consolidacion de los derechos
unos criterios que nos orienten para clasificarlos y establecer sus relaciones
reciprocas. Lo que resuena insistente en la historia de estos dos ultimos
siglos es sin duda la apelacion a la libertad como leitmotiv, como tema do-
minante, que recurre una y otra vez con distintas modulaciones. Al fin y al
cabo las demandas de derechos se inscriben en la aspiraciéon mas amplia a
la libertad, que puede ser considerada por lo tanto como la exigencia funda-
mental, la base tedrica de las libertades y derechos especificos.

La nocidn de libertad que inspira la declaracion de derechos de 1789, es
distinta de la que asumen los jacobinos en 1793 para sustentar ciertos dere-
chos sociales, o de la idea de libertad que sustenta los textos mas recientes
de las Naciones Unidas. Esta persistencia de apelaciones a la libertad, con
todas sus variaciones, nos indica que la nocion de libertad puede servir de
hilo conductor para reconstruir la dinamica del proceso de consolidacion



ANGELO PAPACCHINI

de los derechos y para ensayar una clasificacion de los mismos. Las diferen-
tes acepciones y sentidos atribuidos a la idea de libertad seran indicadores
para la comprension de la naturaleza y del alcance de las diferentes clases
de derechos. No es posible pretender una clasificacion exhaustiva, puesto
que es pretencioso vaticinar lo que entenderdn por libertad las generacio-
nes futuras. Es probable que se conserven muchos de los aspectos que hoy
asociamos con la nocion de libertad (autonomia moral y politica, liberacion
del hambre, etc.); pero es también probable que aspectos hasta el momento
descuidados o subvalorados logren adquirir una importancia y un peso mu-
cho mayores.

Una mirada panordamica sobre la historia de los dos ultimos siglos, per-
mite diferenciar tres grandes ideas de libertad: libertad como no interfe-
rencia, libertad como participacion politica, libertad como liberacion del
hambre y de la miseria.

a. Libertad como no interferencia

Se trata de la libertad concebida como ausencia, en la esfera privada in-
dividual, de cualquier coercidn tanto por parte del poder politico, como por
parte de los demas miembros del cuerpo social. Corresponde a la que Cons-
tant denominaba de manera sesgada “la libertad de los modernos”, rebauti-
zada por Berlin como “libertad negativa”'. De acuerdo con esta perspecti-
va, reivindicar libertad significa exigir “un campo dentro del cual el sujeto
esta o debiera estar en libertad de hacer o ser lo que pueda hacer y ser, sin
intervencion de otras personas™. A juicio de Berlin existiria un consenso
generalizado entre los cléasicos del liberalismo en cuanto a la idea de que:

Debia existir cierta zona minima de libertad personal que no habria de ser violada
por ningin motivo, porque en caso contrario el individuo se encontraria en una zona
demasiado estrecha para ese desarrollo minimo de sus facultades naturales que per-
mite perseguir y aun concebir los diversos fines que los hombres consideran buenos,
correctos o sagrados®.

Esencial para esta libertad negativa es la demarcacion clara entre “la zona
de la vida privada y la de la autoridad publica”, al igual que la legitimacion
del Estado con base en la necesidad de un poder eficaz para garantizar la no-
interferencia en el espacio ajeno y para garantizar la convivencia pacifica y
armonica entre los sujetos libres.

De acuerdo con esta nocion de libertad propia de la tradicion liberal, el
individuo sera tanto mas libre cuanto mds seguro se encuentre frente a in-
tervenciones externas, de manera que su lucha por la libertad tendra como
objetivo prioritario la consolidacion de garantias eficaces para la defensa de

60



LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

este espacio vital de movimiento, actividad o goce, y de diques capaces de
detener cualquier interferencia indebida con su realizacion personal, con el
desarrollo de sus capacidades humanas y con el goce de su propiedad. Es
¢éste, en el fondo, el sentido de la libertad proclamada por los revoluciona-
rios franceses, quienes la definen precisamente como la posibilidad de hacer
todo lo que no perjudica a los demas®. El texto anade ademas que nuestros
derechos dejan de serlo cuando perjudican los derechos de los demas, pues-
to que la autorregulacion y la reciprocidad son condiciones indispensables
para que cada uno pueda disfrutar sin problemas de sus derechos. De acuer-
do con esta logica de la libertad negativa se entiende y justifica el derecho
a la libertad de pensamiento y expresion, el derecho a no ser molestado por
las opiniones politicas o religiosas, siempre y cuando la manifestacion de
las mismas no perjudique al orden publico y a los derechos de los demaés
(derecho de cada individuo de buscar la felicidad a su manera, derecho a la
integridad fisica y a una defensa apropiada frente a la violencia, derecho a
gozar en paz de las propiedades, etc.).

Conviene ademas llamar la atencion acerca de la concepcion del Estado
generalmente asociada con esta idea de libertad. Como ya la anotdbamos
arriba, si concebimos la libertad en términos de espontaneidad y realizacion
libre de intromisiones arbitrarias, es evidente la necesidad de un poder pi-
blico en condicidon de asegurar la no interferencia y la coexistencia pacifica
entre sujetos igualmente libres. Sin embargo, el mismo poder que deberia
en teoria garantizar estas esferas de libertad se transforma a menudo en
un peligro adicional, cuando no en el peor de los enemigos de la libertad
individual. De aqui las oscilaciones de las teorias liberales en la valoracion
del Estado, considerado al mismo tiempo como una amenaza y como una
condicion indispensable para que la libertad del individuo cuente con una
proteccion eficaz. Esto se traduce a menudo en la idea de un “Estado mini-
mo”, que debe limitarse a desempenar su funcion esencial de garante de las
libertades particulares, sin extralimitarse en tareas de solidaridad social que
no le competirian.

b. Libertad como participacion

Junto con esta reivindicacion de un espacio privado para el desarro-
llo de cada individuo, en la Declaracion de 1789 convive otra nocion de
libertad, que se remite a lo que Constant considera el ideal antiguo: la
libertad como participacion en el poder, como la posibilidad de participar
activamente en la conformacion de la voluntad general. Ademas de la au-
tonomia como no interferencia, nos encontramos asi con la exigencia del
ejercicio de la autonomia politica, por medio de una participacion activa

61



ANGELO PAPACCHINI

en la determinacion de la ley, en la distribucion de los recursos, en la de-
finicion del rumbo y de los objetivos prioritarios de la accion del Estado.
El individuo quiere ser autobnomo en sus opciones privadas, pero al mismo
tiempo no permanece insensible frente al destino de la ciudad y del Es-
tado, por lo que reclama una participacién como ciudadano en el espacio
publico y en la arena politica.

De acuerdo con esta nocion de libertad, varia sustancialmente la actitud
frente al Estado. En la medida en que encarna y expresa un querer colectivo
y una voluntad general, la institucion estatal deja de ser percibida como
un instrumento de regulacion externa o como una amenaza para la libertad
individual, y adquiere un valor positivo en cuanto expresion de la sociabi-
lidad, una dimension descuidada en la concepcion negativa de la libertad.

c. Libertad como liberaciéon del hambre y la miseria

Esta tercera nocién toma como punto de referencia al hombre como su-
jeto de necesidades, tanto materiales como espirituales, y define la libertad
como la posibilidad real de satisfacerlas. Podria aparecer similar a la prime-
ra nocidn, puesto que en ella también se reivindica para cada individuo la
posibilidad de desarrollar sin obstaculos o interferencias sus capacidades y
potencialidades. Sin embargo, si bien las dos concepciones coinciden en la
definicion de la libertad en términos de posibilidades, como “poder hacer”,
“poder vivir”, “poder ser feliz”’, de hecho la nocion de “poder” reviste en
cada caso un significado muy distinto: de acuerdo con la concepcion pro-
piamente liberal de la libertad como no-interferencia, poder significa antes
que todo la posibilidad para cada individuo de vivir su propia vida y de
actuar sin coerciones externas; en cambio, en el caso de la libertad como
liberacion del hambre y de la miseria el poder es concebido como la posibi-
lidad real para todo individuo de acceder a los medios indispensables para
la satisfaccion de sus necesidades. Segun el primer sentido, soy libre si no
existen obstaculos externos que me impidan realizar mis objetivos vitales;
de acuerdo con el segundo, la no-interferencia resulta insuficiente, puesto
que para quien se encuentra en una condicion extrema no significa gran cosa
la idea de que no existen impedimentos legales que obstaculicen su acceso
a determinados bienes, o que impidan expresamente su conversion en un
propietario. Por cierto, en una condicion de igualdad juridica, todos cuentan
en teoria con estas opciones; sin embargo —asi argumentan los que defien-
den esta tercera idea de libertad— se trata de una posibilidad abstracta. Por
lo tanto, si el Estado quiere de verdad asegurar y garantizar la libertad de to-
dos, no puede limitarse a la defensa de la libertad negativa. Al contrario, su
politica de caracter eminentemente social debe orientarse hacia una redistri-

62



LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

bucion equitativa de bienes y propiedades, con el fin de asegurar el derecho
a una vida digna, es decir provista de los medios para la subsistencia, de la
posibilidad de educacion, de un trabajo no-alienante y bien remunerado, y
de una vejez no indigente. La libertad significa en este sentido la posibilidad
real de satisfacer las necesidades basicas, y la liberacion del individuo de
aquella forma de esclavitud en la que se transforma de hecho la carencia de
los medios vitales minimos y la lucha diaria por la subsistencia. Superado
el apremio de la necesidad, se podra pensar ademas en otras y mas elevadas
dimensiones de realizaciéon humana; pero el pan urge mas que las flores,
puesto que con hambre no se puede hablar de libertad.

En la tercera concepcion de la libertad hay que destacar los nexos con las
nociones de igualdad y de solidaridad. También la concepcidn liberal habla
de una libertad igual para todos. Para esta concepcion, en cambio, la igual-
dad es mucho mas que igualdad juridica frente a la ley: para que la libertad
de acceso a los bienes no quede en letra muerta o en piadosa aspiracion,
es necesario controlar desequilibrios excesivos en los poderes reales, limitar
la acumulacioén, redistribuir los bienes de acuerdo con criterios de justicia
distributiva’. La nocion liberal de la libertad confiere prioridad a la libertad-
independencia del individuo, de manera que la relacion social resulta ser algo
secundario, como un agregado o como un obstaculo para el goce de la liber-
tad. En esta concepcion, por el contrario, la solidaridad, en especial la que
se canaliza a través de las instituciones, constituye la otra cara de la libertad.

“Esta idea de libertad igualitaria o libertad social”® implica un cambio
radical en la concepcion del Estado. Una vez establecido el principio de que
el individuo tiene derecho a desarrollar de verdad sus poderes y potenciali-
dades, es evidente que la instancia destinada a garantizar estos medios para
todos y a redistribuir la riqueza es antes que todo el poder del Estado, que
en cuanto Estado social de derecho deberia ejecutar politicas de justicia dis-
tributiva. De esta forma, mas que como una amenaza para las libertades, el
Estado adquiere la figura de un poder que dispensa justicia y que garantiza
un minimo de recursos a los menos aventajados y a los miembros mas dé-
biles y necesitados del cuerpo social, quienes cuentan asi con una garantia
para la satisfaccion de sus necesidades minimas.

TRES GRANDES CATEGORIAS DE DERECHOS
Con base en estas concepciones de la libertad resulta relativamente facil
diferenciar las distintas clases de derechos humanos: los derechos propios

de la tradicion liberal, los derechos politicos o derechos de participacion
democratica y los derechos econdmicos y sociales.

63



ANGELO PAPACCHINI

a. Derechos de la tradicion liberal
Como bien lo anota Castro Cid:

Estos derechos garantizan la iniciativa y la independencia de los individuos frente
a los demas miembros de la sociedad politica y frente al Estado mismo en esas
concretas areas en las que se despliega la capacidad de las personas, incluyendo una
pretension de excluir a todos los demads sujetos del ambito de accion que se pone a
disposicion de los titulares’.

Entre estos bienes protegidos se encuentra antes que todo ese bien pri-
mario que constituye la condicion de posibilidad para los demds derechos
y libertades: la seguridad de la vida frente a las amenazas externas. Pero se
incluye ademas la garantia de la integridad fisica y moral, es decir el dere-
cho del individuo a que su vida y su dignidad cuenten con una proteccion
apropiada frente a las multiples formas de violencia. Se condena, por consi-
guiente, la violencia en todas sus manifestaciones (tortura®, tratos inhuma-
nos y degradantes, reclusion arbitraria, etc), y se consagra al mismo tiempo
el deber del Estado de garantizar a sus ciudadanos un minimo de seguridad
para sus vidas, sus propiedades y su privacidad. De acuerdo con la logica
de la libertad como no-interferencia, aparece también como un derecho la
defensa de la intimidad frente a cualquier injerencia arbitraria o ilegal, junto
con el derecho del individuo a que su reputacion, buen nombre y dignidad
sean respetados; y por supuesto junto con el derecho a que la propiedad,
considerada como una proyeccion de la libertad y de la personalidad, cuente
con una proteccion adecuada por parte del Estado.

En esta clase de derechos se incluyen ademas aquellas libertades de las
que el hombre de Occidente se siente mas orgulloso: la libertad de concien-
cia en materia religiosa, la libertad de pensamiento y expresion, el derecho
a organizar de manera autdnoma su propia vida y de buscar la felicidad a su
manera. Se trata sin duda del legado mas notable de la Ilustracion, que ex-
presa una exigencia muy propia de la modernidad, en la que el sujeto exige
que se respete su libertad de escoger la religiosidad y la forma de culto que
le dicte su conciencia, expresar libremente sus opiniones en materia reli-
giosa, politica o €tica, y no ser molestado, perjudicado o discriminado por
ellas. Las Unicas razones que podrian eventualmente justificar una limitacion
de estos derechos por parte de la autoridad establecida, tiene que ver con
la proteccion y garantias de los iguales derechos de los demas, o en casos
excepcionales con la necesidad de conservar las instituciones. En efecto, la
libertad de expresion podria afectar la reputacion, el derecho a la privacidad
y la dignidad de los demads, o en algunos casos podria transformarse en una
amenaza para la misma democracia. De aqui la prohibicion de la apologia de

64



LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

la guerra y de la incitacion directa al odio nacional, racial o religioso, las res-
tricciones a las apologias del crimen y de la incitacion directa a la violencia.

Junto con el libre desarrollo de las capacidades intelectuales y morales,
aparece también consagrado el derecho a que el individuo pueda realizar de
manera autdbnoma ese poder que en la modernidad ha adquirido una digni-
dad similar a la de la libertad de pensamiento y de la autonomia moral: el
trabajo. Por eso queda prohibida de manera tajante la esclavitud, que es la
forma maés grave de desconocer la libertad del trabajo, junto con todas las
demas expresiones de la libertad. Pero se cuestionan también otras formas
menos manifiestas de trabajo forzoso, que limitan el derecho del individuo
a no estar sometido.

La “libertad negativa” sustenta y justifica en fin el derecho a que nadie
impida de manera arbitraria la libertad de movimiento, el derecho del in-
dividuo a desplazarse e incluso a abandonar el territorio del Estado. Este
derecho se opone también a toda clase de detencion arbitraria. El Estado
puede limitar en algunas ocasiones la libertad de aquellos individuos que
han violado la ley y se han transformado en una amenaza para la vida y
los derechos de los demas. Sin embargo, en este caso el individuo afectado
tiene derecho a un juicio justo y rapido, a que se respeten los tramites de-
bidos, a que se le trate de manera imparcial, a que se presuma su inocencia
hasta que no se pruebe su culpabilidad; y en caso de ser condenado, tiene
el derecho a un trato humanitario, debido a la dignidad inherente a todo ser
humano.

b. Derechos de participacion democratica

“Mientras que los derechos civiles permiten al individuo el disfrute de su
libertad personal y de su autonomia —escribe K. Vasak— los derechos poli-
ticos le son necesarios para poder organizar su participacion en los asuntos
publicos de la comunidad a la que pertenece™. Son los derechos que la
declaracion de la Revolucion Francesa consideraba como droits du citoyen,
diferentes de los derechos del hombre, es decir los derechos de caracter de-
mocratico que consagran el derecho de elegir y de ser elegido, la extension
del sufragio y en tiempos mas recientes el sufragio universal, el libre acceso
a los cargos publicos y el derecho de libre asociacion politica y sindical. A
diferencia de los derechos peculiares de la tradicion liberal, que intentan
garantizar los poderes y libertades del individuo frente a las interferencias
externas, en el caso de los derechos politicos se insiste en la necesidad de
que los ciudadanos participen activamente tanto en la elaboracion de la Ley,
como en el ejercicio del poder'®. Por medio de estos derechos de partici-
pacion politica o democraticos “se reconoce y se garantiza la facultad que

65



ANGELO PAPACCHINI

corresponde a los ciudadanos, por el hecho de serlo, de tomar parte en la
actuacion o desarrollo de la potestad gubernativa™'!. La libertad que los le-
gitima es la libertad de participacion, la libertad del ciudadano, mas que la
libertad del hombre privado, por lo que se trata de unos derechos que cons-
tituyen al mismo tiempo deberes irrenunciables del individuo.

De acuerdo con El pacto sobre derechos civiles y politicos, estos dere-
chos se enumeran y definen asi:

a) Derechos a participar en la direccion de los asuntos publicos, directamente o por
medio de representantes libremente elegidos; b) votar y ser elegidos en elecciones
periodicas, auténticas, realizadas por sufragio universal e igual y por voto secreto
que garantice la libre expresion de la voluntad de los electores; c¢) tener acceso, en
condiciones generales de igualdad, a las funciones publicas de su pais'.

De manera que la salvaguarda de la dignidad de la persona no se agota
simplemente en las garantias para el desarrollo de sus capacidades y para
el goce de su propiedad: junto con este derecho a la privacidad, el indivi-
duo reclama también un derecho a participar en la direccion de la ciudad,
puesto que el sometimiento pasivo a una politica impuesta por otros, desde
arriba, se considera lesiva de su dignidad casi tanto como la dependencia
personal. Todos reclaman el derecho a que sus opiniones sean tomadas en
cuenta, puesto que nadie puede reivindicar para si, de manera arbitraria, el
privilegio de establecer el bien comun o el interés general. En fin, lo que
alimenta estos derechos democraticos es la confianza en la posibilidad de
transformar el poder en una expresion de la voluntad general: mas que un
mal necesario, —que hay que tratar de conservar en sus justos limites—, la
concepcion democerata y el “espiritu” de los derechos politicos tiende en
cambio a concebir el poder en términos positivos: el énfasis recae en la
ampliacion de la participacion democratica, considerada como la mejor ga-
rantia para las libertades.

c. Derechos econémicos y sociales

No puede realizarse el ideal del ser humano libre, liberado del temor y de la miseria
—leemos en el PreAmbulo de Pacto internacional de Derechos economicos, sociales
v culturales— a menos que se creen condiciones que permitan a cada persona gozar
de sus derechos econdmicos, sociales y culturales, tanto como de sus derechos ci-
viles y politicos’.

Laidea de libertad que inspira esta clase de derechos es la liberacion de la
miseria, del hambre y de las necesidades insatisfechas, condicion indispen-
sable para el desarrollo de una vida humana plena: en la lucha por la libertad

66



LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

el primer objetivo es el de asegurar a todos los miembros del cuerpo social,
en especial a los menos favorecidos, la posibilidad de satisfacer sus nece-
sidades vitales minimas, lo que constituye a su vez una etapa en el camino
hacia la satisfaccion de las necesidades ligadas con una condicién humana
mas rica y desarrollada. Al igual que en los derechos civiles, también en la
lista de los derechos sociales y econdmicos nos encontramos antes que todo
con el derecho a la vida; pero en este caso no se trata simplemente de garan-
tizar la incolumidad fisica frente a las amenazas externas, sino de garantizar
los medios para poder vivir de manera digna. De acuerdo con la l6gica de
la tradicion liberal decir que el individuo tiene derecho a vivir significa que
el poder publico debe tratar con todos los medios de neutralizar las accio-
nes violentas que podrian poner en peligro su subsistencia; sin embargo, la
posibilidad real de vivir depende en tltimas de sus destrezas y habilidades
para encontrar en el mercado los medios de subsistencia. De acuerdo con
la logica de los derechos sociales y econdomicos, en cambio, el derecho a la
vida incluye como un aspecto irrenunciable el derecho del individuo a los
bienes indispensables para poder vivir. Se proclama asi el derecho para toda
persona “a un nivel de vida adecuado”, lo que incluye el acceso a bienes
primarios como la alimentacion, el vestido y la vivienda; se consagra “el
derecho fundamental de toda persona a estar protegida contra el hambre”'*
y, como contrapartida, se expresa la necesidad de que los gobiernos mejoren
los métodos de produccion, impulsen la aplicacion de tecnologias, y que los
paises mas ricos asuman el compromiso de una “distribucion equitativa de
los alimentos mundiales en relacion con las necesidades™".

Un corolario del “derecho social a la vida” lo constituye el derecho al
trabajo, concebido como “el derecho de toda persona a tener la oportunidad
de ganarse la vida mediante un trabajo libremente escogido o aceptado™®.
Puesto que el acceso a los medios de subsistencia por fuera del esfuerzo y
del trabajo desentona con el ethos de la modernidad, caracterizado por la
condena del ocio y por la valoracioén de la productividad, la persona obli-
gada a recibir de la asistencia privada o publica los medios de subsistencia
percibe que esta condicion de necesidad extrema y de dependencia afecta su
autoestima y su dignidad. También los derechos civiles incluyen el derecho
al trabajo. Sin embargo, en el contexto de los derechos relacionados con
la libertad como no-interferencia, “derecho al trabajo” significa antes que
todo la posibilidad de cada individuo de emplear libremente sus capacida-
des y habilidades, sin ninguna traba ni impedimento externo. En cambio,
en el contexto de los derechos sociales esta exigencia tan peculiar de la
modernidad reclama al mismo tiempo unas garantias minimas para encon-
trar un trabajo productivo y para conservarlo, el acceso a una formacion

67



ANGELO PAPACCHINI

técnico-profesional para competir en el mercado con talentos y méritos,
el derecho de huelga, condiciones salubres y una jornada de trabajo que
no agote sus energias fisicas y mentales, espacios suficientes de descanso
y de tiempo libre. Todo esto implica la obligacion por parte del Estado de
impulsar el fomento del desarrollo econémico para incrementar el empleo,
reducir la tasa de desocupacion, proteger al obrero del peligro de un despido
arbitrario o de un trato inhumano e injusto de parte de los patronos, legislar
para que los salarios sean equitativos, de acuerdo con el principio: salario
igual por trabajo igual, etc.

Un lugar destacado entre los derechos sociales lo ocupa también el de-
recho a la educacion, que asegura al individuo la posibilidad de lograr
el pleno desarrollo de la personalidad y la satisfaccion de necesidades de
orden superior, ligadas con la cultura, el arte y la ciencia. Como corolario
de este derecho se plantea la obligacion por parte del Estado de asegurar a
todos los ciudadanos el acceso gratuito y libre a la educacion primaria, de
ampliar de manera progresiva la cobertura de la ensefianza secundaria, y
de hacer accesible la ensefianza superior de acuerdo con las capacidades.
Completan el espectro de los derechos sociales y econdémicos el derecho
a la seguridad social, “el derecho de toda persona al disfrute del mas alto
nivel posible de salud fisica y mental”, las garantias para la proteccion y el
bienestar de la familia'’.

Esta tercera clase de derechos implica una diferente relacion con el poder
estatal: puesto que estos “droits de créance” son pensados como reivindica-
ciones frente al Estado para obtener prestaciones y beneficios, el poder del
Estado es percibido como una ayuda mas que como una amenaza, cComo una
instancia que asegura bienestar y justicia. Con los derechos sociales ya no
se trata de defender un ambito de libertad negativa, en contra de un poder
politico siempre mas fuerte, organizado y amenazante; la tarea principal
es la de exigir la intervencion de este poder para que el individuo pueda
realizar sus potencialidades en un marco de oportunidades para todos. El
paso de la libertad negativa a la libertad positiva es un transito de una vision
pesimista del poder a una concepcidon que no excluye su posible uso para
redistribuir las riquezas y para realizar programas de bienestar social. De
acuerdo con la logica que inspira esta clase de derechos, las necesidades
insatisfechas de algunos implican derechos en relacion con aquellos que
poseen mas de lo estrictamente necesario'®; y en la medida en que la posi-
bilidad real de hacer eficaz este ideal de justicia pasa por el poder estatal,
este ultimo desempefia un papel esencial para la redistribucion equitativa
de los recursos y la defensa de los mas desamparados. El correlato de los
derechos sociales lo constituye la nocion de “Estado social de derecho™, que

68



LA LIBERTAD COMO HILO CONDUCTOR PARA LA CLASIFICACION DE LOS DERECHOS

se justifica y legitima con base en su capacidad de asegurar las demandas de
bienestar de los ciudadanos.

De otro lado, en la medida en que los derechos sociales estan ligados
con la satisfaccion de necesidades, resulta mas dificil precisar y delimitar
su alcance: es relativamente facil definir las necesidades vitales minimas
de supervivencia; lo es mucho menos definir lo que significa en cada caso
el derecho a los medios indispensables para una existencia digna. Por eso
es que se puede hablar aqui de una tarea abierta, que se realiza de manera
paulatina y progresiva, de acuerdo con la dindmica de las necesidades y con
la disponibilidad de recursos. Los derechos civiles son de realizacion inme-
diata; los derechos sociales, en cambio, son pensados como demandas que
se iran realizando de manera progresiva, de acuerdo con la disponibilidad
de recursos, hasta lograr la plena efectividad".

Notas

“El modelo liberal de libertad —sostiene Peces-Barba— es el primero en la historia, y utiliza como
vehiculo cultural inicial la ideologia del iusnaturalismo racionalista. Es la idea de libertad como
no-interferencia, como creacion de un espacio libre a través del Derecho para el desarrollo de la
autonomia de la voluntad privada [...]. Es la libertad de hacer lo que se quiere, la libertad concebi-
da como limite al poder [...]. Es la libertad que Constant llama, sesgadamente, de los modernos”
(Op. cit.,p. 50).

2 1. Berlin. “Dos conceptos de libertad”, La filosofia politica (A. Quinton ed.), F. C. E., México -
Madrid - Buenos Aires, 1974, p. 217.

1bid., p. 219. “La libertad —prosigue el autor— es ausencia de interferencia mas alla de la frontera
cambiante, pero siempre reconocible”. La dimension de este espacio sagrado varia de acuerdo con
el caracter mas o menos optimista o pesimista acerca de la naturaleza del ser humano. Sin em-
bargo, independientemente de los limites mas o menos estrechos, “debemos mantener una zona
minima de libertad personal, so pena de degradar o negar nuestra naturaleza”.

“La liberté —reza el articulo cuarto de la Declaracion de derechos del hombre y del ciudadano de
1789 consiste apouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a autrui”.

Sobre esta idea tan propia de la tradicion socialista de la libertad como liberacion del hambre y de
las necesidades se encuentran indicaciones muy interesantes en el articulo de S. Petrucciani, “Tre
concetti di libertd”, Critica marxista N° 1, Roma, 1992.

“El modelo socialista de libertad —escribe Peces-Barba— es el ultimo en el tiempo. Pretende incor-
porar elementos igualitarios a la libertad y excluir de la misma a las dimensiones con imposible
contenido igualitario como la propiedad. Pretende crear las condiciones para que todos puedan
disfrutar de las demas dimensiones de la libertad. Pretende, en definitiva, extender a la clase tra-
bajadora los beneficios de la revolucion liberal. Esta impulsado por el socialismo reformista, que
desde Blanc, Lasalle, Bernstein, los austro-marxistas y en Espaiia Fernando de los Rios o Bestei-
ro, pretende integrar el ideario socialista con las conquistas progresivas del Estado liberal: par-
lamentarismo, Estado de Derecho, derechos humanos”. El autor espafiol anota ademas que esta

69



ANGELO PAPACCHINI

10

preocupacion por “las condiciones reales y efectivas para la generalizacion del disfrute de la liber-
tad no es un principio incompatible con el modelo liberal y con el democratico...” (Op. cit., p. 50).
Op. cit., pp. 110-111.

Los documentos mas recientes condenan con especial vigor esta forma de violencia, que consti-
tuye quizas la violaciéon mas grave e inaceptable de la dignidad humana. Por tortura se entiende
aquel conjunto de practicas por medios de las cuales se inflige a las victimas dafios graves, o
sufrimientos fisicos o mentales, para obtener informaciones o confesiones, para castigarlas o inti-
midarlas. El derecho a no ser torturado constituye quizas el nico derecho inderogable en sentido
absoluto.

F. Newman, K, Vasak, “Derechos civiles y politicos”, Las dimensiones internacionales de los
derechos humanos, vol. 1, Serbal/Unesco, Barcelona, 1984, p. 237.

Ya en el texto de la Revolucion francesa la apropiacion de la doctrina rousseauniana de la volun-
tad general introduce una nueva dimension de la libertad, no del todo compatible con la libertad
como no interferencia: la consagracion del derecho del individuo a participar en la formacion de
la voluntad general nos muestra que la libertad del individuo no se agota en la demarcacion de
una esfera privada de independencia y autonomia y que incluye como un aspecto sustancial la
participacion activa en los asuntos publicos. Al lado de la libertad de los modernos obtiene asi un
reconocimiento también la “libertad de los antiguos”, la libertad del ciudadano, base y sustento de
los derechos ligados con el ejercicio de la democracia.

B. de Castro Cid, Op. cit., p. 111.

“Pacto internacional de Derechos civiles y politicos”, art. xxv Folleto informativo del Centro de
derechos humanos de las Naciones Unidas, Ginebra, 1989, p. 53.

“Pacto internacional de derechos Econdémicos, Sociales y Culturales”, Preambulo, Folleto infor-
mativo de las Naciones Unidas, ed. cit., p. 28.

1bid., p. 33.

1bid., art.11, p. 34.

1bid., Art.6, p. 31.

La inclusién de esta nueva clase de derechos econdmicos y sociales constituye uno de los aportes
y logros de la Declaracion de derechos de la ONU, que de esta forma enriquece y amplia la lista y
la concepcion misma de los derechos, puesto que la inclusion de unos derechos a la educacion, al
trabajo, a la salud y a la vivienda presuponen cambios sustanciales en la concepcion de la libertad
y en la vision del poder.

“Si algunos individuos carecen de la posibilidad de satisfacer sus necesidades primarias y otros
poseen recursos que no representan necesidades basicas para ellos, se cree que los primeros tienen
demandas legitimas acerca de los bienes de los ultimos”. T. Machan, “The Nonexistence of Basic
Welafre Rights”, ed. cit., p. 66.

Como bien lo anota Ladricre, es posible fijar con precision un limite al uso legitimo del poder del
Estado en relacion con la libertad negativa; en cambio los derechos sociales sugieren una tarea
casi indefinida y “expresan una exigencia mas que un contenido enteramente analizable: se re-
fieren al futuro mas que al presente, indican un camino a seguir, mas que una conducta actual; se
parecen a una idea regulativa en sentido kantiano; son un deber ser, mas que un ser” (“Les droits
de I’homme et I’historicité”, en Vie sociale et destinée, Duculot, Gembloux, 1973, p. 120).

70



CariTuLO 3

NUEVAS CLASES DE DERECHOS

El dinamismo constante en las demandas de libertad y dignidad, que
adquieren rasgos y caracteres distintos en momentos historicos y en contex-
tos culturales diferentes, pone en entredicho la posibilidad de concebir los
derechos humanos como un sistema cerrado y estatico. La historia pasada
y reciente nos indica con claridad que las reivindicaciones de libertades
basicas se amplian y enriquecen, en un proceso constante de redefinicion y
adecuacion a las certezas compartidas, a la conciencia de nuevas necesida-
des y de nuevas opciones abiertas por el desarrollo cientifico y tecnologico,
a la irrupcién en la arena politica de nuevos sujetos y de nuevas demandas
de reconocimiento, etc. La experiencia de este tltimo medio siglo refuerza
esta tesis, puesto que hemos asistido a la proclamacion de nuevos derechos,
de nuevas demandas de libertad por parte de individuos y pueblos, a una
nueva manera de concebir las relaciones con la naturaleza; lo que significa
también que la Carta de derechos proclamada después de la segunda guerra
mundial, si bien sigue siendo un punto de referencia obligado, necesita ser
complementada con estas nuevas reivindicaciones, con los denominados
derechos de tercera y cuarta generacion.

APLICACION DE LOS DERECHOS DEL HOMBRE
EN GENERAL A CATEGORIAS ESPECIFICAS DE SERES HUMANOS

En estos ultimos afios —escribe Bobbio— se ha venido incrementando la cantidad de
bienes considerados merecedores de ser protegidos; y se ha extendido la titularidad
de algunos derechos tipicos a categorias especificas del ser humano, puesto que se
ha impuesto la tendencia a considerar al hombre en la especificidad y concrecion



ANGELO PAPACCHINI

de sus diferentes formas de ser en la sociedad, como niflo, anciano, enfermo, mas
que como un ente genérico 0 como un ser humano en abstracto. En substancia, mas
bienes, mas sujetos, mas roles y status del tnico individuo'.

El hombre aparece diferenciado de acuerdo con el sexo, la edad, el es-
tado de salud; y en la medida en que en cada una de estas especificaciones
se presentan necesidades y prioridades distintas, surgen las declaraciones
de derechos de la mujer, del anciano, del nino?, del enfermo, etc. La idea
que inspira estas declaraciones sigue siendo la aspiracion a un trato igual
y a iguales derechos: se trata de extender a las diferentes categorias de in-
dividuos los derechos proclamados para el hombre en general. Es la logica
que inspiraba la declaracion de derechos de la mujer redactada por Olym-
pe de Gouges, en respuesta al trato discriminatorio hacia las mujeres por
parte de los actores de la Revolucion Francesa. En realidad, el texto de la
Declaracion no planteaba de manera explicita una discriminacion en contra
de la mujer. Sin embargo, todos parecian dar por descontado en la practica
que los derechos del hombre en general se limitaban en realidad al varon, y
que la mujer aparecia incluida en esta categoria general de humanidad s6lo
cuando se hablaba de obligaciones. De aqui la propuesta de Olympe, quien
reproduce el texto de la declaracion, ampliandola: en todos los pasos en que
se habla de derechos del hombre ella afiade “y de la mujer”.

Al mismo tiempo, las luchas por los derechos de la mujer muestran que
el imperativo de la igualdad y la obtencion de iguales derechos civiles, so-
ciales y politicos constituyen una conquista importante, pero insuficiente.
En las ultimas décadas la atencion se ha concentrado en las diferencias li-
gadas con el sexo, mas que en la igualdad genérica, lo que ha significado
un cambio significativo en el sentido y alcance de las demandas y reivindi-
caciones de la mujer. De acuerdo con estos nuevos enfoques, la liberacion
femenina no puede agotarse en la lucha contra la discriminacién, o en la
apertura a la mujer de ese universo politico limitado antes de manera ex-
clusiva a los varones. Lo que solicitan ahora con mayor fuerza los movi-
mientos feministas es el derecho a modificar las reglas y el sentido de este
universo politico, para que responda a sus valores y a su concepcion de la
vida. Las mujeres reclaman una relacion distinta entre vida publica y vida
privada, una valoracion distinta y un reconocimiento de la cotidianeidad
en la que se desenvuelven como madres, esposas, etc. En este terreno se
ha ventilado con mayor fuerza un derecho a la diversidad, como una forma
de complementar, mas que desplazar, la consigna tradicional ligada con el
derecho a un trato igual y no discriminatorio®.

72



NUEVAS CLASES DE DERECHOS

LS DERECHOS DE LOS PUEBLOS

Otro cambio substancial tiene que ver con la proclamacion de los dere-
chos de los pueblos, sustentada en la idea de que los sujetos de los derechos
humanos no son solamente los individuos, sino también unidades mas gran-
des como etnias y pueblos. Todos los pueblos —leemos en el Pacto interna-
cional de derechos economicos, sociales y culturales— tienen el derecho de
libre determinacion:

[...] Para el logro de sus fines, todos los pueblos pueden disponer libremente de sus
riquezas y recursos naturales, sin perjuicio de las obligaciones que se derivan de la
cooperacion economica internacional basada en el principio de beneficio reciproco,
asi como del derecho internacional®.

Al hablar de derechos de los pueblos, los sujetos o portadores de dere-
chos ya no son las personas naturales, sino las naciones y Estados, instancias
que reivindican, de manera andloga a los individuos, una autonomia plena
en sus politicas y en el uso de los recursos, al igual que el derecho a la asis-
tencia por parte de la comunidad internacional en caso de necesidad o cala-
midad. Por cierto, en este terreno surgen dificultades adicionales, sobre todo
en relacion con el destinatario concreto de estas reivindicaciones. En efecto,
en el caso de los derechos de las personas o de los ciudadanos, se cuenta
con el poder del Estado para asegurar el goce de los derechos de la esfera
individual y el acceso a los bienes ligados con la satisfaccion de las nece-
sidades basicas por medio de politicas de bienestar. En cambio, en las rela-
ciones entre Estados se encuentra todavia muy lejana la posibilidad de que
la humanidad civilizada cuente con un poder coactivo imparcial y justo para
sancionar a las potencias que irrespetan el derecho a la autodeterminacion
de los pueblos, o que incumplen con sus obligaciones de solidaridad con los
paises mas necesitados’. Con esto no queremos quitarle importancia a esta
nueva clase de derechos, que en algunas ocasiones pueden tener eficacia; sin
embargo, hasta tanto no se realice el suefio kantiano de una fuerza legitima
con poder por encima de los Estados, los derechos de los pueblos seguiran
siendo reivindicaciones y aspiraciones de caracter eminentemente moral.

L0S DERECHOS DE LAS GENERACIONES FUTURAS

Hace dos siglos Thomas Paine llamaba la atencidon sobre el hecho de
que ninguna generacion puede hipotecar los derechos de las generaciones
futuras: “ninguna generacion tiene en su poder interrumpir la transmision
de los derechos”. Al afirmar este principio, el tedrico norteamericano tenia

73



ANGELO PAPACCHINI

en mente antes que todo el peligro de que la aceptacion de la esclavitud por
parte de una generacion pudiese comprometer el derecho a la libertad de
las generaciones futuras® y polemizaba en concreto con la idea de Burke,
segun la cual la alienacion de derechos y libertades de una generacion no
podia ser revocada de manera arbitraria por la generacion siguiente. En la
actualidad, en cambio, la reivindicacion de un derecho para las generacio-
nes futuras tiene un sentido distinto. Hoy en dia es bastante remota la po-
sibilidad de que una generacion entera decida renunciar para siempre a las
libertades adquiridas y pretenda que esta renuncia se conserve de manera
indefinida. En cambio, es muy real el peligro de que el uso indiscriminado
de los recursos por parte de una o varias generaciones afecte y comprometa
seriamente, o de manera irreversible, el igual derecho de las generaciones
futuras a un aire limpio, a un ambiente no contaminado, a unos recursos
alimenticios abundantes, etc. En estas ultimas décadas ha venido cobrando
siempre mas fuerza la idea de que el uso indiscriminado de los recursos,
ligado con el desarrollo salvaje, desordenado y violento de la sociedad in-
dustrial avanzada, el armamentismo creciente y la contaminacion ambiental
pueden perjudicar, en forma irreversible, el derecho a una vida sana o, qui-
zas, el derecho a la vida sin maés. Es lo que han visto y denunciado autores
como Benjamin, Adorno, Marcuse, y en la actualidad muchos de los expo-
nentes de la post-modernidad, quienes coinciden en la necesidad de que se
modifique la forma de concebir las relaciones del hombre con la naturaleza.
Ya es hora de acabar con ese modelo centrado en la idea del hombre como
sefor y tirano de la naturaleza, una consecuencia directa de la metafisica
de la subjetividad y de la ontologia del trabajo, para establecer sobre otras
bases y desde otra optica las relaciones hombre-naturaleza. La carrera fre-
nética hacia el despilfarro de los recursos, la proliferacion de necesidades
impuestas por el mercado y por la obsesion del consumo, se enfrenta ya con
las voces de protesta de quienes llaman la atencion acerca de los peligros
que esta forma reductiva y unilateral de concebir el progreso de la civiliza-
cion puede significar para el destino de la humanidad y reclaman con fuerza
que se detenga esta marcha acelerada y hasta demencial, que puede llevar a
la humanidad al borde del abismo y de la destruccion. Otros denuncian con
especial énfasis el peligro de las armas nucleares, que pueden comprometer
la posibilidad de supervivencia de la vida humana y de la vida sin mas.
Los movimientos ecoldgicos concentran sus reivindicaciones y luchas
precisamente en la idea de que todo ser humano, tanto de la generacion
actual como de las generaciones futuras, posee por igual el derecho a gozar
de los recursos naturales, del aire no contaminado; y ven en el consumo
creciente y en el incremento de la contaminaciéon una amenaza muy seria

74



NUEVAS CLASES DE DERECHOS

para el goce de este derecho. De acuerdo con este enfoque, se amplia y
enriquece el sentido y alcance del derecho a la vida, que incluye ahora la
defensa de las condiciones para el desarrollo de la vida, el derecho a una
relacion pacifica y armoénica con la naturaleza, el derecho a vivir a gusto en
un ambiente no perturbado por los efectos nefastos de un supuesto “progre-
so” de la civilizacion’.

L oS DERECHOS DE LOS ANIMALES

La critica radical de la civilizacion tecnologica y la condena del uso in-
discriminado de los recursos se fundamentan, en algunos casos, en un pru-
dente utilitarismo, que considera conveniente cierta moderacion en el uso
actual de los recursos, con miras a asegurar su reproduccion en el futuro.
En otros casos, en cambio, la preocupacion por la ecologia acaba por po-
ner en entredicho la legitimidad y conveniencia de atribuirle al ser humano
un valor privilegiado y especial en el marco de la naturaleza. De acuerdo
con esta tesis mas radical, el hombre no es el tnico sujeto de derechos, ni
tiene porqué reivindicar un status o un trato privilegiado; al contrario, debe
aprender a compartir con los demas seres vivientes el derecho a la vida y
el derecho al uso de los recursos®. Se cuestiona asi la funcion del hombre
como centro, duefio y explotador de la naturaleza y del universo; y al mismo
tiempo se empieza a cuestionar la idea de que so6lo existan derechos “hu-
manos”. De acuerdo con algunos autores, seria ya tiempo de acabar con el
antropocentrismo y con el especieismo, uno de los mitos mas arraigados en
la conciencia de Occidente, para considerar lo real desde la perspectiva del
universo, mas que desde la estrecha y limitada perspectiva de los humanos.

De aqui la idea de que también los animales poseen derechos. De acuer-
do con los defensores de los derechos de los “animales no-humanos”, se
deberia acabar con el trato preferencial y los privilegios infundados atribui-
dos a nuestra especie, puesto que valorarla simplemente porque es nuestra
constituiria una actitud tan irracional como la de quien reivindica de manera
unilateral los valores de su tierra, de su sexo o de su raza. Deberiamos ganar
un punto de vista mas abierto, para poder mirar al universo desde una pers-
pectiva no estrechamente humana’: renunciando a nuestro talante despético
y a la pretension de ser la especie privilegiada, tendriamos que asumir una
actitud mas respetuosa hacia las demas expresiones de vida'?. Estos autores
insisten también en la idea de que los animales, lejos de ser “autdmatas sin
alma”, comparten con el hombre la capacidad de sentir dolor y placer, con
el agravante de que en el caso del animal, que no tiene “nada mas en qué
pensar”, el dolor resultaria aiin mas insoportable; y en contra de la tendencia

75



ANGELO PAPACCHINI

a sobrevalorar la diferencia especifica y a acentuar la separacion entre hom-
bre y animal, ellos resaltan la continuidad y las semejanzas, mostrando
como algunas especies logran desarrollar un cierto grado de autonomia, que
si bien no coincide con la autonomia moral en sentido kantiano, de todas
formas les permite elegir entre diferentes alternativas, de acuerdo con sus
preferencias y gustos''. También “los animales no humanos” serian sujetos
de derechos y merecerian ser tratados de manera respetuosa como fines en
si valiosos, con el consiguiente cuestionamiento del privilegio abusivo que
se ha atribuido el ser humano de utilizarlos y sacrificarlos para su propia
subsistencia y sus propios fines'?; y no se trataria de meras concesiones
impuestas por sentimientos de benevolencia, sino mas bien del respeto de
ese principio elemental de justicia que exige la imparcialidad y nos obliga a
tratar por igual a sujetos sustancialmente iguales. Habria que acabar por lo
tanto con el trato discriminatorio hacia los animales, tan irracional, injusto
e inmoral como la discriminacion fundada en la raza o en el sexo, transfor-
mando de manera radical nuestra actitud hacia los animales, y asumiendo
como bandera de las nuevas generaciones la liberacion y los derechos de
estos seres vivientes por tanto tiempo pisoteados. “Muchos de los miembros
de la especie llamada homo sapiens que se han manifestado en contra de la
discriminacién —anota P. Cohn— practican sin titubeos una clase particular
de discriminacion: la discriminacion contra los animales”!?, sin caer en la
cuenta de lo inconsistente que resulta luchar contra la discriminacion sexual
o racial y conservar al mismo tiempo la discriminacion con base en la per-
tenencia a una especie determinada. Y asi como en el pasado la lucha por
los derechos se ha dirigido contra formas de privilegios basados en el color
de la piel, en los rasgos sexuales o en las diferencias sociales, la tarea del
presente, destinada a “revolucionar” nuestra cultura, seria la de acabar con
el trato discriminatorio en contra de los animales'®.

Los abanderados de estas nuevas reivindicaciones aseguran también que
asumir una posicion en favor de los animales no significa afectar los intere-
ses de la humanidad: “estar ‘por’ los animales no significa estar ‘en contra’
de los humanos™'*; y asi como la liberacion de la mujer resulta a la larga un
buen negocio para el hombre, quien gana el reconocimiento y la compania
de un ser autobnomo y libre como ¢€l, esta nueva campaiia de liberacion ten-
dria efectos benéficos para los derechos del propio ser humano. Las ventajas
de esta convergencia de intereses y de la inclusion de los animales entre los
sujetos de derechos se apreciaria en especial en el caso de los individuos hu-
manos incapaces de transformarse en agentes morales, quienes resultarian
favorecidos con la eliminacion del principio que sustenta la discriminacion
de los animales. Si limitamos el respeto y los derechos exclusivamente a

76



NUEVAS CLASES DE DERECHOS

los agentes morales capaces de actuar como miembros responsables de la
comunidad moral y de asumir de manera autbnoma compromisos y obli-
gaciones, no existirian argumentos valederos para no excluir también de
este respeto minimo a aquellos miembros de la especie humana (como los
retrasados mentales o los nifios) incapaces de autonomia moral y de una
conducta responsable. En caso de conservar este principio discriminatorio
contra los animales nos veriamos por ende obligados a concluir también
“que algunos individuos humanos, aun perteneciendo a la especie homo
sapiens, no pertenecen a la comunidad moral”'®

Nosotros pensamos, al contrario, que esta extension de los derechos a
sujetos no humanos significaria de hecho la destruccion y el fin de la teo-
ria de los derechos humanos. En efecto, una vez eliminada la diferencia
entre “animales humanos” y “animales no humanos”, todos igualmente
merecedores de cuidado y respeto, el tnico criterio que nos quedaria para
diferenciar a los sujetos que poseen un “valor intrinseco” de aquellos que
pueden ser instrumentalizados sin problemas es la posesion de algunos
rasgos que hacen de un ser viviente un “sujeto de una vida”'’. A nuestro
juicio, planteamientos de esta naturaleza constituyen en el mejor de los
casos un escape frente a los graves problemas de violencia que padecemos
a diario; y pueden resultar peligrosos en cuanto que, ante esta ampliacion
desmedida de los sujetos vitales protegidos, en la practica nadie tomaria
muy en serio la teoria de los derechos. De otro lado, quienes reivindi-
can derechos para los animales acostumbran sustentar estos derechos en
la simpatia que despiertan el dolor y el sufrimiento ajeno. Sin embargo,
nuestra sensibilidad al dolor no reacciona con la misma intensidad frente
a los animales bellos, tiernos y mimados que frente a los feos, pequefios
y repugnantes. Y si también el derecho de los humanos se fundase exclu-
sivamente en una base tan fragil y variable, es evidente que los sujetos
escasamente agradables o de dudosa moralidad, poco o nada podrian es-
perar de la solidaridad y de la simpatia ciudadana; ésta tiende mas bien a
experimentar cierta satisfaccion ante el sufrimiento y la violencia padeci-
dos por seres que considera poco dignos de estimacion. Por lo demas, las
propuestas de los defensores de los derechos de los animales nos obligan
a dedicar mayor atencion a la fundamentacion de los derechos del ser hu-
mano, sin aceptar como un postulado obvio y evidente de por si la idea,
por mucho tiempo no cuestionada, de la dignitas hominis y de su derecho
a ser tratado como el fin tltimo del universo.

77



ANGELO PAPACCHINI

2

Notas

N. Bobbio, Op. cit., p. 68.

La Convencion sobre los derechos del nifio, proclamada por la ONU en 1989, plantea la necesidad
de una proteccion especial para que los niflos puedan gozar del derecho a la vida, al bienestar,
a la salud, a un trato humano en el seno de la familia, a una educacion que asegure el desarrollo
armoénico de su personalidad, a la privacidad e incluso el derecho a la libertad de pensamiento,
conciencia y religion.

“La mujer que un tiempo carecia de capacidad juridica e incluso de la disponibilidad de su cuerpo
y de su vida —escribe C. Mancina— se ha transformado en un sujeto que goza de los mismos de-
rechos que el hombre, y de manera mas lenta esta conquistando oportunidades de vida parecidas.
Esto no significa, sin embargo, el fin de la dominacion sexual, puesto que no modifica el hecho de
que los dos sexos poseen cada uno un status diferente en su existencia social: el hombre se pone a
si mismo como universal, la mujer en cambio como un sujeto particular que se aleja de este patron
universal, y que se ve obligada a adaptarse a formas universales que tienen como base el elemento
masculino. De aqui el malestar en la existencia femenina, incluso en la mas emancipada; y de
este malestar surge la insistencia actual de las mujeres en el tema de la diferencia, mas que en la
igualdad. La ‘liberacion’ de las mujeres no puede por lo tanto limitarse a su participacion en la
personalidad humana y a los derechos conexos con ella, puesto que esta personalidad y estos de-
rechos han sido concebidos con base en la exclusion del sexo femenino de lo universal-humano, y
por lo tanto con base en la exclusion de la mujer de la ciudadania, y presuponen la destinacion del
sexo femenino a una esfera de relaciones familiares y afectivas consideradas indiferentes frente a
la forma de pacto social”. Por lo anterior, se hace necesaria una redefinicion del pacto social, que
tome en cuenta las diferencias sexuales y no se limite a “esconder la dimension concreta de estas
diferencias: necesidades, sentimientos, cuerpos, nacimientos y muertes”. “Teoria dell’identitd e
questione femminile”, Oltre Gramsci con Gramsci, Critica marxista (marzo-junio 1987), Editori
Riuniti, Roma, p. 181.

“Pacto Internacional de Derechos Econdmicos, Sociales y Culturales”, art. 1, ed. cit., p. 29.

La experiencia mas reciente nos muestra que este poder coactivo en nombre de los valores supe-
riores de la civilizacion y de humanidad lo ejerce precisamente la potencia que ha irrespetado en
reiteradas ocasiones el derecho a la autodeterminacion de los pueblos.

T. Paine, [ diritti dell 'uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978, p. 188.

“El hecho de que los demaés seres vivos no posean la capacidad de comprender lo que es la vida, de
cuya realidad también participan —escribe L. J. Gonzalez— no quiere decir que pierdan el derecho
a vivir que la misma vida les confiere”. L. Jos¢ Gonzalez, Etica ecolégica para América Latina,
Editorial El Buho, Bogota, 1991. p. 15. “El derecho de la humanidad a la vida y, por consiguiente
a las condiciones estructurales que la sostienen —prosigue el autor— justifican la existencia del
derecho a que los animales y los vegetales vivan en condiciones adecuadas. Si este derecho no se
protege, se viola el derecho humano a la vida”. Ibid.,p. 15. Por lo demas, si bien el autor considera
la vida como un valor absoluto, e incluso como el unico valor absoluto, de todas formas reconoce
que “es una ley natural que las especies superiores de vida se desarrollen valiéndose de las infe-
riores”, Ibid., p. 20.

“En los movimientos ecologicos emerge casi un derecho de la naturaleza a ser respetada y no
explotada”. N. Bobbio, Op. cit., p. 69.

“Si los animales pudiesen adoptar un punto de vista utilitario —sostiene P. Cohn— afirmarian que la
suma total de placer en el mundo aumentaria si los seres humanos desaparecieran”. “Los derechos

78



NUEVAS CLASES DE DERECHOS

de los animales” en J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Efica aplicada. De la violencia al aborto,
Alianza Editorial, Madrid, 1983, p. 80.

La presuncion de la unicidad, comenta T. Regan, “es aceptable sobre bases religiosas, pero resulta
indefendible desde un punto de vista cientifico”. T. Regan, / diritti animali, Garzanti, Milano,
1990, p. 60.

De acuerdo con Reagan, “es altamente improbable que los animales sean autdnomos en un sentido
kantiano”. Sin embargo, si bien “no son capaces de actuar con base en razones de acuerdo con
las cuales deberia comportarse cada individuo en situaciones analogas”, los animales gozan de
autonomia si por ella entendemos “la capacidad de tener preferencias, al igual que la capacidad de
actuar para su satisfaccion”. /bid., pp. 128-129.

Por lo demas, en este terreno especifico del derecho a la vida existen diferencias significativas
entre los que propugnan derechos para los animales: algunos se limitan a reivindicar para los ani-
males una vida y una muerte sin sufrimiento, alegando que la muerte no constituye un dafio muy
serio para un ser que carece de la perspectiva del futuro; los mas radicales, en cambio, hablan de
un derecho a la vida sin mas, que deberia ser igualmente protegido para todo ser viviente. Autores
mas cautelosos no hablan de derechos, sino de intereses de los animales, que habria que respetar
y que seria necesario armonizar con el interés de los humanos.

J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Etica aplicada. De la violencia al aborto, ed. cit., p. 59.

P. Cohn afirma que “existen interesantes analogias entre los movimientos de liberacion a que
antes me referi —liberacion de los negros, liberacion de la mujer—y el movimiento en favor de la
liberacion de los animales”. J. Ferrater Mora, Priscilla Cohn, Op. cit., p. 61.

Estas presuntas analogias resultan a nuestro juicio denigrantes para las mujeres y para las mi-
norias étnicas, puesto que en su esfuerzo por acentuar las semejanzas, la autora parece olvidar o
descuidar el papel activo jugado por las mujeres y los negros en las reivindicaciones y luchas por
sus derechos y libertades.

T. Regan, Op. cit., p. 219.

Ibid., p. 218. Refiriéndose mas especificamente a la teoria kantiana Regan observa ademas que si
Kant fuese de verdad coherente con sus principios, no podria pensar “que todos los seres huma-
nos, incluidos los pacientes morales, sean fines en si mismos”; una vez asumido que es la autono-
mia moral lo que sustenta la dignidad y los derechos humanos, deberia concluir que quienes ca-
recen de estos atributos deberian quedar excluidos de la sociedad y de la comunidad de derechos.
Ibid., pp. 255-257. Por su parte P. Cohn argumenta que “si no es injusto matar a un animal por
las razones antes indicadas, acaso no sea injusto matar, sin causar sufrimiento, a un niflo pequefio
o inclusive a un adulto mentalmente retrasado. Ahora bien, aparte el hecho de que estas conclu-
siones se oponen a nuestras intuiciones morales bésicas, no tenemos ninguna razoén de peso para
creer que somos mas reales para nosotros mismos de lo que es un animal para consigo mismo”. La
sefiora Cohn anade ademas que “algunos autores que han denegado derechos a los animales han
opinado a la vez consistentemente que los individuos en los casos limitrofes de referencia carecen
de derechos”. Op. cit., pp. 71-78.

“Para que un individuo sea ‘sujeto de una vida’ —precisa T. Regan— no es suficiente que sea un
ser viviente, ni que sea simplemente un ser consciente; es necesario que ¢l tenga ademas deseos,
percepcion, memoria y sentido del futuro (también del propio futuro), una vida emocional con
sentimientos de placer y dolor, intereses y preferencias, la capacidad de iniciar una accion en vista
de la gratificacion de sus propios deseos y la consecucion de sus propios objetivos, la identidad
psicofisica en el tiempo [...]. Quienes satisfacen el criterio de sujeto de una vida poseen un es-
pecifico tipo de valor —el valor inherente— y no pueden se considerados o tratados como meros
receptaculos”. Op. cit., pp. 331-332.

79






PARTE SEGUNDA

TRADICIONES POLITICAS:
LIBERALISMOQ, SOCIALISMO
Y DEMOCRACIA






CariTuLo 4

TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

El privilegiar una clase de derechos por sobre las otras (derechos in-
dividuales, sociales o politicos) y considerarla como fundamental, carac-
teriza y diferencia a las teorias politicas clasicas: el liberalismo de corte
individualista, el pensamiento radical-democrata, la social democracia y
el socialismo.

LA DEFENSA DE LA LIBERTAD NEGATIVA

Para el liberalismo clasico, que se remonta a la tradicion de John Loc-
ke, Benjamin Constant, Alexis de Tocqueville y John Stuart Mill, el valor
supremo lo constituye el derecho a una esfera de libertad individual que
ningln poder, bajo ninglin pretexto, puede violar. En este contexto, la pre-
ocupacion fundamental es la de defender esta esfera intima de las intromi-
siones y manipulaciones del poder siempre creciente del Estado. Lejos de
ser un valor en si, el Estado es un medio para asegurar el respeto de esta
libertad negativa del individuo y su poder pierde legitimidad cuando sobre-
pasa las barreras inviolables de la autonomia individual. Esta esfera privada
no puede ser sometida a la jurisdiccion colectiva: es un area de privacidad,
que el individuo tiene el derecho y el deber de defender contra toda coer-
cion o interferencia de instancias ajenas. Alienar este ambito minimo de
libertad individual, seria renunciar a la condicion de hombre. El énfasis de
esta concepcidn no recae sobre el contenido de la libertad como despliegue
y desarrollo de capacidades, sino en la necesidad de preservar de toda in-
terferencia ajena un terreno que es de exclusiva jurisdiccion del individuo.



ANGELO PAPACCHINI

Se trata de una libertad de... (liberty from...), de una libertad negativa, mas
que positiva.

Hay una esfera de la accion —escribe Mill— en donde la sociedad, en cuanto entidad
distinta del individuo, no tiene mas que un interés indirecto, si es que tiene alguno.
Nos referimos a esa porcion de la conducta y de la vida de una persona que no afecta
mas que al propio sujeto [...]. Nos referimos a lo que le atafie inmediatamente y en
primera instancia, pues todo lo que afecta a un individuo puede afectar a otro a tra-
vés de ¢l [...]. Esta es la esfera propia de la libertad humana. Comprende, en primer
lugar, el dominio interno de la conciencia, exigiendo la libertad de conciencia en el
sentido mas amplio de la palabra, la libertad de pensar y sentir, la libertad absoluta
de opiniones y de sentimientos, sobre cualquier asunto practico, especulativo, cien-
tifico, moral o teoldgico’.

En este &mbito privado, tenemos todo el derecho de seguir nuestros gus-
tos e inclinaciones, de organizar la vida de acuerdo con nuestros principios
y de buscar el placer, la felicidad y el interés como mejor nos plazca, “sin
que nuestros semejantes nos lo impidan, en tanto que no les perjudique-
mos”. En efecto, “la inica libertad que merece este nombre es la de buscar
nuestro propio bien a nuestra propia manera...”. Es necesario defender esta
area de libertad privada en especial contra el dominio siempre creciente de
la sociedad, de la opinion publica y del Estado moderno que, con su aparato
burocratico, “penetra mucho mas a fondo en los detalles de la vida, llegando
hasta a encadenar el alma™.

El liberalismo clasico supone, por lo demaés, que un sistema politico que
garantiza esta autonomia constituye el terreno mas propicio para el desarro-
llo de las capacidades individuales. El Estado resulta indispensable para una
vida social ordenada;

Pero el mal comienza cuando, en lugar de estimular la actividad y las facultades
de los individuos y de las instituciones, los sustituye con su propia actividad [...].
El valor de un Estado, a la larga, es el valor de los individuos que lo componen; y
un Estado que pospone los intereses de la expansion y elevacion intelectual de sus
miembros en favor de un ligero aumento de la habilidad administrativa, en detalles
insignificantes, un Estado que empequeiiece a los hombres, a fin de que sean, en sus
manos, dociles instrumentos [...] llegara a darse cuenta de que, con hombres peque-
nos, ninguna cosa grande podra ser realizada’.

La preocupacion fundamental tanto de Mill como de Constant es la de
poner limites a un poder que parece dia a dia mas fuerte, centralizado y
eficiente: el enemigo mas peligroso lo constituye un poder desmedido, que
tiende a superar las barreras impuestas por los derechos sagrados e inviola-

84



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

bles de la libertad individual. “Un grado de poder demasiado grande —escri-
be Constant— constituye un mal por si mismo, independientemente de quien
lo ejerza. No importa que se le confie a uno, a varios o a todos; siempre
constituira un mal”®. Su empefio tedrico consiste, por lo tanto, en delimitar
claramente estos limites y barreras, cuya violacion transforman en ilegiti-
mo y despoético el poder del Estado. La tarea que se proponen Constant y
Mill es la de analizar “la naturaleza y los limites del poder que pueda ser
ejercido legitimamente por la sociedad sobre el individuo™’, diferenciando
el uso valido y legitimo del uso indebido, que es el que transgrede los limi-
tes impuestos por los derechos individuales originarios. En esto se asemeja
a la tarea que se impuso Kant en la Critica de la razon pura: asi como la
teoria critica kantiana descalifica el uso dialéctico de la razon, al mostrar
que el conocimiento pierde validez cuando supera los limites marcados por
la experiencia, la teoria de los clésicos liberales sostiene que el poder del
Estado soélo es legitimo en la medida en que respete los limites impuestos
por los derechos individuales. La aspiracion a la totalidad, a lo absoluto, a
la superacion de toda barrera y limite en la justificacion del poder tienen
consecuencias tan negativas como las que el sistema kantiano atribuye a las
pretensiones de la razon dialéctica: asi como ésta transforma las categorias
en ideas carentes de validez, asi el uso del poder més alla de los limites
sefialados se transforma en instancia despdtica, en amenaza para toda au-
téntica libertad. Por lo tanto el objetivo central ha de ser el de elaborar una
“analitica del poder”, que determine su uso valido en oposicion a una “dia-
léctica del poder”, que lo lleva a transgredir los limites que por naturaleza
estd en la obligacion de respetar.

En toda teoria del poder, escribe Constant, “la cuestion fundamental si-
gue siendo el ambito y los limites de la soberania, ya que, antes de haber or-
ganizado una cosa, hay que determinar su naturaleza y su extension™; y los
limites estan claramente marcados por unos “eternos principios de justicia”
y por ciertos derechos individuales originarios. Los ciudadanos —prosigue
el autor francés.

Poseen derechos individuales e independientes de toda autoridad social o politica,
y cualquier autoridad que viole esos derechos es ilegitima. Los derechos de los
ciudadanos son: la libertad individual, la libertad religiosa, la libertad de opinion,
que comprende el derecho a su libre difusion, el disfrute de la propiedad, la garantia
contra todo acto arbitrario. Ninguna propiedad puede atentar a esos derechos sin
renunciar a su propio titulo’.

85



ANGELO PAPACCHINI

El poder absoluto es el mal radical: la gran tarea es limitarlo y transfor-
marlo en un poder condicionado, limitado y legitimo. Resulta indiferente
que el poder absoluto lo ejerza un tirano, un rey, una aristocracia o una
asamblea popular: la cuestion central es su naturaleza y su caracter limitado
o ilimitado, legitimo o despotico. Mas aun, el peligro mayor no deriva tanto
de las formas tradicionales de coercion y opresion, propias de los regimenes
tiranicos, en que todo el mundo ve claramente una amenaza para la liber-
tad, cuanto de ciertas modernas teorias demodcratas que, en nombre de una
auténtica y verdadera libertad, llegan a justificar el despotismo mas cruel de
las asambleas populares sobre los individuos y la violacion sistematica de
la esfera de la libertad individual. En este sentido, el enemigo més peligroso
para estos clasicos liberales es Rousseau, quien, con su teoria de la voluntad
general, bajo el pretexto de que el individuo es tanto mas libre cuanto mas
se identifica con ella, destruye los limites entre la esfera publica y la esfera
privada y propugna una enajenacion total y sin reserva de cada uno, con
todos sus derechos, a la comunidad. Constant asegura que:

Para tranquilizarnos sobre las consecuencias del abandono tan absoluto de todas
las partes de nuestra existencia en provecho de un ser abstracto, Rousseau nos dice
que el soberano, es decir, el cuerpo social, no puede perjudicar ni al conjunto de sus
miembros, ni a cada uno de ellos en particular; que al darse cada uno por completo,
la condicion es igual para todos, y que ninguno tiene interés en hacerla onerosa a los
demas; que al darse cada uno a todos, no se da a nadie; que cada uno adquiere sobre
todos los asociados los mismos derechos que ¢l cede, y gana el equivalente de todo
lo que pierde, con mas poder para conservar lo que tiene'”.

Pero de hecho Rousseau ha creado un poder inmenso, desmedido y
monstruoso, cuyos efectos perniciosos para la libertad individual se han
puesto de manifiesto en la dictadura jacobina.

A juicio de Constant, la alienacion total de derechos y libertades en la vo-
luntad general conduce en la practica a un totalitarismo tan absoluto como
el planteado por Hobbes: con la ideologia democrata, bajo el ropaje de la
asamblea popular, reaparece el Leviatan, mas peligroso que las formas tra-
dicionales de despotismo. En cuanto fuente de moralidad y de legitimidad,
esta voluntad general no encuentra por fuera de ella un valor que merezca
ser respetado. El individuo que disienta podré ser obligado a ser libre, sea a
través de la coercion directa, sea a través de una adecuada educacion que le
haga ver y percibir sus auténticos y verdaderos intereses; cuando esto resul-
te imposible, no quedara otra alternativa sino eliminarlo, como un enemigo
del cuerpo social. Ademads de engendrar un poder absoluto, sin limites, este
pacto rousseauniano resulta también injusto e inicuo. No es cierto que cada

86



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

uno aliene por igual su libertad y sus derechos: “al darse cada uno a todos,
no es verdad que no se da a nadie; al contrario, se da a los que actian en
nombre de todos™!!, quienes aprovechan el sacrificio de los demas para sus
propios intereses y para su sed de poder y hacen, de hecho, mas onerosa
la condicién de la mayoria de los ciudadanos. Es necesario, por lo tanto,
defenderse de esta ideologia democrata y denunciar su caracter despotico y
tiranico. La universalidad de los ciudadanos —prosigue Constant—:

Es soberana en el sentido de que ningun individuo, ninguna fraccion, ninguna aso-
ciacion parcial puede arrogarse la soberania si ésta no le ha sido delegada. Pero de
ello no se sigue que la universalidad de los ciudadanos, o aquellos que han sido
investidos con la soberania, puedan disponer soberanamente de la existencia de los
individuos. Hay, al contrario, una parte de la vida humana que es, por naturaleza,
individual e independiente y que queda al margen de toda competencia social. La
soberania solo existe de un modo limitado y relativo. Donde comienza la indepen-
dencia y la existencia individual, se detiene la jurisdiccion de esta soberania. Si la
sociedad franquea esta linea, se hace tan culpable como el déspota cuyo tnico titulo
es la espada exterminadora [...]. El asentimiento de la mayoria no basta en todos los
casos para legitimar sus actos; hay actos que es imposible sancionar; cuando una
autoridad comete actos semejantes, nada importa la fuente de la que pretende ema-
nar, nada importa que se llame individuo o nacion. Le faltaria la legitimidad, aunque
se tratase de toda la nacion y hubiese un soélo ciudadano oprimido. Rousseau ha
ignorado esta verdad, y su error ha hecho de su Contrato social, tan frecuentemente
invocado en favor de la libertad, el instrumento mas terrible de todos los géneros
de despotismo'?.

En términos substancialmente similares expresa Berlin su preocupacion
por los peligros que comporta el intento de superar esta nocion aparente-
mente estrecha de libertad como no interferencia. A juicio del autor inglés, el
camino hacia el despotismo empezaria con esa modificacion aparentemente
inofensiva de la idea de libertad llevada a cabo en especial por los repre-
sentantes del idealismo alemdn, quienes definen la libertad en términos de
autocontrol y “autodominio racional”. Se trata de un cambio aparentemente
innocuo, que responde ademas a un deseo muy arraigado de todo individuo
de poder controlar de manera activa su propio destino. Berlin trata de mos-
trar coOmo esta nueva nocion de libertad como autodominio acaba, sin em-
bargo, por engendrar lo opuesto de la libertad: la dependencia y la opresion.
La idea de autocontrol presupone un desdoblamiento de la persona en una
dimension fenoménica de pulsiones e instintos y en una instancia racional,
en un yo empirico y en un yo noumeénico, este tltimo llamado a poner orden
en la “naturaleza inferior”, dominada por los impulsos inmediatos y por la
busqueda irracional del placer. Este desdoblamiento de la naturaleza induce

87



ANGELO PAPACCHINI

a su vez al sujeto a creer que su “verdadera” libertad reside en la capacidad
de controlar de manera eficaz estos impulsos, de modo que se sentira tanto
mas libre y “autdbnomo” cuanto mayor resulte su capacidad de autodominio:
la libertad se identifica asi con la posibilidad de realizacion de la parte mas
propia y elevada de su ser; su contrario es la voluntad reducida a titere de
los instintos, es la heteronomia, el sometimiento pasivo a la parte inferior e
irracional de nuestra naturaleza. En fin, este yo dominante, este sujeto que
es identificado con el yo real, ideal o autonomo, o con el yo “en su punto de
excelencia”, desborda la dimension meramente individual y se transforma
en una instancia superior,

En un “todo” social del que el individuo es un elemento o aspecto: una tribu, una
raza, una iglesia, un Estado, la gran sociedad de los vivos y los muertos y los que
atn no han nacido. Esta entidad se identifica luego con el ‘verdadero’ yo que, al
imponer su voluntad colectiva, ‘organica’, singular sobre sus ‘miembros’ recalci-
trantes, alcanza su libertad mas propia y, por tanto, mas elevada'®.

Resulta entonces que, asi como se considera legitimo que la parte racio-
nal de nuestra naturaleza se imponga sobre la carga irracional de impulsos
y pasiones, de manera analoga se considera justificada la intervencion de
este yo ampliado, es decir del cuerpo social, para obligar a los individuos
a buscar fines “racionales”: en nombre de la verdadera libertad y de metas
sociales superiores (justicia o salud publica), se los puede forzar y obligar
a ser libres'*.

La conclusion de Berlin es que deberiamos conformarnos con la concep-
cion propiamente liberal de libertad como no interferencia, como defensa
de una esfera individual al amparo de cualquier intervencion arbitraria des-
de afuera, puesto que cualquier intento de modificarla y ampliarla traeria
consigo el riesgo del totalitarismo y del despotismo. Precisamente en esta
nocion aparentemente pobre de libertad, ligada con una concepcion indivi-
dualista, se encontraria la base moral de derechos y libertades:

Toda defensa de las libertades civiles y de los derechos individuales, toda protesta
contra la explotacion y la humillacion, contra la intervencion de la autoridad publi-
ca, o contra la hipnosis masiva de la costumbre o de la propaganda organizada, se
deriva de esta concepcion individualista del hombre, tan disputada'®

Su declinacion, en cambio, “marcaria la muerte de una civilizacion, de
toda una perspectiva moral”!®.

88



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

RESISTENCIAS FRENTE A LA AMPLIACION
DE LOS DERECHOS POLITICOS

El énfasis en la inviolabilidad de la esfera privada deja en segundo plano
los derechos civiles, que en la ideologia liberal clasica son considerados en
funcion de los derechos individuales, en especial desde la perspectiva de
la propiedad privada. En la actitud de los autores liberales clasicos frente
a la ampliacion del sufragio se perciben resistencias y renuencias, nacidas
del miedo de que la irrupcion de las masas pudiese comprometer el orden
social fundado sobre la defensa de la libertad y de la propiedad. Los profe-
tas del liberalismo expresan sin tapujos estas inquietudes, que se traducen
en propuestas que tienden a limitar o frenar la extension de la ciudadania.
Cuando la fuerza de las cosas los obliga a aceptar el credo democratico y el
sufragio universal, aceptan a regafiadientes lo que consideran una tendencia
involutiva de la humanidad hacia la nivelacioén y la mediocridad colectiva:
la irrupcidn de las masas incultas en el poder es vista como un destino irre-
mediable, mas que como un logro y un progreso'’. Por cierto, varian de un
autor a otro los argumentos esgrimidos para justificar esta exclusion: igno-
rancia y carencia de ilustracion de las masas, falta de interés o de idoneidad
para decidir en asuntos que no les competen, necesidad de gozar de sufi-
ciencia y autonomia econémica para poder ejercer una ciudadania plena. De
cualquier manera, es siempre evidente la intencién de limitar la ampliacion
de los derechos politicos y la esfera de la ciudadania, factores percibidos
como peligrosos para el estado de cosas existente.

También Kant limita y condiciona el ejercicio de la autonomia politica,
aunque entendida en sentido rousseauniano, a la independencia econdmica,
que a su vez presupone la propiedad. Por consiguiente, para ¢l solo los pro-
pietarios son ciudadanos en sentido pleno; en cambio, los que carecen de
autosuficiencia en el terreno econdomico no tienen ningin derecho de parti-
cipar en la tarea legislativa: “quien en esta obra legislativa tiene el derecho
de voto se denomina ciudadano (citoyen, es decir ciudadano del Estado y
no habitante de la ciudad, bourgeois). La calidad que se exige para ello,
ademads de la natural (es decir que no sea nifio o mujer), es Unicamente la
siguiente: que ¢l sea su propio sefior (sui iuris) y que posea alguna propie-
dad (en la que puede estar comprendida también toda actividad artesanal,
artistica o cientifica) que le asegure los medios para vivir; y que cuando
para vivir tenga que adquirir bienes de otros, los adquiera s6lo mediante una
alienacion de lo que es suyo y no por concesion que ¢l haga a otros del uso
de sus propias fuerzas. Por ende, que ¢l no sirva, en el sentido propio de la
palabra, a nadie mas que al cuerpo comun’',

89



ANGELO PAPACCHINI

De manera similar, para Constant “so6lo quien posee la renta necesaria
para vivir con independencia de toda voluntad extrafia puede ejercer los
derechos de ciudadania. Una condicion de propiedad inferior seria ilusoria;
una mas elevada seria injusta”. Por lo tanto, “quedan excluidos del dere-
cho de sufragio aquellos a quienes la indigencia mantiene en una perpetua
dependencia y condena a trabajos diarios, puesto que estos individuos no
poseen mayor ilustracion que los nifios acerca de los asuntos publicos,
no tienen mayor interés que los extranjeros en una prosperidad nacional
cuyos elementos no conocen y en cuyos beneficios solo participan indi-
rectamente”. Puesto que sélo los propietarios “disponen del tiempo indis-
pensable para ilustrarse y llegar a poseer rectitud de juicio”, inicamente
ellos gozan del derecho de sufragio: “solo la propiedad asegura el ocio
necesario, solo ella capacita al hombre para el ejercicio de los derechos
politicos”. Los derechos politicos quedan asi subordinados al goce del
derecho de propiedad. Constant es en esto incluso mas explicito y directo
que Kant, puesto que expresa sin tapujos su preocupacion de que las masas
desposeidas pudiesen utilizar el voto como un instrumento para subvertir
el ordenamiento burgués:

Si a la libertad de facultades y de industria que se le son debidas, se afiaden los de-
rechos politicos que no le son debidos, tales derechos, en manos del mayor numero,
serviran infaliblemente para invadir la propiedad. Utilizaran este camino irregular
en vez de seguir el natural: el trabajo. Tal proceder constituird para ellos una fuente
de corrupcion y para el Estado una fuente de desordenes [...]. En consecuencia, es
preciso establecer condiciones de propiedad, tanto para ser electores como para ser
elegidos?'.

La limitaciéon de los derechos de naturaleza politica responde, por
lo tanto, a la exigencia fundamental de no poner en peligro los derechos
sagrados y fundamentales de naturaleza individual y, en especial, el derecho
de propiedad privada. La esfera de la libertad individual careceria de
sentido sin una proyeccion en un area privada, al amparo de la interferencia
e intervencion de los demads. Sin propiedad privada resulta imposible una
auténtica libertad individual, una auténtica independencia de juicio y de
opinion. Atentar contra la propiedad significa, por lo tanto, atentar contra
una esfera sagrada de por si inviolable*. La propiedad —concluye el autor—
“es so6lo una convencion social; pero el hecho de que lo reconozcamos asi
no significa que la consideremos menos sagrada, menos inviolable, menos
necesaria que los escritores que adoptan otro sistema”>.

El mismo hecho de identificar las libertades ligadas con el ejercicio de la
democracia a la “libertad de los antiguos” es un sintoma evidente del valor

90



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

subordinado atribuido por estos autores a esta clase derechos. La libertad
que cuenta de verdad es la “libertad de los modernos”, que para Constant
consiste en “el derecho de cada individuo de expresar la propia opinion,
de dedicarse a su propio arte y ejercerlo, de disponer de la propiedad y
poder abusar de ella, si fuere necesario, de ir y venir sin pedir permiso, y
sin pedirle cuenta de sus motivos o de su conducta. Es para cada uno el
derecho a unirse con otros individuos, sea para tratar los propios intereses,
o para profesar el culto que €l y sus companeros prefieran, sea simplemente
para gastar los dias y las horas en la forma mas acorde con sus inclina-
ciones y gustos™*. Con la modernidad ya no es viable el modelo griego
de la democracia directa, puesto que con la desaparicion de la esclavitud
los ciudadanos carecen de interés y tiempo para estar constantemente re-
unidos en la plaza publica para legislar y deliberar: “el ejercicio continuo
de los derechos politicos, la discusion cotidiana de los asuntos del Estado,
los concilidbulos, relleno obligado de la vida de los pueblos libres de la
antigiiedad —los cuales habrian languidecido sin esas actividades, en una
dolorosa ociosidad— no depararian sino turbulencia y fatiga a las naciones
modernas, donde cada individuo, absorto en sus negocios, empresas, en los
placeres que obtiene o espera, quiere ser perturbado lo menos posible y
s6lo por un rato”?. Ademas de imposible e inaplicable, el modelo clasico
de democracia resultaria perjudicial, puesto que los antiguos eran libres en
la esfera publica, pero esclavos y dependientes en la esfera privada. De
aqui la necesidad de pensar en un sistema de libertades apropiado para los
ideales y necesidades del hombre moderno. Por consiguiente, la nostalgia
de la democracia directa y la aspiracion al ejercicio colectivo y directo de la
soberania, debe ceder el paso a un sistema representativo, que le garantice
al ciudadano “el tiempo para atender los intereses propios”. En un régimen
representativo “una nacion confia a algunos individuos lo que ella no puede
o no quiere hacer por si. Los pobres atienden sus asuntos ellos mismos, los
ricos lo hacen por comisionados [...]. El sistema representativo es una dele-
gacion otorgada a un cierto nimero de hombres por la masa del pueblo, que
quiere que le defiendan sus intereses, ya que no tiene el tiempo disponible
para hacerlo directamente””. Es evidente que Constant no pretende negar
de manera absoluta los derechos propios de la democracia. Sin embargo, no
existen dudas acerca de la prioridad de la clase de derechos ligados con la
nocion moderna de libertad, centrados “en el goce pacifico de la autonomia
privada” y en el bienestar personal, antes que en la posibilidad de “partici-
par de modo activo y constante en el poder colectivo™.

Mas recientemente el mismo Berlin reconoce, en el ensayo ya citado, que
la libertad negativa o liberal “no esta conectada, por lo menos ld6gicamente,

91



ANGELO PAPACCHINI

con la democracia o con el autogobierno. El autogobierno puede, en gene-
ral, proporcionar una garantia mejor de la conservacion de las libertades
civiles que otros regimenes, y como tal lo han defendido los partidarios de
la libertad. Pero no hay una conexion necesaria entre la libertad individual y
el gobierno democratico. La respuesta a la pregunta ‘;quién me gobierna?’
es loégicamente distinta de la pregunta ‘;hasta donde interfiere conmigo el
gobierno?’”, y la conexion entre ambas cuestiones es mucho mas tenue de
lo que parece a muchos que pretenden defender al mismo tiempo la demo-
cracia y el liberalismo?’.

ESCASA SENSIBILIDAD POR LA SOLIDARIDAD SOCIAL

Esta actitud de reserva y resistencia frente al sufragio universal y a la ex-
pansion de la democracia, se reproduce y acentia en el caso de los derechos
sociales y econdmicos, que en la tradicion liberal desempefian un papel mar-
ginal y subordinado. Incluso en liberales algo heterodoxos como Kant, no
del todo insensibles a la problematica social, la politica de bienestar tiende
a ser concebida en términos de una opcion de asistencia humanitaria, méas
que como una respuesta ineludible a derechos legitimos de todos los ciuda-
danos. Por cierto, Kant rechazaria las tesis de Malthus, segin la cual solo
podria reivindicar un derecho a la vida el individuo capaz de encontrar en
el mercado los medios necesarios para su subsistencia; y tiene algo de razon
Tosel cuando sostiene que el modelo de Estado que tiene en mente Kant no
coincide con el de “Estado-policia” o “guardidn de noche” reivindicado por
liberales ortodoxos como Smith, Constant y Humboldt*®. En efecto, Kant
propone un sistema de impuestos dirigido a la constitucion de un fondo para
los indigentes, y recomienda que este dinero se utilice para ayudarlos direc-
tamente, mas que en la creacion de obras benéficas, puesto que las ayudas
directas “no presentan el inconveniente (que se puede temer en cambio en las
instituciones piadosas) de hacer de la pobreza, cuando aumenten los fondos
destinados para tal efecto, una profesion para holgazanes, imponiendo asi al
pueblo, por disposicién gubernamental, una carga injusta’.

Esta incipiente conciencia social frente a los desequilibrios y contradic-
ciones producidos por la nuevas relaciones sociales y las modernas formas
de produccion contrasta sin embargo con una teoria del Estado centrada
en la idea de que la tarea prioritaria del cuerpo comun es la defensa de la
propiedad y de la integridad personal. La funcion esencial del Estado, ins-
crita idealmente en el pacto originario, es antes que todo la de defender “lo
mio y lo tuyo exteriores”, es decir la propiedad privada ya consolidada: en
la estipulacion ideal del pacto originario el objetivo central y el fin prio-

92



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

ritario es el de asegurarle a cada cual su “derecho innato” a la libertad, es
decir un espacio de privacidad, no interferencia y desarrollo personal®’. Por
consiguiente, la intervencion de la sociedad civil para asegurar a todos los
medios minimos de subsistencia no constituye una obligacion prioritaria,
esencial y directa. De acuerdo con la clasificacion de los diferentes tipos
de obligaciones planteada en las Lecciones de ética, podriamos decir que el
deber del Estado con la vida de sus miembros es s6lo una obligacion nega-
tiva e indirecta, fundada no en un derecho estricto del ciudadano sino en un
compromiso libre del Estado o de la ciudadania en general. Por consiguien-
te, la solidaridad aparece a lo sumo como un deber “meritorio”, tanto para
el Estado como para las personas, y de ninguna manera como un deber y
una obligacion estricta. El mismo derecho a la vida se agota en la exigencia
de que el cuerpo comun ofrezca a sus ciudadanos una seguridad suficiente
para enfrentar las amenazas externas, sin incluir la obligacion positiva del
poder estatal con respecto a la posibilidad real de que todos cuenten con los
medios para poder vivir de manera digna.

A juicio de Kant, el aparato estatal no tiene que comprometerse con una
redistribucion mas equitativa de la riqueza y de la propiedad en beneficio de
los menos favorecidos, puesto que al asumir esta tarea que no le compete
de manera directa acabaria por descuidar su funcion esencial, que es la de
imponer y hacer respetar unas reglas minimas iguales para todos. El Estado
resulta ser asi el garante del “juego limpio”, la instancia que desplaza la
logica del privilegio y de la fuerza por medio del imperio de la ley, y que
asegura las condiciones propicias para que el reconocimiento social y las
gratificaciones resulten proporcionales al trabajo y al mérito de cada cual. A
esto apunta la interpretacion kantiana de la maxima “salus publica suprema
civitatis lex est”, que el autor reconoce como valida con tal de que enten-
damos por salud publica la conservacion del ordenamiento legal que hace
posible la libertad y el desarrollo de los proyectos vitales de los diferentes
individuos: esta maxima “conserva intactos su valor y autoridad, siempre y
cuando reconozcamos que el bien publico que hay que tomar en considera-
cion es antes que todo aquella constitucion legal que garantiza a cada cual
su libertad por medio de leyes™!. El autor mira con cierto recelo la interven-
cion directa del Estado en asuntos econdmicos; y vislumbra ademas, detrés
de esta finalidad aparentemente noble de asistir a los mas necesitados, el pe-
ligro del despotismo y una amenaza muy seria para las libertades publicas,
la autonomia y la mayoria de edad*.

En forma sustancialmente similar Tocqueville establece una diferencia
muy precisa entre un deber moral y un deber juridico, con el fin de mos-
trar que la asistencia debida a los pobres y necesitados es una cuestion de

93



ANGELO PAPACCHINI

caridad publica, mas que de derecho en sentido estricto: si bien el Estado y
los particulares tienen una obligacion moral con quienes se encuentran en
una condicion de indigencia, estos tltimos de ninguna manera estan autori-
zados a reclamar la asistencia como un derecho. A juicio del tedrico francés,
el fin del Estado no es el de fomentar la felicidad, sino el de garantizar a
todos la libertad de buscar dicha felicidad a su manera. De aqui la critica
al socialismo que, segun su parecer, comparte con el antiguo régimen la
tendencia a creer “que la sabiduria sdlo se encuentra en el Estado, que los
sujetos son seres débiles e inseguros, a los que es necesario llevar siempre
de la mano [...], que es bueno limitar, contrariar y comprimir sin cesar las
libertades individuales™. En esta oposicion a las teorias socialistas se ins-
cribe también su resistencia a aceptar la idea de un derecho al trabajo, en
el que ve la amenaza de una ampliacion excesiva del poder del Estado y el
peligro de la instauracion del socialismo. En efecto, en caso de tomar en
serio un derecho al trabajo concebido de acuerdo con la l6gica de los dere-
chos sociales, el Estado se transformaria con el tiempo en el industrial y en
el emprendedor més grande y poderoso, y a la larga en el tnico, lo que lo
impulsaria de manera irremediable hacia el socialismo.

Estas ideas de Kant y de Tocqueville resumen, a nuestro juicio, los pun-
tos centrales de la teoria liberal acerca de la solidaridad social, y ponen de
manifiesto uno de los aspectos mas criticables y criticados de la teoria libe-
ral, cuestionada precisamente por el escaso interés acordado a la obligacion
de solidaridad con los mas necesitados. Los teoéricos liberales —han repetido
en contextos distintos muchos de sus criticos— se limitan a proclamar en
abstracto la igual libertad para todos: se preocupan por que se respeten estas
reglas de juego claras y limpias, pero poco o nada les importa cuantos indi-
viduos estan de verdad en condicion de participar en el juego del mercado
y de la politica.

El individuo, a quien el liberalismo se ha esforzado por proteger —sostiene Laski—
esta siempre, por asi decir, en libertad de adquirir su propia libertad en la sociedad
liberal; pero el nimero de quienes tienen a su disposicion los medios de adquisicion
nunca ha formado més que una minoria dentro de la humanidad. El desarrollo del
liberalismo esta ligado inevitablemente a los azares de la propiedad. Los fines a los
que sirve son accesibles solo a la clase poseedora. Fuera de este reducido circulo, el
individuo, cuyos derechos defiende con tanto celo, ha sido siempre una abstraccion,
a la que es imposible beneficiar plenamente con sus ventajas®*.

Por lo tanto, los derechos sociales y econdmicos no constituyen un in-
terés prioritario para los exponentes mas ortodoxos de la tradicion liberal,
puesto que estas demandas especificas de derechos traen consigo aspectos

94



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

desagradables como el crecimiento desbordado del Estado, la “confusion”
entre libertad e igualdad, el riesgo del paternalismo y por consiguiente un
obstaculo al espiritu de iniciativa y en ultimas a la libertad. O, para ser
mas precisos, no es que los autores liberales no consideren algo valioso la
posibilidad de que todos cuenten con lo indispensable para una vida digna.
Lo que cuestionan es la pertinencia de que el Estado se transforme en el
destinatario de esta reivindicacion y que tenga que asumir la carga de la
justicia social. Para los autores liberales, las reivindicaciones sociales debe-
rian dirigirse a una instancia mas poderosa que el propio Estado, a la mano
superior, que en su sabiduria a menudo incomprensible para los humanos,
logra algo aparentemente imposible e impensable: la produccion de bienes-
tar y riqueza para todos a partir del juego de intereses particulares, del ansia
de poder y enriquecimiento, del acceso libre del todos en el mercado para
competir con sus esfuerzos, talentos y capacidades. Por consiguiente, la
eliminacion de cualquier traba que enturbie, distorsione o dificulte esta ca-
pacidad milagrosa del mercado, constituye la mejor garantia para la riqueza
y el bienestar de todos®’.

LA OFENSIVA DEL NEOLIBERALISMO

En la actualidad, estas tesis del liberalismo clasico parecen cobrar nueva
fuerza, en un clima marcado por el desencanto con la experiencia del so-
cialismo real, por la crisis de las politicas de bienestar y en general por la
tendencia a buscar en la sociedad civil, antes que en el Estado, los medios
mas apropiados para asegurar derechos y libertades. Las tesis defendidas
por Nozick, Hayek, Friedman, para citar s6lo a los autores mas represen-
tativos, no resultan particularmente novedosas. La diferencia mas notable
frente a los exponentes del liberalismo clasico consiste quizas en el hecho
de que en estos ultimos el olvido o descuido de la solidaridad no llegaba por
lo general hasta una oposicion directa y explicita a las politicas de bienestar.
En cambio, entre los exponentes actuales del neoliberalismo el rechazo de
la idea de unos derechos sociales y la desvalorizacion de las politicas de
bienestar se transforman en el tema dominante, hasta el punto que incluso
la exaltacion tradicional de las libertades basicas pasa a un segundo plano o
se transforma en un medio para respaldar y justificar la oposicion visceral a
todo lo relacionado con cuestiones de solidaridad social, justicia distributi-
va, politicas de caracter social en beneficio de los menos favorecidos.

En su “manifiesto libertario” James Hospers resume muy bien las tesis
centrales de esta corriente de pensamiento. La concepcion libertaria de los
derechos del hombre consiste en afirmar que “cada ser humano posee el

95



ANGELO PAPACCHINI

derecho a vivir su vida de acuerdo con su eleccion, de manera que esta elec-
cion resulte compatible con el igual derecho de todos los demads seres huma-
nos a vivir sus vidas de acuerdo con sus elecciones™®; y que cada hombre
tiene derecho a su libertad, es decir “a conducir su vida de acuerdo con las
alternativas abiertas para ¢l, sin acciones coercitivas por parte de otros”.
Hospers aclara que el derecho a la vida no incluye de ninguna manera un
presunto derecho de los mas necesitados hacia el Estado. Condena por el
contrario como una forma de canibalismo moral la tendencia tan arraigada a
depender de otros o a creer que la carencia de medios que padecen algunos
sujetos los autoriza a creer que otros individuos o el cuerpo comun tienen
obligaciones estrictas y directas hacia ellos: “un canibal en sentido fisico es
la persona que vive de la carne de otros seres humanos. Un canibal moral es
el que cree poseer un derecho a vivir del ‘espiritu’ de otros seres humanos,
la persona que cree poseer un derecho moral sobre la capacidad productiva,
el tiempo y los esfuerzos realizados por otros™. Por consiguiente, habria
que acabar de manera radical con la mala costumbre de transformar cual-
quier necesidad o deseo en un derecho. Quienes reivindican derechos so-
ciales parecen olvidar que “los trabajos, la asistencia médica y la educacion
no crecen en los arboles. Al contrario, son bienes producidos solo por los
hombres”. Por lo tanto, resulta una violacion de la norma minima de la jus-
ticia el pretender apropiarse de esos bienes producidos por otros, apelando
a presuntos derechos fundados en la indigencia.

Esta critica de los derechos sociales desemboca en una renovada valo-
racion del derecho a la propiedad privada, en los ultimos tiempos bastante
controvertido y desprestigiado. “El derecho de propiedad —escribe Hos-
pers— es el mas incomprendido y despreciado de los derechos del hombre,
y sufre constantes violaciones por parte de los gobiernos™?; por eso, se
deberia reivindicar una prioridad ideal de este derecho frente al Estado,
que lo reconoce pero no lo crea. Este “derecho absolutamente basico” s6lo
resulta subordinado al derecho a la vida®’, puesto que violarlo implica de
hecho quitar a los afectados la garantia de un futuro sin sobresaltos. Esta
reivindicacion de la libertad y de los derechos bésicos va acompaifiada de la
acostumbrada diatriba en contra del gobierno, “la institucion mas peligrosa
conocida por el hombre, que a través de la historia ha violado los derechos
humanos mucho més que cualquier otra clase de individuos o grupos pudo
haber hecho: ha matado personas, las ha esclavizado, las ha enviado a traba-
jos forzados y a campos de concentracion, y regularmente las ha despojado
de los frutos de su trabajo”*. Claro que, a pesar de todo, el ser humano sigue
necesitando de este aparato tan peligroso como es el Estado; sin embargo,
todos los esfuerzos deberian orientarse a reducir al minimo su poder de

96



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

dominacion y de sometimiento. En esta estrategia hacia el Estado minimo,
el tnico legitimo, es importante reafirmar que su tarea esencial es la de ga-
rantizar los derechos basicos de libertad y propiedad. El compromiso con
funciones distintas, en especial con politicas de justicia social y de bienes-
tar, producirian un crecimiento peligroso de su poder. La tarea del Estado
no es la de “asistir a los indigentes, proveer la seguridad social, establecer
por ley un salario minimo, fijar los precios y poner un tope a las rentas”; su
unica mision es la de neutralizar al maximo las agresiones y la violencia. A
las acusaciones de insensibilidad y de falta de solidaridad, Hospers contesta
con el acostumbrado acto de fe en los milagros del mercado, de la sociedad
civil y de la “mano invisible”: “al remover las restricciones, la economia
florecerd como nunca antes”, lo que permitira la satisfaccion siempre mayor
de las necesidades de todos.

Esta oposicion rotunda a la idea de unos derechos sociales y econdmicos
es sostenida también por T. M. Machan, en su ensayo titulado precisamente
“La no-existencia de derechos de bienestar”. Con base en la idea de libertad
concebida como ausencia de restricciones, el autor cuestiona la tendencia
tan propia de la tradicion social demdcrata a creer que el “poder vivir” in-
cluye el acceso a los medios de subsistencia, y a considerar injusta una
situacion en la que coexisten necesidades basicas insatisfechas de algunos
con la acumulacidn innecesaria de recursos en manos de otros. A juicio de
Machan esta teoria carece de fundamento, puesto que no se ve con claridad
la razén por la cual “las necesidades de algunas personas deben ser reivin-
dicaciones sobre las vidas de otros™*'.

El cuestionamiento de la idea de derechos sociales ocupa un lugar sig-
nificativo en la tltima obra de Hayek, quizés el texto mas significativo de
la corriente neo-liberal. Hayek trata de diferenciar los que a su juicio son
los auténticos y verdaderos derechos del hombre*?, los que corresponden a
reivindicaciones justas y justificadas, de los falsos derechos, que no cuentan
con ninguna base juridica o ética, y que incluso constituyen un peligro para
el respeto de los auténticos y verdaderos derechos®. Los “falsos derechos”
son para ¢l los derechos econdmicos y sociales, los derechos de segunda
generacion, que la Declaracion universal de la ONU habria incluido de ma-
nera arbitraria al lado de los derechos de verdad, de las libertades basicas
tan propias de la tradicion de Occidente. El autor insiste en las diferencias
substanciales entre estas dos categorias de demandas y reivindicaciones,
que en un caso se expresan como “derechos de”, en el otro como “derechos
a” (como “derechos-créditos”), y que se inscriben en dos tradiciones politi-
cas y culturales distintas: la tradicion liberal occidental, y el legado del so-
cialismo y de la revolucion de octubre. Seria falso creer que los derechos al

97



ANGELO PAPACCHINI

trabajo, a la educacion y a la seguridad social constituyen un desarrollo de
las libertades bésicas de la tradicion liberal. En un caso se trata de deman-
das legitimas, sustentadas en el orden social (romos), con un destinatario
preciso que es el Estado como “Estado de derecho”; en el otro, en cambio,
se trata de exigencias arbitrarias sin referentes precisos o con un referente
equivocado, puesto que en el orden social espontaneo, no dirigido por nadie
y que es el resultado de una cantidad enorme de interacciones, nadie esta
en condicioén de “honrar” y asegurar un derecho al trabajo, al bienestar, a
la educacion para todos. A juicio de Hayek, s6lo el cosmos del mercado
puede responder de manera eficaz a estas necesidades, que por esto mismo
no deben ser formuladas en términos de derechos. Transformar las necesi-
dades de comida, vivienda y seguridad social en derechos presupone la falsa
creencia de que el ser humano esté en condicion de regular, orientar y dirigir
a su antojo el mercado; y este falso supuesto acaba por tener el efecto con-
trario al que se propone, porque la intervencion del gobierno en beneficio de
los menos favorecidos compromete de hecho el crecimiento de la riqueza,
que sufre serias dificultades cuando el orden armonico y la capacidad de au-
torregulacion del mercado se ven perturbadas por intromisiones externas*.

Ademas de infundada y contradictoria, la idea de derechos tiene efectos
“perversos”, en la medida en que impone el desorden en el cosmos del mer-
cado, y pone en entredicho la posibilidad real de que se extienda la riqueza y
por consiguiente la posibilidad de que un mayor nimero de personas tenga
acceso a los bienes primarios y puedan satisfacer sus necesidades minimas.
Ademas, en muchos casos la proclamacion de los derechos sociales queda en
letra muerta y no se traduce en una politica real de bienestar: la experiencia
de muchos paises del tercer mundo muestra precisamente que la inclusion de
esta clase nueva clase de presuntos derechos convive sin problemas con la
miseria, el analfabetismo, la imposibilidad de acceder a la educacion, la ca-
rencia de seguridad social. Los individuos se acostumbran a la idea de que los
derechos humanos se reducen a demandas cuyo cumplimiento y realizacion
se puede postergar al infinito; la inflacion de derechos produce un desgaste
que acaba por afectar también el status de los auténticos derechos de la tra-
dicién liberal, en la medida en que se va desvirtuando y desdibujando poco a
poco el auténtico sentido de la nocion de derecho. La sociedad se acostumbra
entonces a la idea de que los derechos humanos no son nada serio.

Es muy fuerte entre los exponentes del neo-liberalismo la tendencia a
subrayar los riesgos de totalitarismo implicitos en las demandas de derechos
econdmicos y sociales. De acuerdo con sus tesis, todo intento de superar la
libertad negativa y de extender las aspiraciones libertarias hacia el plano
de la igualdad y de una redistribucion mas equitativa de medios y bienes,

98



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

acabaria por engendrar inevitablemente violencia, despotismo y terror. Asi,
para H. Arendt,

La historia de las revoluciones del pasado demuestra sin lugar a dudas que todos los
intentos realizados para resolver la cuestion social con medios politicos conducen
al terror; y que es el terror el que envia las revoluciones al cadalso [...]. Cuando la
Revolucion Francesa abandono la fundacion de la libertad para dedicarse a la libe-
racion del hombre del sufrimiento, derrib6 las barreras de la resistencia y libero las
fuerzas devastadoras de la desgracia y la miseria™®.

En resumen, los derechos sociales son cuestionados por los exponen-
tes de la corriente neo-liberal con base en estos argumentos: a) carecen de
justificacion racional; b) presuponen de manera equivocada que el poder
estatal tiene en sus manos la posibilidad de adecuar el orden del mercado a
las necesidades de los miembros del cuerpo social; ¢) acaban por producir
el efecto opuesto al que se proponen, porque obstaculizan el crecimiento
armoénico de la economia, que es el tnico instrumento eficaz para aumentar
los recursos y disminuir la miseria ; d) los fracasos o limitaciones con las
que se enfrentan quienes reivindican los derechos sociales y economicos
hacen que se difunda la conviccion de que los derechos humanos, incluyen-
do los relativos a las libertades basicas, no son nada serio y que se reducen
a mera retorica, a simple aspiracion poética; e) las demandas ligadas con la
satisfaccion de necesidades abonan el terreno para el despotismo y el terror.

Notas

U J. S. Mill, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977, pp. 20-21.

2 Ibid., p.21.

3 Ibid., p.21.

4 Ibid., p. 10.

5 Ibid.,p. 171.

¢ B. Constant, Principios de Politica, Aguilar, Madrid, 1970, p. 5.

7 Ibid.

8 Ibid., p. 16.

o Ibid., p. 14.

10" Ibid., p. 10.

1 Ibid.

12 Ibid., p. 10.

13 1. Berlin, “Dos conceptos de la libertad”, en Filosofia politica (A. Quinton ed.), ed. cit., p. 230.
“El yo con el que no debe interferirse ya no es el individuo con sus deseos y necesidades efectivas
tal como normalmente lo concebimos, sino el hombre ‘real’ que esta dentro, identificado con la

99



ANGELO PAPACCHINI

20

21

22

23

24

25

26

27

28

busqueda de algiin propdsito ideal que su yo empirico ni siquiera imagina [...]. Esta entidad puede
inflarse hasta alguna entidad suprapersonal considerada como un sujeto mas ‘real’ de atributos que
el yo empirico. Pero la concepcion positiva de la libertad como autodominio, con su sugestion de
un hombre dividido contra si mismo, se ha prestado mas facilmente, de hecho y en la historia de
las doctrinas, a esta division de la personalidad en dos: el controlador trascendente, dominante, y
el montén empirico de deseos y pasiones que deben disciplinarse y someterse [...]. La definicion
del hombre y de la libertad puede manipularse para demostrar cualquier cosa que quiera el mani-
pulador™. Ibid., p. 233.

Ibid.,p. 224.

Ibid.,p. 226.

Tocqueville percibe la “revolucion democratica” como un elemento irresistible en el progreso
de la humanidad, pero también como una amenaza para la libertad y como el camino hacia la
tirania de la mayoria, la exacerbacion de las pasiones egoistas y la desaparicion del individuo
en la oscuridad y mediocridad generalizada. Esta percepcion constituye para Ferry una muestra
clara de una “incontestable reserva frente a lo que constituye sin duda el acontecimiento politico
mas importante de la historia contemporanea: la irrupcion de las masas y de sus exigencias en la
escena politica”. L. Ferry, A. Renaut, Philosophie politique - 3 - Des droits de ’homme 4 1’idée
républicaine, P. U. F., Paris, 1988, p. 22.

I. Kant, “Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis”, Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik 1, Werkaus-
gabe Band x1, Suhrkamp, Frankfurt, 1979 p. 151. En cambio en la Metafisica de las costumbres,
Kant reconoce a quienes carecen de independencia econdmica el status de ciudadanos, pero los
considera ciudadanos pasivos: “so6lo la capacidad de votar constituye la calificacion para ser ciu-
dadanos. Pero esta capacidad presupone la independencia de quien no quiere ser simplemente una
parte (Teil) del cuerpo comin, sino también un miembro (Glied) del mismo, es decir una parte
que actiia segun su propio albedrio en comunidad con otros. La tltima calidad establece necesa-
riamente la diferencia entre ciudadano activo y ciudadano pasivo”. Die Metaphysik der Sitten,
Werkausgabe Band viii, ed. cit., p. 433.

B. Constant, Op. cit., p. 68.

1bid., p. 58.

1bid., pp. 58-59.

Puesto que “la propiedad esta intimamente ligada a otras partes de la existencia humana, de las
que las unas no estan sometidas en absoluto a la jurisdiccion colectiva y otras lo estan solo de un
modo limitado, la sociedad debe restringir su accion sobre la propiedad, porque no podria ejer-
cerla en toda su extension sin alcanzar objetos que no le estan subordinados. A la arbitrariedad
sobre la propiedad sigue la arbitrariedad sobre las personas: en primer lugar porque es contagiosa;
en segundo lugar, porque la violacion de la propiedad provoca necesariamente la resistencia. La
autoridad se ensafia, entonces, contra el oprimido que resiste, y como consecuencia de querer
quitarle su propiedad atenta contra su libertad”. /bid.,p. 122.

1bid., p. 120.

B. Constant, Discorso sulla liberta degli antichi paragonata a quella dei moderni, tr. it. de P. Fea,
en Il pensiero politico, Antologia de textos a cargo de U. Cerroni, Editori Riuniti, Roma, 1975, p.
706. Utilizamos la traduccion al castellano realizada por el prof. Alcibiades Paredes.

1bid., p. 710.

1bid., p. 720.

Cfr. L. Berlin, Op. cit., p. 228.

Cfr. A. Tosel, Kant révolutionnaire, P. U. F., Paris, 1988, pp. 71-75.

100



TRADICION LIBERAL Y DERECHOS HUMANOS

29

30

40

41

42

43

Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 447.

Los términos ideales del contrato social quedan claramente formulados en el ensayo sobre el
refran “lo cierto en la teoria puede no serlo en la practica”, en el que encontramos también la de-
finicién mas clara y precisa del “Estado de derecho”. Cfr. I. Kant, “Uber den Gemeinspruch: das
mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis”, ed. cit., pp. 145-154.

Ibid., pp. 154-155.

En esta critica Kant tiene en mente sin duda el “Estado de bienestar” del antiguo régimen, que
constituye también el blanco directo de sus violentas denuncias del paternalismo estatal, consi-
derado como la peor forma de despotismo: nada mas peligroso para la libertad que la pretension
del gobernante de hacer felices a los subditos a su manera, imponiéndoles sus propios patrones de
felicidad. Pero no es improbable que el autor se refiriera también de manera velada a la politica
social ensayada por los Jacobinos y que interpretara el “despotismo de la libertad” y el imperio del
Terror como una prueba adicional de los peligros que se derivan de una extralimitacion indebida
del poder del Estado.

Citado de L. Ferry,A. Renaut, Op. cit., p. 133.

H. Laski, El liberalismo europeo, F. C. E., México, 1953, p. 62.

“Puesto que cada individuo trata de emplear su capital para sostener la actividad productiva na-
cional y orienta esta actividad de manera tal que su producto obtenga el maximo valor —sostiene
A. Smith— cada individuo actiia necesariamente para incrementar al maximo la renta anual de la
sociedad. En efecto, ¢l no tiene por lo general la intencion de perseguir el interés publico, ni es
consciente de la medida en que de hecho lo esta persiguiendo. Cuando prefiere respaldar la acti-
vidad productiva de su pais en lugar de la extranjera, mira exclusivamente a su propia ganancia y
es llevado por una mano invisible, aqui como en muchos otros casos, a perseguir un fin que no se
encuentra en sus intenciones. Por lo demas, el hecho de que este fin no entre en sus intenciones
no siempre constituye un perjuicio para la sociedad. En efecto, al perseguir su interés, muchas
veces contribuye al interés de la sociedad de manera mucho mas eficaz que cuando se propone de
manera consciente el logro de este fin”. A. Smith, Indagine sulla natura e le cause della ricchezza
delle nazioni, vol.2, tr. it. F. Bartoli, Mondadori, Milano, 1973, p. 444.

J. Hospers, “The libertarian Manifesto”, en Justice - Alternative political perspectives (J. P. Sterba
ed.), ed. cit., p. 43.

Ibid., p. 52.

Ibid., p. 43.

Puesto que “incluso la libertad de palabra resulta limitada por consideraciones de la propiedad”.
Ibid., p. 44.

Ibid., p. 47.

T. Machan, “The Nonexistence of Basic Welfare Rights”, ed. cit., p. 66.

“Existe un sentido de la palabra ‘derecho’ —sostiene Hayek— segun el cual toda regla de conducta
justa crea un derecho correspondiente de los individuos. En la medida en que las reglas de la con-
ducta justa delimitan dominios personales, el individuo tendra derecho a este dominio, y podra
contar con la simpatia y la asistencia de sus contemporaneos para la proteccion de este derecho.
Alli donde los hombres han formado organizaciones como el Estado para hacer efectivamente
obligatorias las reglas relativas a una conducta justa, el individuo posee una exigencia justificada
(a claim in justice) frente al Estado, que tiene la obligacion de que estos derechos sean respetados
y de que las infracciones sean reparadas”. F. Hayek, Law, Legislation and Liberty. Citamos de
Philippe Nemo, La societé de droit selon F. A. Hayek, P. U. F, Paris, 1988, pp. 245-246.

“El liberalismo radical de Hayek —comenta Ferry— disocia totalmente los derechos-libertades
de los derechos-créditos, en una condena aparentemente sin apelacion de la idea misma de

101



ANGELO PAPACCHINI

justicia social, considerada incompatible con la defensa de los derechos-libertades”. L. Ferry-A.
Renaut, Op. cit.,

p. 146.

44

45

El autor insiste en el caracter ilusorio y en los peligros que implica “la aspiracion constructivista”,
es decir la tendencia tan arraigada en la modernidad a tratar de reconstruir el orden social segiin
los principios de la razén; defiende la idea de un orden natural espontaneo e inmanente a lo social
(cosmos), que depende de las acciones humanas, pero no de las intenciones, que ¢l contrapone a
la taxis (la organizacion deliberada e intencional). El orden espontdneo del mercado se consolida
gracias al intercambio constante de informacion que se produce a través de las interacciones eco-
ndmicas; este intercambio permite a los sujetos ajustar constantemente sus objetivos. En cambio
la intervencion directa del Estado en la esfera econdmica introduciria el desorden en el sentido
cibernético del término, al distorsionar el sistema de informacion del mercado.

H. Arendt, Sobre la revolucion, Alianza editorial, Madrid, 1988, p. 112. De acuerdo con esta
interpretacion de los procesos revolucionarios, la libertad verdadera poco o nada tendria que
ver con la superacion de la miseria o con la liberacion de las necesidades apremiantes. Ante el
aguijon de la necesidad, que transformo a los “infelices” en “rabiosos”, los actores de la Revolu-
cion Francesa “tuvieron que sacrificar la libertad y la necesidad a las urgencias del proceso vital
[...]. Fueron las necesidades perentorias del pueblo las que desencadenaron el terror y llevaron
la Revolucién a la tumba”. La causa ultima del Terror habria que buscarla, por lo tanto, en la
desviacion de la Revolucion de su objetivo primordial, que hizo que los derechos del hombre se
transformaran en los derechos de los sans-culottes”. La autora deplora también el papel jugado
en la Revolucion Francesa por la “pasion de la compasion”, que desde entonces “ha obsesionado
e inspirado a los mejores hombres de todas las revoluciones”, con la exclusion de la americana,
que no conocid ni la miseria, ni la compasion ni el terror. Este mismo proceso se habria repetido
con la Revolucion de Octubre, en la que la reivindicacion de derechos econdmicos y sociales
desemboca en el “terror rojo”.

102



CariTULO 5

LA TRADICION SOCIALISTA

El pensamiento socialista se caracteriza por el énfasis en los derechos
sociales, por la critica y la denuncia de los derechos del hombre como de-
rechos del burgués y por la subordinacion de los derechos politicos y de la
emancipacion politica, a los derechos sociales y a la auténtica emancipa-
cion humana.

LA “PREHISTORIA” DE LOS DERECHOS SOCIALES
EN LAS UTOPIAS DEL RENACIMIENTO

Nos hemos acostumbrado a considerar las utopias como simples suefos
con los ojos abiertos o como pesadillas para la libertad y la autonomia mo-
ral, debido a su tendencia a homogeneizar a los individuos y a reducir la
libertad a un estorbo para el desarrollo armoénico y para los derechos de la
comunidad. De todas formas, es innegable que estas ficciones de mundos
mejores han jugado también un papel no despreciable en la genealogia de
las libertades y en la formulacion de algunos de los derechos mas arraigados
en la tradicion de Occidente'.

Lo mas llamativo de estas construcciones ideales es la seguridad de la
que goza el individuo para la satisfaccion de sus necesidades basicas de
alimentacion, vivienda y educacion. Los dichosos habitantes de Utopia o de
la Ciudad radiante de Campanella no conocen la pobreza, la angustia por el
futuro o la lucha despiadada por la supervivencia, puesto que la comunidad
se encarga de asegurarles a todos el traje apropiado para las diferentes esta-
ciones del aflo, comidas en las mesas comunes, adecuadas a las necesidades



ANGELO PAPACCHINI

especificas de las diferentes clases de ciudadanos, y un sistema de asisten-
cia médica que envidiarian los modernos Estados de bienestar. Cada cual
recibe “de acuerdo con su oficio y condiciéon” y todos tienen asegurada la
satisfaccion de sus necesidades basicas de alimentacion. Por consiguiente,
utopienses y solares no se ven obligados a una lucha de vida o muerte para
defender en el mercado la posibilidad de la propia subsistencia. La ciudad
provee para que nadie sufra de carencias elementales y asegura a todos el
acceso a una educacion integral y diversificada.

En estas utopias, la posibilidad de satisfacer las necesidades de todos los
miembros de la comunidad no se sustenta en una supuesta generosidad de
la naturaleza. A diferencia de las descripciones fantasticas de tierras paradi-
siacas, donde “fluye la leche y la miel” y donde los hombres gozan de todos
los bienes imaginables, ofrecidos de manera espontdnea por una naturaleza
excepcionalmente generosa y amigable, en el caso de las construcciones
utopicas la abundancia relativa de la ciudad radiante es el resultado del es-
fuerzo, de la actividad y de la racionalidad humana. De aqui la importancia
asignada al trabajo, considerado como la condicidn indispensable para que
el hombre pueda apropiarse de la naturaleza y disponer de todos los bienes?.
En la Ciudad del Sol, T. Campanella hace un elogio apasionado del trabajo,
considerado no como una maldicidon o un castigo que deshonra a quien lo
ejerce, sino como una actividad valiosa y digna, que enaltece la naturaleza
humana: “asi como es una honra para el pie ejercer su funcion, que es la de
caminar, y para el ojo la de mirar, quien es designado para cumplir algun
oficio o tarea lo cumple como algo muy honroso™. Al asumir ya los postu-
lados basicos de la ética burguesa del trabajo, el fraile calabrés afirma con
vigor la dignidad y “nobleza” de quien ejerce un trabajo productivo, incluso
el mas humilde; y no deja escapar ocasion para fustigar los vicios y la co-
rrupcion de esa clase ociosa y parasitaria que vive a expensas del sudor y el
esfuerzo de una minoria.

A pesar de esta valoracion el trabajo sigue siendo, sin embargo, una ac-
tividad penosa. Constituye entonces una obligacion, mas que un derecho,
que tiene que ser asumida y repartida entre todos los miembros del cuerpo
social para poder garantizar a todos la subsistencia y la seguridad. El trabajo
aparecera por primera vez como un derecho en una sociedad de mercado
abierta y competitiva, donde el sujeto desposeido solo cuenta con su fuerza
de trabajo para sobrevivir, y el éxito en la lucha por la existencia depende
en buena medida de que encuentre en el mercado sujetos que requieran
y valoren sus habilidades y capacidades. Es el proletario de la sociedad
capitalista quien reivindica frente al Estado un “derecho al trabajo”, como
condicion de posibilidad para el goce del derecho a la vida y de los demas

104



LA TRADICION SOCIALISTA

derechos sociales. No asi en la Ciudad del Sol, donde en principio todos
cuentan con lo necesario para vivir. Puesto que en ella el Poder no se limita
a mirar desde afuera el juego del mercado y asume de manera directa lo
relativo a la subsistencia de los ciudadanos, no tiene mucho sentido que el
individuo reivindique frente a ¢l como un derecho la asignacioén de un tra-
bajo productivo. Dentro de esta concepcion, resulta del todo razonable que
como contrapartida de sus obligaciones sociales, la Ciudad tenga a su vez el
derecho de exigirle al individuo la obligacion estricta de contribuir con su
trabajo a la riqueza y prosperidad de todos.

Otro factor que contribuye de manera poderosa a la posibilidad de que
en el sistema utdpico todos tengan acceso por igual a los bienes basicos lo
constituye la comunidad de bienes y la eliminacion de la propiedad priva-
da. Los utopienses toman muy en serio el caracter social del ser humano y
piensan que la vida en comunidad es la mas apropiada y conveniente. De
aqui que instituyan la costumbre de realizar en comun todas las actividades
de la vida (comida, trabajo, diversiones, descanso, plegarias), la practica de
la comunidad de bienes y la oposicion a la apropiacion privada, considerada
como una expresion de egoismo®. Para Campanella existe un “circulo vicio-
so” entre propiedad y egoismo: si de un lado este sentimiento mezquino que
desconoce todo lazo de afecto y solidaridad con los demas juega un papel
preponderante en el surgimiento de la propiedad privada, del otro esta ins-
titucidon constituye un aliado poderoso para la actitud egoista. La conditio
sine qua non para extirpar un vicio tan odioso, que engendra una cadena
adicional de deficiencias y males, es la eliminacidon sin més de la propie-
dad privada. Todos trabajan con entusiasmo y esmero para que aumenten el
bienestar, la riqueza y el poder de la Ciudad. Todos parecen satisfechos con
un sistema comunitario en donde la renuncia del individuo al uso exclusivo
de algtn bien particular queda ampliamente compensada por la disponibili-
dad de todos los bienes de la comunidad.

El cuestionamiento de la propiedad privada constituye sin duda uno de
los temas mas recurrentes en los proyectos utopicos de la historia de Occi-
dente, en la que abundan las criticas contra esta institucion casi tan antigua
como la humanidad, considerada como un engendro del egoismo y como
la culpa originaria y la causa principal de la miseria, la explotacion y la in-
justicia. En su Utopia, Moro expresa con claridad los nexos existentes entre
propiedad privada y miseria: en efecto —le hace decir a Rafael Hitlodeo—:

Mientras se pueda con ciertos papeles asegurar la propiedad de cuanto uno quiera,
de nada servira la abundancia de bienes. Estos vendran a caer en manos de unos po-
cos, dejando a los demas en la miseria. Y sucede que estos Glltimos son merecedores

105



ANGELO PAPACCHINI

de mejor suerte que aquellos pocos, que son rapaces, malévolos, inutiles. Los mas,
en cambio, son gente honesta y sencilla, que contribuye mas al bien publico que a
su interés personal. Por todo ello he llegado a la conclusion de que si no se suprime
la propiedad privada, es casi imposible arbitrar un método de justicia distributiva, ni
administrar acertadamente las cosas comunes. Mientras aquella subsista, continuara
pesando sobre las espaldas de la mayor y mejor parte de la humanidad el angustioso
e inevitable azote de la pobreza y de la miseria’.

En fin, en los modernos “Estados de bienestar” muchas veces las buenas
intenciones en cuanto a la satisfaccion de la demanda de bienes y servicios
chocan duramente con la pobreza de los medios, cuya disponibilidad pre-
supone la consolidacion de un poder sobre la naturaleza y un desarrollo
tecnologico-cientifico apropiado para disfrutar de los recursos naturales. De
esto ya se daban cuenta los solares, quienes por eso se preocupaban por la
consolidacion de las ciencias, que asegurarian el dominio racional sobre
la naturaleza. Entre ellos era tarea de los sacerdotes-sabios la aplicacion
del conocimiento cientifico para fines practicos como las invenciones para
facilitar los trabajos mecanicos y agricolas. No deja de causar asombro al
lector de Campanella que los solares contaran con ingeniosos carros a vela,
impulsados por el viento, muy econémicos y nada peligrosos para el am-
biente; que hubieran inventado barcos que surcaban las aguas sin necesidad
de velas o de remos, y que contaran con una agricultura intensiva, que ex-
plotaba de manera racional cada palmo de tierra disponible.

De acuerdo con esta breve resefia, se podria concluir que las grandes uto-
pias del Renacimiento y de la Modernidad incluyen ya una politica social.
De todas formas, resultaria inapropiado hablar de derechos. Simplemente
funciona la idea de que el Estado, familia ampliada, se encarga de la satis-
faccion de las necesidades elementales de todos sus miembros, a cambio de
la obediencia, del espiritu de trabajo y del acatamiento sin objeciones del
orden racional que permite la prosperidad. La logica de los derechos, en
cambio, presupone una consolidacion del valor del individuo que en mu-
chos sentidos estad ausente en la logica de las grandes utopias. Esta logica ni-
vela exageradamente las necesidades y s6lo reconoce, no sin arbitrariedad,
las que considera “basicas”, “verdaderas” y “naturales”; ademas, supone
una potente autolimitacion individual del deseo creciente e incontenible de
bienes, como requisito indispensable para que la Ciudad esté en condicion
de cumplir la misidon que se le asigna. El individuo acaba por pagar su se-
guridad a un precio demasiado elevado, sacrificando o entregando al cuerpo
comun su autonomia y privacidad, su derecho a pensar y a vivir de manera
original, a disentir y a buscar su felicidad o perfeccionamiento a su manera.
Miradas desde este angulo, las ficciones utdpicas nos muestran una cara

106



LA TRADICION SOCIALISTA

sombria y temible: al liberar al hombre del despilfarro, de la irracionalidad,
de las deficiencias y del mal, el Poder vislumbrado por las utopias acaba
por liberarlo también de toda responsabilidad con respecto a su libertad de
eleccion y a su autonomia moral.

LLAS DEMANDAS SOCIALES EN LA REVOLUCION FRANCESA

De acuerdo con la triparticién de los derechos por “generaciones”, a
las grandes revoluciones burguesas de la modernidad —la francesa y la de
Norteamérica— les corresponderia el mérito de haber formulado y en parte
realizado las demandas ligadas con los derechos de primera generacion, es
decir con las libertades mas peculiares de la tradicion liberal (de conciencia,
pensamiento, expresion, propiedad) y con los derechos de participacion po-
litica. Sin embargo, el proceso revolucionario francés muestra una dindmica
y un cambio progresivo en los ideales revolucionarios: a medida que se
afianza la revolucion, las demandas ligadas con la destruccion de los restos
feudales y de las trabas del antiguo régimen, con la igualdad frente a la ley y
con la libertad de pensamiento y expresion, quedan desplazadas por la nue-
va consigna de una igual libertad y por la reivindicacion de posibilidades
reales para todos de gozar de esta libertad.

a. Igualdad antes que libertad

En la Declaracion de derechos de 1789, la igualdad habia sido olvida-
da en el recuento de los derechos basicos. En cambio, en la Declaracion
jacobina de 1793 la igualdad ocupa el primer lugar en la enumeracion de
los derechos naturales e imprescriptibles. Esta inclusion en lugar privile-
giado responde a una percepcion distinta de los objetivos del proceso re-
volucionario: “s6lo habiamos hecho la revolucion de la libertad —comenta
un miembro de la Convencion refiriéndose a la Declaracion y Constitucion
anteriores— mientras que ahora hicimos la de la igualdad...”¢. Por cierto, ya
el texto anterior habia formulado el principio de la igualdad de todos los
hombres, considerados “iguales por naturaleza y ante la ley”. Sin embar-
g0, la igualdad que reclaman los sans-culottes, los rabiosos o los jacobinos
mas radicales es algo mas que una simple igualdad frente a la ley. Lo que
ellos exigen, desencantados con los logros de la revolucion burguesa y con
la perpetuacion de la miseria y el hambre, es ante todo la igualdad de me-
dios, es decir una reparticion equitativa de la riqueza y de la propiedad.
Entre los exponentes moderados, el reconocimiento de la libertad frente a
la ley como un objetivo justo y legitimo corria paralelo con el rechazo de
la igualdad de medios, que Sieyés, por ejemplo, consideraba una quimera

107



ANGELO PAPACCHINI

irrealizable e injusta. Los exponentes mas radicales del movimiento revo-
lucionario reclamaban al contrario una reparticion mas equitativa y justa de
los bienes. Entre los muchos inconformes que poco o nada habian ganado
con la igualdad juridica y con la emancipacion politica, iban cobrando dia
a dia mas fuerza las reivindicaciones de contenido social: “la libertad no es
mas que un fantasma vacio —proclamaba Jacques Roux— cuando una clase
de hombres puede impunemente reducir al hambre a la otra. La libertad no
es sino un fantasma vacio cuando, gracias al monopolio, el rico ejerce el
derecho de vida y muerte sobre sus semejantes™. El autor del “Manifies-
to de los rabiosos” expresaba la carga de descontento y frustracion de los
sans-culottes parisinos, quienes habian tenido que padecer un aumento de
precios sin precedentes, la carestia y el hambre. Al darse cuenta de que el
resultado de sus luchas habia sido la acumulacion de riquezas en las manos
de una nueva aristocracia del dinero, los sans-culottes hambrientos empie-
zan a exigir de manera cada vez mas decidida la igualdad en el goce y en
las propiedades. Lo que buscan es una égalité parfaite de bonheur, mas que
la simple igualdad frente a la ley, y por consiguiente la exigencia de que se
ponga fin a un sistema basado en el despilfarro de unos pocos y en la indi-
gencia de la mayoria®.

Por cierto, un igualitarismo extremado del tipo que reivindicara mas tar-
de Babeuf encuentra muchas resistencias, incluso entre los exponentes mas
radicales. Sin embargo, la mayoria de ellos coincide en la idea de que una
desproporcidn excesiva de riquezas y bienes constituye una violacion fla-
grante de los principios de justicia. Incluso un moderado como Condorcet
insiste en los peligros de una desigualdad muy grande de poder, fortuna y
educacion, y llama la atencion sobre “la gran diferencia entre los derechos
que la ley reconoce a los ciudadanos, y los derechos de que éstos realmente
gozan, entre la igualdad establecida por las instituciones politicas y la que
existe entre los individuos™. La experiencia concreta del movimiento re-
volucionario pone de manifiesto la importancia que revisten las diferencias
de riquezas, educacion o poder en general para el goce de determinados de-
rechos. Para mencionar un ejemplo entre muchos, el elevado porcentaje de
analfabetos, en especial en el campo, impone de hecho serias limitaciones a
la participacion popular y favorece la designacion en los cargos publicos de
unos privilegiados (terratenientes, miembros del clero, abogados). Era un
deber del cuerpo comun tratar de evitar desigualdades tan marcadas, para
evitar, de acuerdo con las tesis del Contrato social, que un ciudadano llega-
se a ser “tan rico como para poder comprar a otro”, y otro “tan pobre como
para estar obligado a venderse”. El gobierno debia desempefiar una funcion
correctiva frente a los desequilibrios en la distribucion de los bienes, lo que

108



LA TRADICION SOCIALISTA

se expresaria en una politica de control de las riquezas y de los precios; y
tenia sobre todo la obligacion de velar para que a nadie le faltase lo esencial
para vivir es decir, tenia un compromiso directo con los miembros mas dé-
biles y desprotegidos.

b. El derecho a la vida y a la educacion

La aspiracion a la “igualdad real” trae consigo una nueva vision de la
funcion del poder estatal y una ampliacion de la lista de derechos, que ahora
incluye también el derecho a la vida en sentido positivo, es decir el derecho
a los medios reales para poder satisfacer las necesidades vitales minimas.
La nueva declaracion reconoce que todos los hombres son por igual sujetos
de necesidades, tanto materiales como culturales, y sanciona al mismo tiem-
po la obligacion positiva de la sociedad con respecto a este derecho basico
y primordial de todos sus ciudadanos: “la ayuda publica —reza el articulo
21— es una deuda sagrada. La Sociedad debe la subsistencia a los ciudada-
nos en condicion de miseria, sea procurandoles un trabajo, sea asegurando
los medios de existencia a los que no se encuentran en condicion de traba-
jar”. De esta forma, la vida constituye un derecho fundamental en el que se
funda el compromiso de la sociedad con la subsistencia de los ciudadanos
y el derecho de estos tltimos de acudir al cuerpo social cuando no estan en
condicion de asegurar por si solos la consecucion de los bienes elementales.

La nueva declaracion reconoce ademas la instrucciéon como una nece-
sidad basica de todos, al igual que el deber de la sociedad de “favorecer
con todo el poder a su alcance el progreso de la razén publica, y poner la
instruccion al alcance de todos los ciudadanos”. Tan importante como la
supervivencia fisica y la alimentacion del cuerpo resulta la alimentacion,
por medio de la cultura, de la vida espiritual, condicion indispensable para
el goce pleno de la libertad y de los derechos. Puesto que las diferencias de
saber engendran o ratifican diferencias de poder, al reducir de hecho a unos
pocos el pleno disfrute de los derechos politicos o civiles, la consigna de
una instruccion para todos adquiere una importancia basica para el conjunto
de los derechos humanos. Uno de los argumentos esgrimidos para limitar
la participacion politica de los no-propietarios habia sido el de su ignoran-
cia, provocada por su ocupacion constante en trabajos manuales agotado-
res. Ahora resulta evidente que esa exclusion de todo acceso a la cultura es
injusta. En consonancia con las doctrinas de los filésofos de la Ilustracion,
que habian insistido hasta la saciedad en la necesidad de luchar contra las
cadenas de la ignorancia y en los efectos liberadores de la difusion de las
luces, se establece la instruccion como un derecho basico para todos.

109



ANGELO PAPACCHINI

La consagracion de esta nueva clase de derechos marca sin duda un cam-
bio sustancial frente a la Declaracion anterior, al transformar radicalmente
la manera de concebir las relaciones entre libertad individual, legalidad y
Estado. De acuerdo con la légica de los derechos ligados a la libertad per-
sonal y a la propiedad, la accion estatal se concentraba en la defensa de esa
esfera de privacidad contra ataques o interferencias externas; en cambio,
con la enunciacion de los derechos sociales el individuo se ve autorizado a
exigir al Estado no solamente la proteccion de su vida y bienes, sino tam-
bién los medios que aseguran las condiciones materiales de posibilidad para
su derecho a la vida y a la cultura. Puesto que “el fin de la sociedad es la fe-
licidad comun”, la accidn del Estado tiene que tratar de asegurarles a todos
los medios minimos y las condiciones de posibilidad para una existencia
medianamente dichosa.

c. El derecho-deber del trabajo

La nueva Declaracion precisa que la deuda social con los hambrientos
e indigentes se limita a aquellos ciudadanos que, carentes de propiedad,
no estan en condicion de lograr su sustento por medio de un trabajo pro-
ductivo. La sociedad “no le debe ninguna ayuda al haragén que se rehu-
se de trabajar”. El trabajo constituye un derecho para el individuo, porque
le asegura una autosuficiencia digna; pero representa al mismo tiempo un
deber estricto para cada ciudadano, en cuanto éste s6lo puede aspirar a la
ayuda del cuerpo social en la medida en que contribuya, de acuerdo con sus
posibilidades, al incremento global de la riqueza y de los bienes comunes.
Es cierto que la Revolucion francesa “no ha tenido, como la de 1848 u otras
que la han seguido, el problema del trabajo como centro de sus preocupa-
ciones”!’; pero también es cierto que precisamente en el curso de esta revo-
lucion aparece formulada por primera vez la idea de un derecho al trabajo,
que abarca tanto la liberacion frente a las formas de produccion feudales o
semi-feudales, como la obligacion de la sociedad de garantizar a cada cual
la posibilidad efectiva de realizar un trabajo socialmente util. Gracias a la
mediacion del trabajo, considerado en otros tiempos como una maldiciéon o
una degradacion, la aspiracion a una vida feliz se sustenta en la actividad y
en el esfuerzo del individuo, mas que en una ayuda por parte de la sociedad.
Esta ayuda comprometeria la dignidad de la persona necesitada, y seria con-
traria a los principios que inspiran el ethos burgués, que no ve con buenos
0jos un acceso a los bienes no mediado por el esfuerzo y el trabajo.

110



LA TRADICION SOCIALISTA

d. Solidaridad-hermandad versus propiedad privada

El énfasis en la solidaridad y hermandad, que se refleja en concreto en
politicas de bienestar y de justicia distributiva, repercute también en la apre-
ciacion de la propiedad privada: muchas voces se levantan para cuestionar
el caracter “natural”, “absoluto”, “imprescriptible” de este derecho, y existe
un consenso siempre mayor acerca de la inconveniencia de transformar la
propiedad privada en conditio sine qua para el goce pleno de los derechos
politicos. “Al definir la libertad como el primero de los bienes del hombre,
el mas sagrado entre los derechos que se derivan de la naturaleza —proclama

Robespierre en uno de sus discursos en la Convencion—:

Habéis dicho con razén que ella tiene como limite los derechos de los demas. ¢ Por
qué razén no habéis aplicado este principio a la propiedad, que es una institucion
social?. jComo si las leyes de la naturaleza fuesen menos inviolables que las con-
venciones de los hombres! Habéis multiplicado los articulos para asegurar la mayor
libertad en el ejercicio de la propiedad, sin decir una sola palabra para determinar
su contenido legitimo. De manera que vuestra Declaracion pareceria estar hecha
no para los hombres, sino para los ricos, los acaparadores, los especuladores y los
tiranos!'!.

Sin duda, Robespierre no pretende cuestionar o abolir la propiedad pri-
vada; sin embargo, estima que es necesario reducir la importancia asignada
a la proteccion de este derecho, que a la larga obstaculiza el compromiso
prioritario con el bien general y con los intereses de la sociedad. Se entiende
entonces la denuncia del dirigente jacobino de otra carencia imperdonable
en la Declaracion de 1789, la del olvido de toda idea de solidaridad y her-
mandad entre los miembros de una comunidad politica y, méas en general,
entre los hombres:

El Comité ha olvidado del todo recordar los deberes de hermandad que unen a todos
los hombres y a todas las naciones y su derecho a la asistencia reciproca. Parece
como si se hubiesen ignorado las bases de la eterna alianza de los pueblos contra
los tiranos. Se diria que vuestra Declaracion hubiese sido hecha por un rebafio de
criaturas humanas cercado en un lugar del globo, y no para la inmensa familia a la
que la naturaleza dio la Tierra como dominio y lugar de vida'.

Por cierto la propiedad conserva un lugar en la enumeracion de los
derechos naturales, y la nueva Declaracion dedica varios articulos a
su reconocimiento y proteccion. De acuerdo con el articulo 16 “todo
ciudadano tiene derecho a gozar y disponer de sus bienes como le parezca,
lo mismo que de sus rentas, del fruto de su trabajo y de su actividad”. Y el
19 afiade que “nadie puede ser privado ni siquiera de una minima parte de

111



ANGELO PAPACCHINI

la propiedad sin su consentimiento, excepto cuando la necesidad publica
legalmente comprobada lo exija, y bajo la condicion de una justa y previa
indemnizacion”. Los montagnards estan muy lejos de pensar siquiera en
una eventual abolicion de la propiedad privada. Sin embargo, ya se empieza
a percibir una relacion entre miseria y apropiacion privada, de manera que
la ampliacién de la democracia y la consagracion de estas nuevas demandas
ligadas con los derechos sociales hace que el status de este derecho
merme de modo considerable. Su defensa a ultranza podria neutralizar las
demandas de justicia y de redistribucion de la riqueza, y podria hacer a la
larga imposible la tarea del cuerpo comun en favor de las demandas de
medios de vida, educacion y trabajo para todos.

A juicio de Marx, esta inconsistencia entre las demandas de bienestar
social y la conservacion de la propiedad como un derecho inalienable se ex-
plicaria con base en la nocion de libertad que inspira la nueva Declaracion.
A pesar de todo, no lograria desprenderse de la concepcion individualista y
monadica del ser humano. Incluso en aquel momento de maximo entusias-
mo juvenil, cuando se requerian abnegacion y desprendimiento para salvar
a la nacion, los revolucionarios franceses seguian ensalzando y legitimando
al hombre egoista, aislado de los demas hombres y de la comunidad. Para
Marx, incluso en la constitucion mas radical,

La libertad es el derecho de hacer y buscar todo lo que no perjudica a nadie mas
y los limites dentro de los que cada cual puede moverse sin perjudicar a los otros
estan determinados por la ley, asi como los linderos entre terrenos estan fijados por
las cercas. Se trata de la libertad del hombre en cuanto monada aislada y encerrada
en si misma's,

(Tendria razén Marx al achacar a los jacobinos una concepcion indi-
vidualista, atomista y radicalmente liberal de la libertad? ;O estarian en
lo cierto aquellos liberales que, empezando por Constant, han visto en la
Declaracion jacobina la corrupcion de los ideales de 1789 y el efecto ne-
fasto de la concepcidn rousseauniana de libertad, profundamente antiliberal
y tendencialmente totalitaria? Estas criticas desde la izquierda y desde la
derecha ponen de manifiesto, a nuestro juicio las contradicciones no resuel-
tas y las tensiones entre una concepcion “negativa” de la libertad y la toma
de conciencia de demandas de contenido social. La revolucién no logréd
articular y conciliar estas demandas. Sin embargo, hay que reconocer a los
protagonistas del proceso revolucionario el mérito de haber planteado de
manera clara el problema fundamental alrededor del cual se ha centrado el
debate ético-politico de estos dos ultimos siglos.

112



LA TRADICION SOCIALISTA

MARX Y LOS DERECHOS HUMANOS

Desde el texto juvenil dedicado al problema judio hasta los textos de
la madurez, la actitud de Marx hacia los derechos humanos oscila entre la
critica radical de estas demandas consideradas como reivindicaciones me-
ramente burguesas y el reconocimiento de los mismos como un momento
importante en la liberaciéon humana; por consiguiente, como una conquista
y un logro valioso de la civilizacion. Estas relaciones de critica y de reco-
nocimiento, de amor y odio, dejaran sus huellas en la postura hacia los de-
rechos humanos asumidas por los protagonistas de la experiencia histdrica
del “socialismo real”.

Soélo en sus primeros ensayos de prensa, en los que es notable la influen-
cia de las ideas hegelianas, Marx expresa una posicion netamente favorable
a la teoria de los derechos. De acuerdo con esta primera concepcion de los
derechos y del Estado, reivindica el respeto de la libertad y de las liberta-
des'* en las que se articula, y presenta el Estado racional como la garantia
mas solida para estos derechos y libertades'. El Estado debe asegurar, en
especial, el derecho a la libertad en materia religiosa, debe ser no-confesio-
nal. Es tarea suya defender la libertad de conciencia de sus stibditos contra
las Iglesias que pretenden quitar los medios de subsistencia a ciudadanos
tildados por ellas de herejes. Estos articulos de prensa revisten una especial
importancia para la reconstruccion de la evolucidn intelectual del autor; sin
embargo, por lo general no superan el horizonte conceptual de la izquierda
hegeliana. En cambio, el ensayo sobre “La cuestion judia”, en el que Marx
analiza de manera critica las declaraciones de derechos de las revoluciones
burguesas, ofrece ya un aporte distinto y original.

a. Emancipacion politica y emancipacién humana.
Los derechos del hombre como derechos del burgués

Lo que estimula la reflexion de Marx sobre los derechos proclamados
por las revoluciones es el asunto muy concreto de la discriminacion en
contra de los judios. La ocasion es un escrito de Bauer sobre la cuestion
judia, que afectaba directa y personalmente a Marx'®. Frente a las exigencias
de los judios de obtener derechos civiles y politicos, Bauer argumentaba
que en Prusia nadie podia emanciparse, puesto que el Estado era cristiano.
Ademas, la exclusion de los judios era de hecho una autoexclusion, puesto
que ellos no estaban dispuestos a desprenderse de su espiritu sectario. Bauer
cuestionaba al mismo tiempo al Estado cristiano, que podia a lo sumo
tolerar a los adeptos de otras religiones, y al particularismo judio, en el
que veia un obstaculo para la verdadera libertad. A su juicio, para poder

113



ANGELO PAPACCHINI

alcanzar la emancipacion humana era necesario que judios y cristianos se
liberasen por igual de sus creencias y prejuicios religiosos, fuente ltima
de privilegios y exclusiones, para poder reconocerse como seres humanos.
La conciencia critica y el ateismo constituian asi la tnica solucion posible
al problema judio.

En su respuesta a Bauer, Marx empieza por cuestionar la idea segun la
cual la emancipacion politica tiene que presuponer necesariamente la libe-
racion de la religion. Subraya el cardcter fuertemente religioso de la Decla-
racion de derechos de la Revolucion Francesa, que de hecho relega la reli-
gién a la esfera privada, a la esfera de la sociedad civil, pero que en ningin
momento la niega. A juicio de Marx, el analisis de Bauer resulta unilateral
y abstracto, puesto que plantea el problema en términos exclusivamente
teologicos. Ademas, el representante de la izquierda hegeliana confunde la
emancipacion politica con la emancipacion humana total, con el agravante
de que la segunda aparece como la conditio sine qua non de la primera; y
en la medida en que la emancipacion total y la liberacion del sectarismo
religioso resultan ser una meta lejana y de hecho inalcanzable, su escrito
le hace el juego a la politica reaccionaria del gobierno prusiano. Al sehalar
esta confusion de Bauer, Marx se ve obligado a precisar las diferencias entre
emancipacion politica y emancipacion humana; esto lo conduce al anélisis
de la tematica de los derechos, a los que considera “en su configuracion
auténtica, es decir en la forma asumida en sus descubridores, los pueblos
norteamericano y francés”.

La emancipacién politica constituye para Marx el legado de la Revo-
lucién francesa, y se expresa con especial claridad en los principios con-
sagrados en la Declaracion de derechos del hombre y del ciudadano, que
consagran la separacion entre Estado y sociedad civil —entendidos a la ma-
nera de Hegel como sociedad politica y esfera de los intereses privados,
respectivamente—, el caracter laico y no confesional del Estado, la idea de la
igualdad frente a la ley independientemente de las condiciones econdémicas.
Para el autor de la “Cuestion judia” el nucleo de la emancipacion politica se
encontraria precisamente en esta separacion entre lo publico y lo privado,
gracias a la cual las diferencias de religion, de poder y de propiedad, son
consideradas ya como asuntos que no deberian tener implicaciones directas
en la esfera publica y en la arena politica. En la estructura feudal, debido
precisamente a la ausencia de una delimitacion precisa y a la interferencia
sistematica entre lo publico y lo privado, el lugar que ocupaba el individuo
en la esfera de la produccion determinaba de manera directa su ubicacion en
el universo politico, y profesar un credo religioso especifico podia significar
la pérdida de libertades y derechos. En la modernidad, en cambio, gracias a

114



LA TRADICION SOCIALISTA

la diferenciacion de niveles e instancias, se afianza la idea de que todos los
individuos participan por igual de la ciudadania, por encima de las diferen-
cias en cuanto a opiniones y creencias, e independientemente de la perte-
nencia a una clase social determinada, al tiempo que el Estado se libera de
cualquier compromiso con una religion especifica y se afirma como Estado
laico, no confesional, que respeta por igual la libertad de expresion y culto
de las diferentes religiones. Por consiguiente la emancipacion politica, que
por cierto en el caso de Alemania sigue siendo para Marx algo lejano y uto-
pico, significa la igualdad frente a la ley y una igual ciudadania para todos,
el sufragio universal y la consolidacion de un Estado moderno desligado de
cualquier atadura con una forma especifica de religion.

La consolidacion de la autonomia de la esfera politica implica también
una liberacion de la esfera privada, que reivindica con fuerza sus derechos
y su autonomia frente a cualquier intervencion arbitraria del poder politico.
Se da entonces en la modernidad un doble proceso simultaneo: lo politico
se libera de la influencia directa de la propiedad, de la religion, de las dife-
rencias de clase, etc; al mismo tiempo, la sociedad civil —la biirgerliche Ge-
sellschaft— puede afianzarse sin obstaculos ni trabas externas. De un lado,
el citoyen como actor y protagonista de la sociedad politica, reivindica el
derecho igualitario a participar de la ciudadania; del otro, el hombre privado
exige con igual fuerza el derecho a vivir su vida sin que el Estado se inter-
ponga o interfiera con sus proyectos vitales, con sus planes de vida, con sus
creencias religiosas o éticas, asuntos privados que no son de incumbencia
de la sociedad politica. Resulta asi comprensible la diferenciacion de los
derechos en derechos del hombre y derechos del ciudadano: la dicotomia
homme-citoyen se inserta precisamente en esta logica de la modernidad, en
esta articulacion del universo social en sociedad civil y sociedad politica:
“alli donde el Estado politico ha logrado su verdadero desarrollo —sostiene
Marx— el hombre lleva no solamente en el pensamiento, en la conciencia,
sino también en la realidad efectiva, en la vida, una vida doble: una vida
celestial y una vida terrenal, la vida en la comunidad politica, en la que ¢l
vale como un ser social (Gemeinwesen), y la vida en la sociedad civil (in
der biirgerlichen Gesellschaft), en la que actia como hombre privado (Pri-
vatmensch), que utiliza como medios a los demas hombres, se degrada a si
mismo como un medio y se trasforma en un juguete de fuerzas extranas™'’.

Desde esta perspectiva analiza el autor ambas clases de derechos, los del
hombre y los del ciudadano, para mostrar por cierto el caracter progresista
y moderno, pero por sobre todo los limites estructurales de estas reivindi-
caciones, claramente insuficientes para pensar y llevar a cabo una auténtica
y plena emancipacion humana. Marx pone de relieve y denuncia el caracter

115



ANGELO PAPACCHINI

formal y abstracto de los droits du citoyen, que consisten “en la participa-
cion a la esfera comun y precisamente a la esfera politica, a la esfera estatal
[...] y caen bajo la categoria de los derechos civiles”. La igualdad politica y
la igualdad frente a la ley constituyen sin duda un logro nada despreciable
frente a las diferencias insalvables e insuperables de la estructura feudal.
Sin embargo, el reconocimiento del individuo como igual sujeto de dere-
chos y como participe activo de la accion politica, desconoce o subvalora la
influencia real que juegan las diferencias de poder, de riquezas y de status
social, consideradas inesenciales para el reconocimiento de la ciudadania,
pero determinantes a la hora de fijar el alcance concreto de los derechos
politicos de cada cual. Marx cree que esta igualdad abstracta frente a la ley
y frente al Estado presenta fuertes analogias con la idea cristiana de la igual-
dad frente a Dios, o con la nociéon més refinada de una igualdad nouménica,
que convive sin problemas con la desigualdad en la condicién empirica y
fenoménica de la vida real. La igualdad formal en el nivel politico no tiene
en cuenta la desigualdad real, que determina de hecho grados y niveles en
el ejercicio real de los derechos de ciudadania.

De una manera todavia mas critica analiza el autor los droits de [ 'homme,
que incluyen la libertad de conciencia y de opinion, la igualdad, la seguri-
dad y la propiedad. A juicio de Marx, éstos son en realidad los derechos del
protagonista de la sociedad civil, es decir del burgués. El homme distinto del
citoyen no es sino el burgués egoista, el miembro de la sociedad burguesa,
tomado sin mas como arquetipo eterno de la humanidad, como modelo esen-
cial, como el hombre natural: “los asi llamados derechos del hombre, los
droits de I’homme distintos de los droits du citoyen no son otra cosa que los
derechos del miembro de la sociedad civil, es decir del hombre egoista, del
hombre aislado del hombre y de la comunidad”'®. Es el ser privado, descrito
magistralmente por Hobbes y Hegel, que se interesa exclusivamente por su
placer y por su propio interés, el sujeto a quien se le reconoce el status de
hombre sin mas y a quien se le atribuyen derechos absolutos; es el hombre
aislado y separado de la comunidad, cuyos nexos con los demas se fundan
en las relaciones de intercambio y de mercado y cuya preocupacion central
es la defensa y “conservacion de la propiedad y de la persona egoista””. En
este sentido, “ninguno de los asi denominados derechos del hombre logra
elevarse por encima del hombre egoista, por encima del hombre concebido
como miembro de la sociedad civil, como un individuo que concentra su ac-
tividad en su interés privado y en su albedrio particular, del todo aislado del
la comunidad™®. Esta identificacion entre hombre y burgués aparece clara-
mente ilustrada por el contenido de los derechos humanos, todos articulados
alrededor de un derecho basico fundamental: el de la propiedad privada.

116



LA TRADICION SOCIALISTA

En efecto la égalite, 1a liberté y la sureté estan concebidas en funcion del
derecho “de disponer a son gré” de los bienes propios, y presuponen una
concepcidn limitada y estrecha de la libertad como no interferencia, por
fuera de cualquier idea de solidaridad. Por consiguiente, para Marx los “de-
rechos del hombre” son en realidad intereses disfrazados, que sancionan y
legitiman las libertades burguesas.

b. Limites de la emancipacion politica
y de la teoria de los derechos del hombre

El limite mas radical de la emancipacion politica y de la ideologia de
los derechos reside en la escision o fractura que ella supone entre burgués
y ciudadano, entre sujeto privado y sujeto publico, entre una dimension
de lo humano que es universal y verdadera pero abstracta y formal, y otra
singular y concreta, pero cerradamente egoista. Lo que es concreto carece
de universalidad y de sociabilidad, y lo que es verdadero carece de realidad,
es una mera abstraccion. En ambos casos se estd bien lejos del ideal de una
humanidad rica, plena y no escindida, de una forma de realizar lo humano
que incluya al mismo tiempo la concrecion y la universalidad. Con este des-
doblamiento o fractura se relaciona también la idea de libertad que sustenta
la teoria de los derechos, una nocion estrecha y limitada que desconoce el
caracter eminentemente social del ser humano. Es en el fondo la libertad
del propietario, concebida en términos de barreras y limites entre un predio
y otro, que presupone una concepcion atomista y monadica del ser humano
cerrado en su interés. Esto hace que “cada hombre encuentre en el otro no
la actuacion, sino el limite de su propia libertad”?'.

A juicio de Marx las declaraciones de derechos, incluyendo la mas avan-
zada de 1793, desconocen el caracter social y solidario, la naturaleza y el
destino del hombre:

Muy lejos de concebir al hombre como ser genérico (Gattungswesen), estos dere-
chos hacen aparecer, por el contrario, la vida genérica como un marco externo a los
individuos, como una limitacion de su independencia originaria. El inico nexo que
los mantiene en cohesion es la necesidad natural y el interés privado, la conserva-
cion de su propiedad y de su persona egoista®.

La vida social se reduciria a un marco externo a los individuos, y seria
percibida como una “limitacion de su independencia originaria”. Se explica
asi la subordinacion de los derechos politicos a los derechos del hombre-
burgués y la reduccion de los primeros a un simple medio para la conserva-
cion y el goce de los derechos-privilegios de los propietarios. “La calidad
de ciudadano —prosigue Marx— la participacion en la comunidad politica,

117



ANGELO PAPACCHINI

es reducida por los emancipadores politicos a mero medio para la conser-
vacion de aquellos pretendidos derechos del hombre; el cifoyen esta su-
bordinado al servicio del homme egoista. La esfera en que el hombre se
comporta como miembro de la comunidad es rebajada por debajo de la
esfera en que se comporta como individuo singular; en fin, se toma como
hombre verdadero y propio no al citoyen, sino al bourgeois”. El fin ultimo
es la vida de la sociedad burguesa, el mundo de la produccién capitalista:
la vida y la emancipacion politica no son sino un medio para asegurar un
funcionamiento sin trabas del juego de intereses de la sociedad de mercado.
De aqui la importancia central asignada al derecho de propiedad, que se
transforma realmente en el derecho mas importante, alrededor del cual se
articulan todos los demas.

c. Derechos humanos y emancipacion humana

Por todo esto Marx juzga que las declaraciones de derechos de las re-
voluciones burguesas resultan insuficientes para una auténtica emancipa-
cién humana, que presupone la superacion de la escision del hombre en ser
privado y ciudadano, la reconstitucion de la unidad en una forma mas rica
de humanidad y la consolidacion de una libertad solidaria: “s6lo cuando el
hombre individual real incorpore a si al ciudadano abstracto y se convierta
como hombre individual en su vida empirica, en su trabajo individual y en
sus relaciones individuales en ser social; s6lo cuando el hombre haya reco-
nocido y organizado sus ‘forces propes’ como fuerzas sociales y cuando,
por lo tanto, ya no separe de si la fuerza social bajo la forma de la fuerza
politica, s6lo entonces —concluye Marx— se habra llevado a cabo la eman-
cipacién humana”?. Para lograr la emancipacion verdadera, que en textos
sucesivos el autor relacionara con el objetivo central de la revolucion social,
es necesario por lo tanto superar el desdoblamiento del hombre, superar “la
separacion (Trennung) y el extrafiamiento (Entfernung) del hombre frente al
hombre”, y por consiguiente la reduccion de la libertad a la libertad de com-
petir en esa guerra de todos contra todos que es la moderna sociedad civil o
burguesa. No se trata simplemente de ampliar la lista, sino de modificar la
nocion de libertad y mas en general la nocion de lo humano que se expresa
en la teoria de los derechos: hay que redefinir desde el horizonte del hombre
como ser genérico y social el espectro de las libertades y de los derechos.

De acuerdo con esta perspectiva, el problema més grave tiene que ver con
la valoracion del papel jugado por la emancipacion politica en el proceso
hacia la verdadera y auténtica liberacién y emancipacion del hombre. Marx
aprecia el caracter historicamente progresista de la revolucion politica —al
fin y al cabo la revolucion burguesa representa “la disolucion de la vieja so-

118



LA TRADICION SOCIALISTA

ciedad y la disolucion del feudalismo™*. Sin embargo, este reconocimiento
resulta a menudo oscurecido por el interés prioritario del autor por poner de
relieve los limites y deficiencias estructurales de la teoria, y por las denun-
cias del caracter “ideoldgico” y encubridor de la nocion misma de derechos
humanos. Esto ha inducido a muchos teoricos marxistas a denunciar sin mas
los derechos humanos como ideologia burguesa y a considerarlos como un
obstaculo para la instauracion de la sociedad socialista. Otros intérpretes de
Marx, en cambio, aun cuando sefialaran los limites de esos derechos, los
han considerado de todas formas como un aporte valioso del pensamiento
politico de Occidente®.

d. Los derechos implicitos en las demandas de dignidad
y emancipacion humana

Marx veia una confirmacion de su critica al limite radical de las revolu-
ciones burguesas y del alcance de los derechos del hombre en la condicion
de miseria y alienacion de la naciente sociedad industrial, precisamente de
esa sociedad que los teodricos liberales anunciaban como el auténtico paraiso
de los derechos del hombre y como la afirmacion radical de la libertad. En
los Manuscritos de 1844 Marx formula una protesta apasionada en contra
de la alienacion y el extrafiamiento producidos por la moderna sociedad
de mercado, creada supuestamente sobre los ideales revolucionarios, los
derechos, la libertad y la dignidad. Si la mayoria de los hombres no veian
asegurado siquiera el derecho a la vida, si los obreros estaban condenados a
una existencia pobre y limitada, sin posibilidad de satisfacer necesidades vi-
tales basicas y tenian que aceptar un trabajo que, ademdas de embrutecerlos
y de agotar su energia vital, aumentaba la represion y el poder social extra-
flo, era claro que los derechos humanos proclamados por las revoluciones
burguesas resultaban a todas luces insuficientes para realizar una auténtica
liberacion y emancipacion humana.

Marx protesta por la reduccion del ser humano a mercancia, a valor de
uso o valor de cambio, por la degradacién en el trabajo y en la vida coti-
diana, por la instrumentalizacion y la reificacion en el interior de una socie-
dad fundada en teoria sobre la libertad y el respeto de todo ser humano. A
pesar de estos ideales, en la sociedad burguesa el obrero queda rebajado y
degradado a una mercancia como otra, a una maquina que consume y pro-
duce, a un cuerpo que trabaja y que necesita lo minimo indispensable para
conservar sus fuerzas y para reproducirse: el individuo obligado a vender
su fuerza de trabajo se reduce a una simple abstraccion, puesto que so6lo
existe en cuanto mercancia o como productor de mercancias. De los demaés
aspectos de su vida se encargan los tribunales, las carceles o los policias.

119



ANGELO PAPACCHINI

La moderna economia politica aparentemente valora al ser humano, puesto
que reconoce la fuente del valor no en los metales preciosos o en la natu-
raleza, sino en el proceso de trabajo. Sin embargo, la praxis del mercado
contradice esta valoracion: el obrero se empobrece cuanto mas produce, y
la Verwertung der Sachenwelt es directamente proporcional a la Entwertung
del trabajador?’. Marx denuncia también el caracter alienante del trabajo en
el interior de la fabrica, que por su caracter mecanico, repetitivo y deshuma-
nizante embrutece y empobrece al ser humano, atrofia sus potencialidades y
le impide desarrollar libremente sus energias fisicas y espirituales. El traba-
jo fabril mortifica el cuerpo y arruina el espiritu; no es la satisfaccion de una
necesidad, sino un medio para satisfacer las necesidades fuera del trabajo.
Con igual fuerza cuestiona la alienacion y el extrafiamiento en la dimension
existencial, es decir la pobreza, la lucha contra el hambre, la imposibilidad
de satisfacer las necesidades vitales mas elementales. La sociedad de mer-
cado engendra de manera simultdnea “el refinamiento de las necesidades
junto con el salvajismo bestial y con la plena, brutal y abstracta simplicidad
de las necesidades”; de manera que el obrero se ve obligado a vivir entre
los aires pestilentes y en medio de la basura producida por la civilizacion,
en condiciones peores que las de los esclavos de la antigiiedad. Las pocil-
gas sin aire y luz en las que se ve condenado a habitar contrastan con la
“luminosa morada de Prometeo”, y constituyen la negacion de ese derecho
fundamental del ser a gozar de una naturaleza no contaminada ni degradada.

En fin, Marx pone de manifiesto la pérdida de la sociabilidad y la caren-
cia de una dimensién comunitaria en el interior de la sociedad capitalista,
donde las relaciones interhumanas se agotan en las interacciones como pro-
pietarios, productores o consumidores de bienes y mercancias. Por consi-
guiente, todos se perciben como extrafios y todos tratan de instrumentalizar
a los demas para incrementar sus ingresos e imponer al otro necesidades
ficticias®®: “la sociedad, tal como aparece a los economistas, es la sociedad
civil, en la que cada individuo es una totalidad de necesidades y solo existe
para el otro, asi como el otro solo existe para ¢l, en la medida en que se
convierten en medio el uno para el otro”?. La sociedad burguesa muestra
asi el desagradable espectaculo de la “inversion y confusion de todas las
cualidades humanas y naturales”, el envilecimiento y la atrofia de los dos
atributos esenciales del ser humano —la actividad libre y la sociabilidad—, al
igual que la degradacion en la forma de vida.

La denuncia de la alienacion y de la degradacion pareceria presuponer el
imperativo categdrico, analogo al formulado por Kant, de respetar la huma-
nidad como un fin en si y de no reducirla a mera cosa, a mero objeto o ins-
trumento, a simple valor de cambio o mercancia: ambos filosofos parecerian

120



LA TRADICION SOCIALISTA

compartir la protesta contra la reificacion, con la diferencia de que Marx
es mas radical y juzga como una violacion de la dignidad humana también
las relaciones de trabajo fundadas en teoria en un contrato libre, que Kant
consideraba compatibles con el respeto debido al hombre como fin en si.
Los Manuscritos y muchos otros textos de Marx parecerian corroborar este
hondo anhelo ético de justicia y de dignidad, sin el cual resultarian incom-
prensibles las denuncias y las protestas®®. Claro que Marx trata de evitar con
todos los medios que la consigna del socialismo se reduzca a un asunto me-
ramente moral y tiene fobia a los moralistas que exhortan al deber y al amor
reciproco, y que pretenden diluir la tarea politica en palabrerias acerca del
deber, la buena voluntad y la responsabilidad moral. La conviccion de que el
comunismo no puede reducirse a unos sermones edificantes sobre el altruis-
mo y la solidaridad se traduce en una actitud de desconfianza y escepticismo
hacia nociones como las de justicia, deber y moralidad®!. Sin embargo, a pe-
sar del miedo al moralismo, lo que anima la reflexion y la praxis de Marx es
el ideal de una vida humana digna y plena, la aspiracion a una condicion en
la que la libertad solidaria, el respeto reciproco y la no-instrumentalizacion
sean algo mas que meras palabras. Y con base en este ideal de dignidad, que
Marx concibe de manera mas radical que Kant y del que deduce el imperati-
vo ético-politico de destruir las relaciones basadas sobre la explotacion y la
instrumentalizacion, es posible redefinir en sentido socialista algunos de los
derechos proclamados por las Revoluciones burguesas.

En los Manuscritos se encuentran, por empezar, sugerencias preciosas
acerca del alcance del primero de los derechos humanos —el derecho a la
vida—; derecho basico que a juicio de Marx no se agota en la defensa de la
incolumidad fisica frente a las agresiones externas. En la sociedad de mer-
cado, en la que en teoria el Estado se encarga de la proteccion de la vida en
este sentido negativo, la vida humana reviste en realidad un valor muy limi-
tado, puesto que no existen para el individuo garantias serias frente al ham-
bre y a la muerte por inanicion. Puesto que “la demanda de hombres regula
necesariamente la produccion de hombres, como la de toda otra mercancia,
si la oferta es mucho mayor que la demanda, una parte de los trabajadores
cae en la mendicidad, o se muere de hambre™?. La primera tarea en una or-
ganizacion distinta de la sociedad deberia consistir por lo tanto en asegurar
a todos el acceso a los medios para poder vivir, la asistencia contra el ham-
bre, la miseria y la desnutriciéon. Al mismo tiempo, la vida humana no puede
agotarse en una dimension meramente animal, puesto que el ser humano
necesita ademas los medios para una vida digna, que incluyen un habitat
decoroso y no contaminado. La denuncia de la “desmoralizacion bestial,
de la completa, abstracta y ruda simplicidad de las necesidades”, pareceria

121



ANGELO PAPACCHINI

justificar un derecho que hoy denominamos de tercera generacion: “para el
obrero —sostiene Marx— incluso la necesidad de aire libre deja de ser una
necesidad; el hombre vuelve a habitar las cavernas, ahora envenenadas por
los halitos pestilentes de la civilizacion y que €l ocupa de manera precaria,
como un poder extraio, que le puede ser quitado, del que puede ser expul-
sado de un dia para otro, si no paga. El obrero debe pagar por esta casa de
muerte. La luminosa morada que Prometeo, en la obra de Esquilo, designa
como uno de los regalos mas grandes hechos al hombre, a través del cual el
salvaje se ha transformado en hombre, deja de existir para el obrero. La luz,
el aire, la mas elemental limpieza animal, dejan de ser una necesidad para
el hombre. La basura, esta depravacion y corrupcion del hombre, la cloaca
(en sentido literal) de la civilizacion deviene para ¢l el elemento vital [...].
No solamente el hombre no tiene mas necesidades humanas, sino que hasta
las necesidades animales dejan de existir para é1”%.

De otro lado, la denuncia del trabajo alienado y de sus efectos perjudi-
ciales para la salud fisica y mental del obrero obliga a pensar desde una
perspectiva mas amplia el derecho al trabajo, sin reducirlo a la simple y
llana libertad para todos de ofrecer sus fuerzas al mejor postor. Marx no
subvalora el cardcter progresista de esta ausencia de trabas, que constituye
una ganancia innegable en relacion con las formas feudales de dependen-
cia y de dominacion. Sin embargo, su analisis de la sociedad capitalista
indica que para los mas débiles y desamparados la liberacion de las rela-
ciones laborales no ha significado nada mas que miseria, explotacion y
embrutecimiento. Por consiguiente, un derecho al trabajo deberia incluir
una seguridad minima en cuanto a la posibilidad de encontrar empleo,
proteccion frente a la explotacion y garantias para que la actividad laboral
se realice en condiciones salubres y no se reduzca a una tarea mecanica y
agotadora. Es necesario aclarar que en los Manuscritos Marx no mencio-
na de manera expresa un derecho al trabajo. De todas formas el contexto
sugiere que es justa y legitima la aspiracion a un trabajo creativo, que
estimule la realizacion de las potencialidades humanas, permita al traba-
jador la realizacion de sus potencialidades y le asegure los medios para
una vida digna.

En fin, la denuncia del egoismo y del empobrecimiento paulatino del ser
humano producidos por el apego a la propiedad privada pareceria suponer
el derecho a una vida culturalmente rica, en el marco de relaciones soli-
darias y armoénicas entre los distintos miembros del cuerpo social. En este
mismo sentido se orientan las criticas de Marx al comunismo “nivelador”
y “grosero”, que sugieren un derecho de todos los individuos a realizar de
manera distinta y peculiar el ideal comun de libertad y de dignidad. En

122



LA TRADICION SOCIALISTA

contra de este falso ideal de sociedad comunista, que propugna como ideal
politico y ético “la abstracta negacion de todo el mundo de la cultura y de la
civilizacion y el regreso a la antinatural simplicidad del hombre pobre y sin
necesidades, que no ha superado todavia la propiedad privada y ni siquiera
ha llegado hasta ella*, Marx reivindica para cada individuo la posibilidad
de un desarrollo auténomo de sus talentos y capacidades, por fuera de ese
estrecho marco nivelador que acaba por violar su dignidad.

Sin embargo, el reconocimiento implicito de un derecho a la vida, al
trabajo y al desarrollo pleno de las potencialidades parece enfrentarse con
un problema de dificil solucion en el interior del horizonte marxista: la de-
terminacion del destinatario de estas demandas. ;A quién podré apelar el
individuo para poder realizar sus capacidades y potencialidades? ;A qué
instancia se podran dirigir estas reivindicaciones de caracter social, para
que no queden en letra muerta?. La respuesta no es nada facil, puesto que
el destinatario mas directo —el Estado—, es percibido como una instancia
represiva y como una institucion transitoria, destinada a desaparecer, junto
con el Derecho®. Ante la imposibilidad de recurrir a la institucion estatal,
concebida por Marx como un aparato de poder al servicio de los intereses y
privilegios de la clase dominante, s6lo queda la confianza en el nuevo orde-
namiento social inspirado en los ideales del socialismo. Una vez eliminada
la propiedad privada, a juicio de Marx la raiz ultima de la explotacion y de
la alienacion, ya no existirian obstaculos para una apropiacion no conflicti-
va de los productos de la naturaleza y para el goce de una libertad solidaria,
acorde con la naturaleza social del ser humano:

En la fase superior de la sociedad comunista, cuando haya desaparecido la subordi-
nacion esclavizadora de los individuos a la division del trabajo y con ella, la oposi-
cion entre trabajo intelectual y trabajo manual; cuando el trabajo no sea solamente
un medio de vida, sino la primera necesidad vital; cuando, con el desarrollo de los
individuos en todos sus aspectos, crezcan también las fuerzas productivas y corran
a chorro lleno los manantiales de la riqueza colectiva, s6lo entonces podra rebasarse
totalmente el estrecho horizonte del derecho burgués, y la sociedad podra escribir en
su bandera: De cada cual, seglin su capacidad; a cada cual, seglin sus necesidades®.

A mas de un siglo de distancia, y después de la experiencia del “socia-
lismo real”, esta vision profética suscita perplejidad y asombro, debido al
contraste tan patente entre promesas y realidad. Lo que pareceria reforzar
las tesis de quienes aconsejan dejar de lado los suefios utépicos de mundos
mejores, para concentrar energias y esfuerzos en los problemas del presente
y en las posibilidades reales de liberacion.

123



ANGELO PAPACCHINI

SocIALISMO REAL, SOCIALDEMOCRACIA
Y WELFARE STATE

a. Tensiones y contradicciones en el interior del “socialismo real”

Las oscilaciones en la actitud de Marx, quien reconoce la importancia
de los derechos humanos como una etapa importante en el acercamiento a
la libertad socialista, pero los denuncia al mismo tiempo como privilegios
burgueses disfrazados, se refleja en la suerte alterna que ha tenido la teoria
de los derechos en la historia del socialismo y en los multiples intentos de
construir una sociedad socialista. Tanto en los tedricos como en los prota-
gonistas politicos se encuentra la misma ambigiiedad e indecision a la hora
de definir la posicion socialista hacia los derechos humanos, reconocidos
en algunos casos como una conquista de la humanidad y de la civilizacion,
pero reducidos en muchos otros a una expresion de la ideologia burguesa,
o simplemente utilizados de manera pragmatica como una herramienta, sin
valor moral intrinseco, al servicio de la revolucion social y de la emancipa-
cion humana.

La lectura de uno de los documentos mas significativos acerca del ta-
lante socialista hacia los derechos humanos, la “Declaracion de los dere-
chos del pueblo trabajador y explotado”, redactado por Lenin el 4 de ene-
ro de 1918, confirma esta impresion. El reconocimiento de la “abolicion
de la explotacion del hombre por el hombre” pareceria inscribirse en la
misma logica de las reivindicaciones formuladas por los protagonistas de
las revoluciones burguesas, quienes exigian con igual fuerza la liberacion
de todo ser humano de las cadenas y trabas feudales, de los privilegios
y de las desigualdades por nacimiento. Sin embargo, la lectura del texto
indica también que este ideal de liberacion se inserta en un contexto ideal
significativamente distinto, en el que la atencion prioritaria a la division
del cuerpo social en clases antagdnicas, hace que los sujetos de los de-
rechos ya no sean los individuos, sino entidades mas amplias, como el
pueblo trabajador, la clase obrera, etc. Los individuos participan por cier-
to de las ventajas de la liberacion popular y de la “emancipacion de las
masas trabajadoras del yugo del capital”. Sin embargo, en la medida en
que el interés se desplaza hacia estas unidades mas amplias, merece una
atencion mucho menor el destino de los individuos, quienes ademas son
mencionados como sujetos de obligaciones, antes que como titulares de
derechos. Esa Declaracion habla sobre todo de obligaciones, al establecer
el trabajo obligatorio para todos®’, el deber de luchar para la abolicion de
la propiedad privada, la obligacion de enfrentar con las armas a los ene-
migos internos y externos de la revolucion’®.

124



LA TRADICION SOCIALISTA

De otro lado, la nocion de clase acaba por desplazar y modificar la idea
misma de humanidad, que en este nuevo horizonte de la lucha de clases
adquiere un sentido distinto: la percepcion del universo humano en térmi-
nos de explotadores y explotados significa que la emancipacion de estos ul-
timos y la instauracion de una sociedad socialista exigen una lucha a muerte
contra los primeros, para “asegurar el poder del pueblo trabajador sobre los
explotadores” y “arrancar a la humanidad de las garras del capital financiero
y del imperialismo”. Es un lenguaje de lucha, que reconoce como portado-
res de derechos a los miembros de la clase explotada, limitando la nocién
de humanidad al conjunto de los desposeidos, explotados y humillados, los
unicos sujetos verdaderamente “humanos”. De acuerdo con esta nueva con-
cepcion de humanidad y con esta idea distinta de la emancipacion, el primer
articulo de la Declaracion de derechos de 1789, reproducido casi en los mis-
mos términos por la Declaracion de la ONU, deberia ser reformulado més o
menos asi: puesto que todos los hombres llegan al mundo como explotado-
res o como explotados, es un derecho sagrado de estos ultimos liberarse de
las cadenas, luchar a muerte contra el enemigo de clase para poder instaurar
una sociedad en la que de verdad todos los hombres puedan nacer con igual
dignidad y con iguales derechos. Para que este objetivo deje de ser una
quimera, es indispensable que las masas trabajadoras lleguen a apropiarse
del poder, lo que supone a la vez una lucha sin tregua contra el enemigo
interno y en general contra la civilizacion burguesa y contra las garras del
capital internacional. En esta estrategia hacia la conquista del poder, juega
ademas un papel importante la lucha directa contra la propiedad privada,
considerada como el mayor obstaculo que se interpone en el camino hacia la
libertad socialista: lo que habia sido proclamado como un derecho sagrado,
imprescriptible e inalienable se transforma asi en fuente de explotacion y
en el baluarte del poder de los explotadores, que debe ser destruido y ani-
quilado. Por esto se establece “la abolicion de la propiedad privada de la
tierra” y “se declara patrimonio de todo el pueblo trabajador toda la tierra,
con todos los edificios, el ganado de labor, los aperos de labranza y demas
accesorios agricolas™.

El lenguaje belicoso de esta Declaracion resulta en alguna medida jus-
tificado en una coyuntura de inestabilidad y de lucha contra enemigos po-
derosos, que amenazaban con sofocar el movimiento revolucionario. Sin
embargo, mas alla de las inevitables concesiones a las consignas ligadas con
las necesidades apremiantes del momento, el texto de Lenin formula tam-
bién los postulados de una teoria socialista de los derechos humanos, o por
lo menos los principios de una concepcion de los derechos apropiada a la
fase de transicion hacia el socialismo: eliminacion de la propiedad privada,

125



ANGELO PAPACCHINI

prioridad de los intereses de clase por encima de los derechos-intereses de
los individuos*®, énfasis en el deber de todos los miembros de la clase tra-
bajadora de contribuir con sus trabajos y esfuerzos a la construccion de la
sociedad socialista y a defenderla con las armas frente a los enemigos in-
ternos y externos, etc. Por cierto, Lenin cree firmemente que los deberes y
esfuerzos serdn algun dia compensados, cuando la instauracion de un nuevo
orden social permitira a todos un desarrollo polifacético y armonico de su
personalidad, y la satisfaccion de sus necesidades de acuerdo con el famo-
so principio de justicia “de cada cual segiin sus posibilidades, a cada cual
segun sus necesidades”. Sin embargo, en la coyuntura del momento, mar-
cada por la necesidad de luchar para construir el socialismo, se impone el
lenguaje del sacrificio y de las obligaciones, por encima del lenguaje de los
derechos. Al mismo tiempo, el caracter historico-universal que se atribuye
a una obra de tanta envergadura como la abolicion de la explotacion y la
creacion de un nuevo orden social, hace que disminuya ostensiblemente el
interés por la suerte de los individuos, cuyo valor disminuye notablemente
en comparacion con la importancia del objetivo propuesto.

A este desplazamiento de los derechos del individuo, determinado por la
valoracion limitada de la singularidad frente a las metas historico-sociales y
por el énfasis prioritario en los deberes y obligaciones, se suma otro factor
que incide de manera negativa y que pone en tela de juicio la base ética y
juridica de los derechos humanos: la concepcion materialista de la historia,
y en especial la reduccion de las normas juridicas y de las leyes morales a
simple superestructura de las relaciones de produccion. Esta vision unilate-
ral y mecanica del derecho y de la moral, y por consiguiente de los derechos
humanos, se expresa con particular claridad en la obra de Pasukanis, uno
de los grandes tedricos de la primera etapa de la construccion de socialis-
mo. A juicio del jurista ruso, moral y derecho no serian nada mas que epi-
fenomenos de la esfera de la produccion y de las relaciones de cambio, y
en su forma burguesa moderna resultarian perfectamente funcionales para
una sociedad fundada sobre el intercambio de mercancias. La 16gica de las
relaciones de cambio ofreceria asi la clave para comprender la estructura y
la naturaleza de los fenémenos juridicos y éticos, y para desentrafiar el sen-
tido profundo de nociones aparentemente “metafisicas” como las de igual-
dad, dignidad e igual valor de la persona. A pesar del respeto sagrado que
profesan hacia ellas los tedricos burgueses, estas nociones se reducirian en
ultimas a unos postulados impuestos por las necesidades peculiares y por la
logica de una sociedad fundada sobre el trueque de mercancias y la ley del
valor: “para que los productos del trabajo humano puedan relacionarse los
unos con los otros como valores —escribia Pasukanis— los hombres deben

126



LA TRADICION SOCIALISTA

comportarse reciprocamente como personas independientes e iguales™!.
Por consiguiente la nocion de sujeto moral y de sujeto juridico, al igual que
la idea de autonomia y de libertad individual, serian simplemente “las con-
diciones necesarias para la realizacion del valor, es decir, de una relacion
en la que las relaciones de los hombres entre ellos mismos en el proceso de
trabajo aparecen como una propiedad cosificada de los productos de cam-
bio”**. El sujeto que intercambia “debe ser egoista, es decir debe atenerse al
puro célculo econdmico” y “debe ser portador de derechos, es decir, debe
tener la posibilidad de una decisién autdbnoma”, mientras que el principio de
la igualdad fundamental de las personas humanas se explicaria con facili-
dad con base en la exigencia del mercado, de acuerdo con la cual “todas las
variedades de trabajo deben ser asimiladas las unas a las otras y reducidas a
trabajo humano abstracto™.

El jurista ruso somete a una critica radical las nociones éticas mas sa-
gradas de la tradicion humanista-burguesa, y reduce el principio kantiano
de la dignidad y del valor intrinseco de la persona a una transcripcion en
términos éticos del igual derecho de todos los sujetos de la produccion y del
consumo a participar en el mercado. A juicio de Pasukanis esta explicacion
“materialista” de los valores juridicos y morales tendria la ventaja adicional
de hacer comprender por qué los tedricos burgueses exaltan simultdnea-
mente el respeto por la persona humana y la competencia, el egoismo y
la lucha por el poder. Esta extrafia convivencia de valores aparentemente
antitéticos resultaria comprensible con base en el descubrimiento de que “el
sujeto egoista, el sujeto juridico y la persona moral son las tres principales
mascaras bajo las cuales aparece el hombre en la sociedad productora de
mercancias*”. Estos supuestos valores universales serian un simple reflejo,
y un “reflejo deformado”, de las relaciones de produccion y de intercam-
bio de la moderna sociedad burguesa.

La reduccion de la moral y del derecho a un mero epifendémeno de la
sociedad mercantil, fundada sobre la ley del valor, implica también la ne-
cesidad de que la sociedad comunista acabe con estos principios y valores
eminentemente burgueses. A diferencia de otros marxistas que se limitan a
cuestionar el derecho y las morales burguesas, dejando un espacio para una
moralidad mas elevada, Pasukanis interpreta de manera mas radical la teo-
ria del materialismo historico y la reduccion de moral, derecho y Estado a
mera superestructura ideoldgica: a su juicio, la tarea de la nueva sociedad es
la de abolir la forma ética en general, incluyendo la misma moral socialista.
Esta ultima esta destinada a desaparecer junto con la moral burguesa, en el
interior de formas sociales y de relaciones mas armoniosas entre el indivi-
duo y la colectividad, puesto que “cuando la union viva que ata al individuo

127



ANGELO PAPACCHINI

a la clase llega a ser tan fuerte que los limites de su yo se esfuman, por asi
decirlo, y el interés de la clase llega a identificarse efectivamente con el
interés personal, es absurdo hablar de un deber moral™*.

A pesar de reducir la moral, el derecho y los derechos humanos a un re-
flejo distorsionado de la ley del valor, Pasukanis no desconoce el valor ins-
trumental de estas nociones, que los revolucionarios deberian saber utilizar
en el camino hacia la emancipaciéon humana y hacia la libertad socialista.
“En el actual periodo de transicion —escribe el jurista ruso— es un deber del
proletariado explotar en beneficio de sus intereses de clase estas formas he-
redadas de la sociedad burguesa”’. Sin embargo, el recurso a estas nociones
burguesas “no significa en absoluto que ellas puedan desarrollarse progre-
sivamente con la adicion de un contenido socialista”; a juicio de Pasukanis,
las formas e instituciones burguesas resultan incapaces de “asimilar este
contenido”, por lo que deberan desaparecer una vez que se afiance la nueva
forma de sociedad.

Estas posiciones tedricas y este desdén hacia los derechos humanos, con-
tribuyeron sin duda al sinniumero de violaciones de derechos, a la violencia
generalizada y al terror que marcaron una etapa particularmente sombria
del proceso de construccion del socialismo. En opinion de muchos marxis-
tas contemporaneos, la reduccion de los derechos y libertades por los que
lucho¢ la burguesia revolucionaria, la violacion sistematica “del limite de los
poderes del Estado con respecto a las personas de los ciudadanos”, la sub-
ordinacion inflexible y a menudo despiadada de los intereses y aspiraciones
individuales a los supremos intereses de la nacion socialista y a las metas de
produccion, provoco “iniquidades y sufrimientos humanos incalculables™®.
El propio Pasukanis, condenado y ejecutado en los procesos de Moscu, en
1936, sufrid en carne propia la violencia revolucionaria y fue una de las
innumerables victimas de la represion estalinista. Dificil imaginar su estra-
tegia de defensa frente al tribunal que lo sentencio6 a la pena capital. Ante
la imposibilidad de apelar a normas morales o a derechos elementales de la
persona frente al ejercicio arbitrario del poder, y una vez reconocido como
principio supremo la identificacion de todos los miembros de la sociedad
socialista alrededor de los intereses y de las metas comunes, al autor no le
quedaban argumentos de peso para cuestionar la actuacion de un tribunal
que lo condenaba en nombre del pueblo y de la revolucion. En una coyun-
tura en la que se queria imponer el fortalecimiento del Estado socialista y
de un orden juridico inflexible y rigido, los miembros del tribunal percibian
como una amenaza las tesis de quien seguia tomando en serio la aboli-
cion de las estructuras juridicas y la disolucion del Estado; y en nombre de
esos intereses superiores de la sociedad socialista que el propio Pasukanis

128



LA TRADICION SOCIALISTA

valoraba como el inico criterio de conducta, llegaron a la conclusion de que
la forma mas segura de neutralizar esas ideas peligrosas era la eliminacion
de quien las seguia divulgando.

Una vez superada y condenada la violencia estalinista, la actitud hacia
los derechos humanos en los paises del “socialismo real” se fue modifi-
cando, bajo la consigna generalizada de que era necesario “compaginar
armoOnicamente los intereses y derechos de cada hombre con los intereses
y derechos del colectivo, de la sociedad, del Estado”. Los documentos
teoricos y politicos producidos en la posguerra expresan una valoracion
mas positiva de las libertades y de los derechos, que se fue imponiendo
por encima de las denuncias de su caracter ideoldgico y burgués. Una vez
relegada en segundo plano la postura critica, las diferencias con respecto
a los teoricos de Occidente se fueron concentrando en una jerarquizacion
distinta de los derechos humanos: sin despreciar u olvidar las libertades
cléasicas relacionadas con la libertad de conciencia, pensamiento y opi-
nion®’, los teodricos de los paises socialistas han venido defendiendo el
valor prioritario de los derechos de segunda generacion, es decir de los
derechos sociales y econémicos, con especial énfasis en el derecho al tra-
bajo’'. Ademas, casi todos ellos han venido insistiendo en la necesidad de
relacionar la problematica de los derechos con las posibilidades y el poder
real para llevarlos a la practica, al igual que en la importancia que revisten
las condiciones materiales para que derechos y libertades no se reduzcan
a simples deseos o aspiraciones.

b. Socialismo democratico y socialdemocracia

Una posicion muy distinta hacia los derechos humanos es la que encon-
tramos en los exponentes del “socialismo democratico”, es decir en aquellos
autores que han intentado integrar los ideales socialistas con el respeto de
la democracia. Ellos han concebido la justicia socialista como un desarrollo
progresivo e integral de las exigencias ya implicitas en las declaraciones
de derechos de las revoluciones burguesas. Los principales exponentes de
esta vertiente del socialismo, entre los que figuran Louis Blanc, Jean Jaurés,
Rodolfo Mondolfo, Max Adler, Eduard Bernstein, para citar a los més co-
nocidos, han compartido el rechazo de la violencia proletaria como medio
para acceder al poder, la oposicion a la idea de una dictadura del proleta-
riado* y una concepcion del transito a la sociedad socialista en términos
de un desarrollo gradual y progresivo, a través de una ampliacion de las
libertades bésicas y de la democracia. Estos autores han compartido ade-
mas la conviccidn de que los ideales socialistas debian sustentarse en una
solida base moral, lo que ha motivado en todos ellos un interés muy grande

129



ANGELO PAPACCHINI

por la ética y un profundo respeto por los ideales clésicos de la libertad
y dignidad de la persona, por la autonomia moral y en general por los de-
rechos humanos. Ademas, en contra de la idea de una pronta extincion del
Estado y del Derecho, estos autores han intentado pensar de una manera
distinta el poder estatal, para que pudiese responder de manera apropiada
a las nuevas demandas de derechos sociales y econdmicos. Profundamen-
te convencidos del valor de las libertades logradas a través de la historia
de Occidente, y confiados en la posibilidad de ampliar la democracia y de
transformar de manera gradual el Estado en un instrumento democratico de
edificacion socialista, estos exponentes del socialismo humanista o demo-
cratico han propugnado la conquista pacifica del poder estatal por medios
legales, a través de la mayoria electoral.

En sus libros La organizacion del trabajo (1839) y El derecho al tra-
bajo (1848), Louis Blanc —precursor del socialismo democratico moder-
no— reconoce y asigna al Estado una funcién esencial en la planificacion
econdmica y en el desarrollo de servicios sociales, y reivindica el sufragio
universal para ampliar la democracia y transformar al Estado en un ins-
trumento de progreso y de bienestar. Convencido de que la competencia
capitalista constituia un obstaculo para el reconocimiento efectivo de un
derecho al trabajo para todos, el socialista francés reivindica una interven-
cion directa del Estado para promover el pleno empleo, y solicita que el
poder estatal asegure de hecho a cada ciudadano la posibilidad de trabajar
en condiciones apropiadas y con una remuneracién adecuada, puesto que
el derecho al trabajo significa en primera instancia el derecho a un salario
minimo garantizado®. Para poder cumplir a cabalidad con esta tarea, el
Estado no deberia limitarse a vigilar y garantizar desde arriba el respeto
de los derechos, de las normas y de los principios de justicia. Al contrario,
deberia intervenir directamente como protagonista en la esfera econdmica,
ofreciendo los capitales para la apertura de nuevas empresas, impulsando
la creacion de talleres estatales, etcétera.

Jean Jaurés —fundador del Partido socialista francés en 1901— cuestion6
la dictadura del proletariado, que a su juicio suspendia la democracia y sus-
tituia a la voluntad de la mayoria de los ciudadanos libremente consultada
por la voluntad dictatorial de una clase™, y fue partidario de un transito pa-
cifico al socialismo a través de la democracia y el respeto de la legalidad, sin
tener que recurrir a la violencia. Propuso la instauracion del sufragio univer-
sal y una plataforma comun entre demdcratas y socialistas, sobre la base de
una valoracidn altamente positiva de los derechos humanos. En contra de
la tendencia a cuestionarlos como un producto de la ideologia burguesa, el
historiador de la Revolucidn francesa subrayo el sentido universal de la De-

130



LA TRADICION SOCIALISTA

claracion de los derechos del hombre, que a su juicio marca ya el derrotero
del cambio social®® y contiene ya en si los gérmenes de las libertades pro-
pias del socialismo. En términos similares Mondolfo destac6 la continuidad
entre la Declaracion de los derechos del hombre y el Manifiesto socialista,
unidos por una preocupacion humanista comin y por la defensa de valores
peculiares de la tradicion humanista de Occidente. Entre los principios ba-
sicos de este humanismo real e integral, que el teorico italiano denomina
“reale Humanismus”, estarian el valor ético de la personalidad, la defensa
de las libertades clasicas de pensamiento y expresion, y la valoracion del
consenso por encima de la violencia. Su valoracion de la autonomia y de la
libertad implica la inconformidad con la teoria del determinismo historico,
que Mondolfo rechaza como una teoria mecanicista, incompatible con la fe
en la libertad humana y con el pathos ético que inspira y alimenta el progra-
ma politico del socialismo®®.

c. La consolidacion de un Estado social de derecho o Estado de bienestar.
Problemas, tendencias y perspectivas

A finales del siglo pasado y ya entrado el actual, se fue desarrollando la
tendencia a redefinir la funcion del Estado. El hecho se debi6 al impulso
de los partidos obreros —de sus programas sociales y de sus luchas—y a la
necesidad de proponer alternativas distintas al proyecto de una revolucion
que pretendia la destruccion del Estado. Sobre todo en los paises del norte
de Europa se produjeron reformas de caracter social, con el fin de asegurar
a todos los ciudadanos un minimo de bienestar. Entre los logros mas nota-
bles de estas politicas de reformas se encuentran la creacion de servicios
nacionales de salud, la educacion primaria y secundaria gratuita y la libe-
ralizacion del acceso a la Universidad, la constitucion de seguros para el
desempleo, etc.

Estas legislaciones de caracter social se sustentan en una concepcion del
Estado significativamente distinta de la teoria tradicional liberal del Estado
de derecho. Segun ésta, los derechos no tienen nada que ver con las necesi-
dades y la satisfaccion de estas tltimas es un asunto estrictamente privado,
que cada individuo tiene que resolver acudiendo al mercado. En cambio, de
acuerdo con la logica del welfare o Estado de bienestar, las necesidades se
transforman en auténticos derechos, que el individuo puede reclamar frente
al poder estatal, al igual que la proteccion de su esfera privada y de su inte-
gridad personal. De acuerdo con esta nueva concepcion de los derechos y
del poder, resulta indispensable para la legitimacion del Estado su capaci-
dad de responder de manera satisfactoria a estas nuevas demandas, que por
cierto implican un compromiso y un esfuerzo mucho mayor.

131



ANGELO PAPACCHINI

En cuanto a la genealogia del Estado de bienestar, que presupone ademas
el desarrollo de un aparato burocratico racional y eficiente, indispensable
para la gestion de los bienes colectivos, algunos autores sostienen que ha-
bria jugado un papel significativo el proceso acelerado de industrializacion.
Al destruir las formas tradicionales de solidaridad precapitalista centradas
en la familia o en la corporacion, ese proceso hizo que el individuo se en-
contrara solo y desprotegido en una sociedad caracterizada por la compe-
tencia y la lucha a muerte entre grandes poderes econdomicos. El welfare
state habria surgido precisamente para aliviar esta condicion de soledad y
desamparo, y para reemplazar la solidaridad antafio centrada en la familia
patriarcal, en las corporaciones, en las instituciones religiosas o en la libre
iniciativa de personas particulares.

En la actualidad parecen predominar voces criticas acerca de los limites
de esta politica de bienestar, cuyo éxito inicial fue notable. Los neoliberales
cuestionan la conveniencia de que el Estado invierta energias en asuntos
que no son de su competencia especifica; otros llaman la atencion sobre las
enormes erogaciones, que implican un endeudamiento peligroso para los
Estados; otros, en fin, ponen en guardia acerca de los peligros representados
por el crecimiento desmedido del aparato burocratico y del mismo poder del
Estado, consecuencias inevitables y en extremo peligrosas de estas politicas
sociales. A nuestro juicio, la critica mas seria y preocupante tiene que ver
con el peligro de que las politicas de bienestar impuestas de manera arbitra-
ria desde arriba y de manera homogénea para todos, acaben por desconocer
la autonomia de los diferentes sujetos y el derecho de cada individuo a una
respuesta apropiada a sus necesidades especificas. Existe un riesgo real de
que el Estado de bienestar acabe por fomentar el paternalismo, es decir, la
tendencia de las autoridades a imponer desde arriba y de manera coercitiva
medidas que pretenden ofrecer bienes que los sujetos no reconocen como
tales, y la tendencia de los ciudadanos a esperar de manera pasiva la asis-
tencia del Estado. Las respuestas mecanicas y estandartizadas a necesidades
y sujetos distintos desconocen las diferencias de las situaciones personales
concretas; el aparato burocratico se centra de manera exclusiva en la efi-
ciencia y en el incremento cuantitativo del nimero de personas atendidas.
“La precedente realizacion de la intervencion de welfare —escribe L. Bal-
bo— es considerada burocratica, niveladora, no adecuada a las exigencias
reales de los diferentes sujetos-ciudadanos™’. Por eso muchos afirman que
es necesario modificar la nocién misma de Estado de bienestar y sustituirla
con la de welfare society.

Para salir al paso a estas criticas, fundadas a menudo en los limites y
deficiencias reales de las politicas sociales, los actuales defensores del Es-

132



LA TRADICION SOCIALISTA

tado de bienestar han tenido que redefinir el alcance y el sentido de estas
politicas. Las nuevas propuestas insisten en la necesidad de reducir “la dis-
tancia siempre mas honda entre los aparatos burocraticos y la vida social, y
por lo tanto entre la politica social y la vida cotidiana de los ciudadanos™®.
Insisten sobre todo en la necesidad de individualizar las intervenciones poli-
ticas, para adecuarlas a las diferentes exigencias de los miembros del cuerpo
social. Se cuestiona siempre mas la prestacion de productos estandarizados
y se pone el énfasis en la idea de que la ayuda tiene que amoldarse a la va-
riedad de las necesidades de los diferentes sujetos. “En contraste con lo que
pasaba con la politica social del pasado, que se ocupaba de categorias so-
ciales fuertemente integradas y de intereses relativamente generales —anota
Evers— ahora salen en primer plano las muchas y variadas necesidades indi-
viduales”®. De acuerdo con estos nuevos enfoques, las instancias encarga-
das de planificar y ejecutar las politicas de bienestar deberian prestarle una
atencion mucho mayor a las preferencias, valoraciones y necesidades de
cada individuo, cuya participacion activa habria que estimular. La mayoria
de los autores insiste en la necesidad de que los ciudadanos desempefien un
papel mas activo y protagdnico, con el derecho y la obligacién de participar
con sugerencias, propuestas y criticas en la gestion de los planes sociales.
Se ha ganado mucho con la institucionalizacion de la solidaridad social y
con las politicas estatales de bienestar; sin embargo, la institucionalizacion
y organizacion racional ha traido consigo un descuido de la dimension pro-
piamente humana de la prestacion de servicios, sacrificada en aras de la
racionalidad estratégica y de la obsesion por la eficiencia.

El nuevo modelo, centrado en la nocion de “welfare society”, no se limita
a la oferta de medios y ayudas economicas; al contrario, toma muy en serio
la libertad y la iniciativa de los individuos: “la naturaleza de la welfare so-
ciety —escribe Evers— es la de ser un instrumento social del ciudadano para
la autogestion de su propio ambiente y de su propia vida™®. La nocion de
sociedad de bienestar indica la tendencia actual a no dejar solo al Estado la
iniciativa y la responsabilidad de la solidaridad social. La politica social —pro-
sigue Evers— es considerada como el producto de una pluralidad de actores,
de estrategias y de responsabilidades compartidas, mas que como el fruto de
una accion exclusiva del Estado, ejecutada en condiciones de monopolio®!. El
Estado deja de ser el unico actor de la politica social, en la que estan llama-
das a desempefiar un papel protagonico otras instancias e instituciones de la
sociedad civil. Adquieren dia a dia mas fuerza las propuestas de descentrali-
zacion, al igual que los proyectos de autogestion de las politicas de bienestar.

Los tedricos actuales de la “sociedad de bienestar” cuestionan también
la reduccion neo-liberal de la politica social a un “elemento residual para

133



ANGELO PAPACCHINI

los indigentes”: la conciben para todos los miembros del cuerpo social, para
todos los ciudadanos, con el fin de evitar lo que pasaba antafio con las leyes
para los pobres: la pérdida de dignidad y del status de ciudadanos para los
individuos obligados a recurrir a la solidaridad publica®.

Notas

! La idea de que nadie debe ser molestado por sus opiniones religiosas, sancionada por las Decla-

raciones de derechos de Norteamérica y de la Revolucion Francesa, se encuentra en la obra de

T. Moro, quien asegura que “las instituciones utopianas mas antiguas contemplan que ninguna

persona se vea perjudicada por su religion”, puesto que los “utopienses” consideraban “insolente

y grosero exigir por la fuerza o las amenazas que lo que uno cree que es verdadero lo tengan que

admitir los otros”. T. Moro, Utopia, Alianza Editorial, Madrid, 1985, pp. 185-186.

A estas diferencias entre utopia, cucafia y arcadia le dedica especial atencion J. C. Davis, en su

obra Utopia y la sociedad ideal, F. C. E., México, 1985.

T. Campanella, La citta del Sole, Scritti scelti di G. Bruno e T. Campanella, Unione tipografico-

editrice Torinese, Torino, 1949, p. 428.

Los Solares “opinan que toda propiedad surge del hecho de que cada individuo trata de tener una

casa, una mujer y una familia para €l solo, de donde nace el amor propio [...]; cuando el hombre

se libera de este amor propio, s6lo le queda el amor por la comunidad”. /bid., pp. 415-416.

T. Moro, Op. cit., p. 104. En un texto que ejercié una notable influencia en el siglo Xvill y en

algunos protagonistas de la Revolucion Francesa, el francés Morelly consideraba la propiedad

privada como la summi materia mali, anotando que “todos los fendmenos politicos 0 morales son

consecuencia de esta causa perniciosa”. De aqui la presencia en su creacion utopica de castigos

particularmente severos para aquellas personas que, “violando las leyes sagradas de la naturale-

za”, intentaran introducir de nuevo “la detestable propiedad”. Estos individuos “seran encerrados

como locos furiosos y enemigos de la humanidad en una caverna construida al lado del cemente-

rio”. Codice della natura, Editori Riuniti, Roma, 1975, pp. 110, 197.

¢ En este cambio se aprecia sin duda la mayor influencia ejercida por las ideas de Rousseau, quien

habia exaltado la igualdad y la libertad como los bienes mas valiosos y los objetivos ultimos de

todo sistema legislativo, y habia concebido la igualdad como la condicién de posibilidad de la

libertad.

J. Roux, “Il manifesto degli enragés”, en Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet, Editori Riuniti,

Roma, 1976, p. 87.

“Cualquiera que posea mas alla de sus necesidades —sostenian algunos sans-culottes— no puede

usar, sino abusar. Dejando de lado lo estrictamente necesario, todo el remanente pertenece a la

republica y a sus miembros menos afortunados”. Citado de 1. Fetscher, La filosofia politica di

Rousseau, Feltrinelli, Milano, 1972, p. 259.

Condorcet, Bosquejo de un cuadro historico de los progresos del espiritu humano, Editora Nacio-

nal, Madrid, 1980, p. 230.

10 A. Soboul, Las clases sociales en la Revolucion Francesa, editorial Fundamentos, Madrid, 1971,
p. 364.

' M. Robespierre, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma, 1984, pp. 119-120.

134



LA TRADICION SOCIALISTA

12

13

14

20

21

22

23

24

25

Ibid., pp. 120-121.

K. Marx, “Zur Judenfrage”, Marx-Engels Werke, 1, Dietz Verlag, Berlin, 1970, p. 364.

En estos textos juveniles encontramos un elogio apasionado de la ley y de la libertad, concebida
esta ultima en términos hegelianos como la existencia positiva de la ley racional: “las leyes —es-
cribe el autor— no son medidas represivas contra la libertad [...] sino normas positivas, luminosas
y generales en las que la libertad cobra una existencia impersonal, tedrica e independiente del al-
bedrio individual. Un cédigo de leyes es la Biblia de la libertad de un pueblo”. K. Marx, “Dibattiti
sulla liberta di stampa”, en Scritti politici giovanili, Einaudi, Torino,1975, p. 105. Marx denuncia
la censura impuesta a la prensa, en la que ve un intento de conservar al género humano en una
eterna condicion de minoria de edad.

De acuerdo con esta primera concepcion de los derechos y del Estado, Marx le asigna a la so-
ciedad politica la tarea de defender los derechos basicos del individuo, en especial su libertad de
conciencia y de religion: el Estado es la instancia encargada de asegurar la libertad de prensa y
de expresion, de administrar la justicia y de hacer respetar la propiedad, pero sin reducirse a un
simple instrumento al servicio de los intereses de los propietarios.

Su abuelo habia sido rabino de Tréveris. Su padre habia abandonado la religion judia, pagando
este alejamiento con la pérdida de la herencia y de la ayuda de su familia. Lo habia hecho para
poder ejercer su profesion de abogado, puesto que existia una ley que prohibia a los judios el
acceso a los cargos publicos y el ejercicio de las profesiones liberales. Cornu trata de justificar
la conversion al cristianismo afirmando que lo hizo para poder llegar a ilustrarse, puesto que de
esa manera podia salir del fanatismo y de la estrechez de horizontes de la comunidad judia: “los
judios perseguidos —anota Cornu— se replegaban cada vez mas en si mismos y se aferraban con un
fanatismo aumentado a sus tradiciones religiosas y nacionales. Este aislamiento creciente dentro
de una ortodoxia intolerante y estricta favorecia el surgimiento, entre ellos, de una mentalidad
estrecha, ajena y hostil al racionalismo y al espiritu moderno”. Carlos Marx-Federico Engels, t. 1,
Platina Stilcograf, Buenos Aires, 1965, p. 54.

K. Marx, “Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 355.

Ibid., p. 364.

Ibid., p. 379.

1bid., p. 366.

Ibid., p. 378.

K. Marx, “Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 366. A juicio de Lefort, en esta critica Marx “quedaria pri-
sionero de la version ideoldgica de los derechos del hombre, sin examinar lo que ellos significan
en la practica, qué cambio radical implican en la vida social”. Marx no analiza los articulos de la
Declaracion que resultan manifiestamente incompatibles con su lectura en términos de egoismo
radical. Cfr. L. Ferry-A. Renaut, Op. cit., p. 127.

1bid., p. 370.

“La revolucion politica —aclara Marx— destruyd necesariamente todos los estamentos, las corpo-
raciones, los oficios, los privilegios, otras tantas expresiones de la separacion del pueblo de su
colectividad” (“Zur Judenfrage”, ed. cit., p. 368).

Particular interés reviste la interpretacion de E. Bloch, quien aclara que la alusion de Marx y
Engels al éxito las revoluciones norteamericana y francesa en la emancipacion del burgués y de
la sociedad civil “no podia hacerse sin una dura critica a la ideologia de los derechos del hombre
[...]- Toda herencia que pretenda ser socialista tiene que ser critica [...]. Si se tiene en cuenta que
en principio las libertades burguesas son mas burguesas que libertades, es evidente la necesidad
de examinar los derechos del hombre en su contenido ideoldgico; y en el primer momento, lo que
ello traia consigo era precaucion, negacion parcial, limitacion” (Derecho natural y dignidad hu-

135



ANGELO PAPACCHINI

26

27

28

29

30

mana, Aguilar, Madrid, 1980, pp. 179-181). Sin embargo, el filésofo aleman precisa también que
la denuncia por parte de Marx del caracter clasista de los derechos humanos y de la transforma-
cion de la propiedad en el derecho fundamental, no implica de manera alguna el desconocimiento
del valor de la libertad de conciencia y expresion, o del derecho de resistencia contra la tirania.
“La libertad es tan poco criticada por Marx —prosigue Bloch— que, al contrario, el resplandor
y la humanidad de este derecho le sirven para criticar la propiedad privada”. /bid. Por consi-
guiente, resulta unilateral destacar en la posicion marxista hacia los derechos exclusivamente el
aspecto critico. Bloch afiade ademas que los derechos brotan con nueva fuerza en la bandera del
socialismo, pero aclara que las exigencias impuestas por la construcciéon de una nueva forma de
convivencia social no justifica la violacion de las libertades basicas: a su juicio la bandera de los
derechos humanos, tanto la que levantan los trabajadores en los paises capitalistas para denunciar
la explotacion, como la que enarbolan en los paises socialistas quienes reivindican el derecho de
participar de manera activa y critica en la construccion de la libertad socialista, es sustancialmente
la misma. Acerca de las relaciones entre socialismo y democracia, entre democracia burguesa y
democracia social, se encuentran anotaciones interesantes en el libro de M. Atienza, Marx y los
derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983.

“Ella no lo considera como hombre en el tiempo en que no trabaja; sélo deja esta consideracion
a la justicia criminal, a los médicos, a la religion, a los cuadros estadisticos, a la policia y a los
encargados de la asistencia a los mendigos”. K. Marx, Oekonomisch-philosophische Manuskripte,
Reclam, Leipzig, 1970, p. 99. “El economista (del mismo modo que la politica con sus derechos
del hombre) —sostiene el autor— reduce todo al hombre, es decir, al individuo, del que borra toda
determinacion para catalogarlo como capitalista o como obrero”. /bid., p. 212.

Cuanto mas aumenta el valor de las cosas producidas, tanto mas se deprecia el trabajador —escribe
Marx en un juego de palabras. Y afiade: “asi como el obrero se ve rebajado en lo espiritual y en
lo corporal a una simple maquina, y de hombre queda reducido a una actividad abstracta y a un
vientre, de igual forma se hace cada vez mas dependiente de las fluctuaciones del precio del mer-
cado... “. Ibid., p. 94.

“Cada individuo especula sobre el modo de crear en el otro una nueva necesidad para obligarlo a
un nuevo sacrificio, para atarlo a una nueva dependencia, para desviarlo hacia una nueva forma de
goce y con ello a la ruina econémica. Cada cual trata de crear una fuerza esencial extraria sobre el
otro, para poder satisfacer asi su propia necesidad egoista”. Ibid., p. 198.

1bid., p. 212.

De otro lado, la teoria del materialismo histdrico pareceria poner en entredicho la autonomia de
la esfera moral, al igual que la pertinencia de una protesta en términos éticos. Si el individuo es el
reflejo inconsciente de fuerzas y relaciones mas poderosas, su conciencia de libertad y su preten-
dida autonomia moral pareceria reducirse a ilusion e ideologia. De todas formas, a pesar de estas
dificultades no resueltas por la teoria marxista, resulta innegable que la realizacion de la libertad
y de la dignidad suponen cambios en las condiciones materiales de existencia.

La renuencia a plantear los problemas de explotacion en términos de injusticia se refleja también
en la resistencia por parte de Marx a recurrir al lenguaje de los derechos. La denuncia de las
“patraiias ideoldgicas [...] tan en boga entre los demoécratas y los socialistas franceses” se hace
particularmente dura en la Critica del programa de Gotha, en el que el autor analiza de manera
descarnada el manifiesto de la socialdemocracia alemana. Alli Marx cuestiona la existencia de un
“derecho al trabajo”, se refiere de manera despectiva a la “vieja y consabida letania democratica”
del sufragio universal, ve en el derecho a la educacion el peligro de que se incremente la influencia
del Estado, considera utdpicas las exigencias de que el Estado proteja el trabajo infantil y se refie-
re en términos algo despectivos a la libertad de conciencia. “Si en estos tiempos del Kulturkampf

136



LA TRADICION SOCIALISTA

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

—sostiene el autor— se queria recordar al liberalismo sus viejas consignas, s6lo podia hacerse,
naturalmente, de este modo: todo el mundo tiene derecho a satisfacer sus necesidades religiosas,
lo mismo que a hacer sus necesidades fisicas sin que la policia tenga que meter las narices en ello.
Pero el Partido Obrero, aprovechando la ocasion, tenia que haber expresado aqui su conviccion
de que ‘la libertad de conciencia’ burguesa se limita a tolerar cualquier género de libertad de con-
ciencia religiosa, mientras que ¢l aspira, por el contrario, a liberar la conciencia de todo fantasma
religioso”. Marx-Engels, Obras escogidas, Editorial Progreso, Mosct, 1975, pp. 344-345.

K. Marx, Oekonomisch-Philosophische Manuskripte, ed. cit., pp. 91-92.

Ibid., p. 200.

Ibid., p. 182.

Lo que constituye una razoén adicional de la renuencia de Marx a recurrir al lenguaje de los dere-
chos.

K. Marx, “Critica del Programa de Gotha”, ed. cit., p. 335.

“Queda establecido el trabajo obligatorio para todos, con el fin de suprimir las capas parasitarias
de la sociedad”., “Declaracion de los derechos del pueblo trabajador y explotado”, en V. I. Lenin,
Acerca de la gran revolucion socialista de octubre, ed. Progreso, Moscu, 1972, p. 39.

“Se decreta el armamento de los trabajadores, la formaciéon de un Ejército Rojo socialista de
obreros y campesinos”, con el fin de asegurar el poder para las masas trabajadoras, para obreros y
campesinos. /bid., p. 39.

Ibid., p. 38.

“El reconocimiento de los derechos no se le garantiza a los individuos como tales —anota Cole—
sino a la clase en su globalidad, y cada individuo cuyo comportamiento se considere contrario a
los intereses globales de la clase pierde el goce de su propia participacion al derecho colectivo™.
G. D. H. Cole, Storia del pensamiento socialista - V - Socialismo e fascismo, Laterza, Bari, 1977,
p- 362. En cualquier caso, prosigue el gran historiador del socialismo, “parecen primar los in-
tereses colectivos de la sociedad. De esta forma las necesidades de los consumidores han sido
sistematicamente sacrificadas a los del desarrollo econdmico, para edificar la fuerza colectiva de
la sociedad”. Ibid., p. 364.

E. B. Pasukanis, Teoria general del derecho y marxismo, Editorial Labor, Barcelona, 1976, 129.
Ibid., p. 129.

Ibid., p. 139.

Ibid., p. 130.

“No cabe duda —afiade el autor— que el concepto de persona moral o de persona igual es una de-
formacion ideoldgica que, en cuanto tal, no se conforma a la realidad”. /bid., p. 131.

1bid., p. 135. En cambio, “donde no se haya dado tal fusion de intereses aparece inevitablemente
la relacion abstracta del deber moral...”. Ibid.

Ibid., p. 136.

G. Della Volpe, Rousseau 'y Marx, Martinez Roca, Barcelona, 1969, p. 52.

A. Venguérov, A. Danilévich, Derecho, moral y personalidad, Editorial Progreso, Moscu, 1987,
p- 126. “La sociedad soviética —escribian estos autores poco antes de la Perestroika y de la crisis
del socialismo real— trata de estructurar las relaciones entre la sociedad y la personalidad con base
en la conjugacion armoénica entre los intereses sociales y personales, de los intereses del Estado y
de los ciudadanos”. Ibid., p. 66.

“El trabajador en la Unién Soviética es duefio absoluto del pais y nadie puede menospreciar su
opinion, sus proposiciones”. Ibid., p. 123.

A juicio de los autores del libro arriba citado, si bien todos los derechos son importantes, a los de-
rechos socio-econdmicos le corresponde un lugar privilegiado, puesto que “sin ellos es imposible

137



ANGELO PAPACCHINI

61

62

sin duda la realizacion de los derechos politicos”. Ibid., p. 20. En cuanto al derecho al trabajo ellos
ensalzan “la proteccion juridica del trabajo creador en la sociedad socialista” y consideran “la
produccion material y el trabajo como la primera y decisiva esfera del ser humano, la primera y
mas importante libertad que interesa a todos”. Ibid., p. 15. Este derecho incluye ademas el derecho
a elegir la profesion, el género de ocupacion, la capacitacion para ejercer un trabajo acorde con
las disposiciones y habilidades de cada cual, etc. Estos autores afiaden ademas que “en la Unidon
Soviética no es el hombre que busca el trabajo, sino el trabajo busca al hombre”. Estas expresio-
nes de cardcter apologético contrastan con la realidad mucho mas prosaica que ha salido a relucir
después del derrumbe del socialismo real.

Entre los exponentes del socialismo democratico ha sido también comun la tendencia a cues-
tionar la forma de democracia implementada en los paises del socialismo real, y en especial el
dominio de un solo partido. “La ausencia de cualquier alternativa —escribia Cole en su Historia
del pensamiento socialista— le quita al sufragio su valor real y lo reduce a la mera aprobacion de
un gobierno en realidad ya elegido, no por los electores sino por un unico partido dominante, que
se autoatribuye el derecho exclusivo de determinar cudl deba ser el gobierno y hasta reivindica el
derecho de cumplir actos de gobierno por iniciativa propia”. G. D. H. Cole, Op. cit., p. 163.
1bid., p. 192.

Ver L. Ferry, Op. cit., p. 158.

“La Declaracion de los derechos del hombre —sostiene Jaurés— llegara a ser la formula de la revo-
lucion proletaria”. L. Ferry, Op. cit., p. 162.

Cfr. G. Marramao, Marxismo e revisionismo in Italia, De Donato, Bari, 1971.

Laura Balbo, “Le politiche sociali, i diritti di cittadinanza: reflessioni su un percorso e una mappa”,
Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988, ed. cit., p. 147.

A. Evers, “La politica sociale in transizione”, Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988, p. 209.

Ibid., p. 209.

“La nocion de welfare society —prosigue Evers— se diferencia en dos aspectos significativos de las
tradicionales concepciones de welfare: a) trata una pluralidad de actores y estrategias y considera
la accion de welfare como el producto de un proceso conflictivo mas que como la realizacion de
una concepcién monocéntrica de armonia social; b) en lugar de limitarse a presentar una version
mas o menos reducida de las prestaciones estatales del pasado, intenta modificar las caracteristicas
de la contribucion del Estado [...] El welfare state trata a los individuos como objetos a los que
hay que ofrecer beneficios; en cambio, la welfare society valora a los ciudadanos como sujetos de
la accion”. Ibid., pp. 204-205.

Ibid., p. 209.

Como bien lo sefala Marshall, “la ‘ley para los pobres’ trataba las exigencias del pobre no como una
parte integral de los derechos del ciudadano, sino como una alternativa a ellos —como exigencias que
podian ser satisfechas solo si los sujetos de las demandas dejaban de ser ciudadanos en el verdadero
sentido de la palabra. Para los pobres dejo de existir de hecho el derecho civil a la libertad personal,
puesto que fueron recluidos en casas de trabajo, y perdieron por ley cualquier derecho politico que
pudiesen poseer”. T. H. Marshall, “Citizenship and Social Class”, en States and Societies (ed. by D.
Held), Basil Blackwell-The open University, Oxford, 1990, p. 252. La concesion de derechos sociales
minimos implicaba de hecho la pérdida del status de ciudadano: “el estigma que marco la asistencia a
los pobres puso de relieve los profundos sentimientos de quienes entendieron que la aceptacion de la
asistencia implicaba para los beneficiados la separacion de la comunidad de los ciudadanos y el traspaso
a la masa de los parias y desvalidos”. /bid., p. 252.

138



CaPiTULO 6

LA TRADICION DEMOCRATA

Hasta el momento hemos analizado dos enfoques muy distintos de los
derechos, que privilegian las libertades de la esfera individual y los derechos
sociales y econdmicos. Al lado de estas dos grandes lineas de pensamiento
y de acciodn, se ha venido desarrollando una forma distinta de concebir y
de llevar a la practica los derechos humanos, que si bien en muchos casos
se entrecruza y casi se confunde con la tradicion liberal o con la socialista,
conserva de todas formas su cardcter y talante especifico. Es la tradicion
republicana o democrata, que destaca el papel del ser humano como ciu-
dadano y privilegia por consiguiente los derechos de participacion politica
o derechos de democracia. Los verdaderos derechos del hombre —sostiene
uno de los exponentes mas recientes de esta tradicion— “son los derechos
del ciudadano como derechos politicos de participacion en el poder, que
de un lado suponen los derechos de libertad, y del otro garantizan, por su
misma existencia, la toma en cuenta de las exigencias de solidaridad o de
hermandad™'. La idea de libertad a la que se remiten estos autores es la que
Constant definia con cierto desdén como la libertad de los antiguos, es decir
la posibilidad de ejercer la autonomia politica, de ser parte activa de las deci-
siones comunes y de la voluntad general. La realizacion de esta posibilidad
resulta prioritaria frente al interés propiamente liberal por la defensa de una
esfera inviolable de libertad individual. De acuerdo con este enfoque, los
derechos fundamentales o bésicos son los derechos politicos, considerados
también como la mejor garantia para los derechos socioecondémicos y los
derechos de la tradicion liberal. Los exponentes de la tradicion demodcrata o
republicana tienden a creer que la expansion de la democracia participativa



ANGELO PAPACCHINI

constituye el instrumento mas eficaz para una distribucion mas equitativa de
los recursos y para asegurar a todos el acceso a un trabajo digno®.

LA EXALTACION DEL CIUDADANO

Un buen ejemplo de esta tendencia a valorar al cifoyen y a la virtud repu-
blicana por encima del hombre privado se encuentra en una obra juvenil de
Hegel, escrito bajo la influencia de Rousseau y de la Revolucion francesa:
“en cuanto hombres libres —escribe el fildsofo refiriéndose a los ciudadanos
de la polis— obedecian a leyes que ellos mismos se habian dado, obedecian a
hombres que ellos mismos habian designado para el mando, conducian gue-
rras que ellos mismos habian decidido, ofrecian sus bienes, sus pasiones,
sacrificaban mil vidas por una causa que era la suya...”. Este texto indica
con claridad que libertad se relaciona antes que todo con la posibilidad de
influir en la formacion de la voluntad general de la que emanan las leyes
para que, al acatar las normas de la ciudad, cada cual sienta que en realidad
se estd sometiendo a los dictados de su razon, mas que a una instancia exter-
na y extrafia. En la medida en que el ciudadano es participe de la voluntad
soberana, el sometimiento a las leyes el Estado no es percibido como una
limitacion, sino como una realizacion de la libertad. Esta idea de libertad
esta ligada con una ética centrada en los valores politicos, en el amor a la
patria y en la capacidad de vivir y morir por un ideal comun®, es decir en
una ética civil, pensada desde el horizonte de la ciudad y del bien comun.

Se trata en apariencia de una idea algo arcaica ligada con la estructura
de la polis griega; sin embargo, ejerce una influencia significativa en la
modernidad, en especial en autores como Maquiavelo, Montesquieu, Ma-
bly, Rousseau y en los revolucionarios que pretenden renovar el entusiasmo
patriotico y la virtud republicana. Como bien lo aclara Walzer, a pesar de
la inspiracion clasica, la ideologia de la ciudadania ha madurado en los
tiempos modernos, y se ha expresado con especial vigor en el curso de la
Revolucion Francesa, en la que se intenta transformar la ciudadania en la
identidad dominante entre los franceses, por encima de otras identidades
derivadas de la religion’.

a. Rousseau

En esta tradicion republicana moderna, un lugar destacado le correspon-
de al filosofo de Ginebra, cuyas tesis acerca de la ciudadania, la autonomia
politica y la voluntad general han tenido una profunda influencia en los
actores de la Revolucion francesa y en muchos otros exponentes de la tra-
dicion republicana. Rousseau es un defensor tan apasionado de la libertad

140



LA TRADICION DEMOCRATA

como los clasicos del liberalismo y condena en términos categoricos la es-
clavitud y el sometimiento: “puesto que todo hombre ha nacido libre y due-
no de si mismo —escribe en el Contrato Social- nadie puede, bajo ningun
pretexto, sojuzgarlo sin su consentimiento. Decidir que el hijo de un esclavo
nace esclavo, es declarar que no nace hombre™®. Sin embargo, lo novedoso
de Rousseau consiste en la exaltacion de la libertad del citoyen por encima
de la libertad del hombre en general, en la reivindicacion de la libertad con-
cebida como autonomia politica y como participacion en las decisiones pu-
blicas. El individuo sera auténticamente libre cuando sea parte activa en la
conformacion de la voluntad racional, es decir cuando actiie como ciudada-
no, colegislador y participe de la soberania. En este caso, la alienacion total
de su albedrio particular resulta compensada con creces por la transforma-
cion del poder en una instancia que refleja su voluntad racional, y que por
lo tanto deja de aparecer como una instancia extrafia y amenazante. Gracias
a la teoria de la voluntad general como principio de legitimacion del poder,
pierde peso e interés la preocupacion propiamente liberal por asegurar una
esfera privada frente a la intervencion estatal, puesto que:

Al estar formado el soberano por los particulares que lo componen, no tiene ni pue-
de tener interés contrario al de ellos; por lo tanto, el poder soberano no tiene ninguna
necesidad de ofrecer garantias a los stubditos, porque es imposible que el cuerpo
quiera perjudicar a todos sus miembros [...] El soberano, por la sola razon de serlo,
es siempre lo que debe ser’.

Por definicion, la voluntad general no puede constituir una amenaza
para los derechos y libertades individuales. No se trata de una mera impo-
sibilidad moral, en el sentido de que la voluntad general no deberia oponer-
se a los derechos de los individuos, sino de una imposibilidad absoluta: de
hecho no puede hacerlo, por la sencilla razoén de que una voluntad general
que pusiera en peligro y violara los derechos de los asociados dejaria de
ser una voluntad general y se transformaria en el interés egoista de una
faccion. Rousseau afirma la necesidad de que el contrato social sea conce-
bido idealmente como “una alienacion total de cada asociado con todos sus
derechos a toda la comunidad “®. Se trata de una tesis que pareceria legiti-
mar el despotismo, puesto que al individuo no le queda ninguna porcion de
libertad a la que pueda apelar cuando se enfrenta con el poder estatal; sin
embargo, el autor esta convencido de que, a diferencia del modelo hobbe-
siano, el poder sustentado en la voluntad general es bien distinto del poder
despotico del Leviatan®.

Por medio de la nocion de voluntad general Rousseau se apropia de la
nocion de soberania reivindicada en la modernidad por autores como Bodin

141



ANGELO PAPACCHINI

y Hobbes!?; pero a diferencia de ellos sostiene que este poder absoluto, que
no tiene ningun poder superior por encima de ¢él, reside en el pueblo, en
la voluntad del cuerpo politico y en la voluntad de todos los ciudadanos.
El gobierno, por consiguiente, es considerado como un simple ejecutor de
las leyes, un ministro del soberano''; y “en el momento en que el pueblo
es legitimamente reunido como cuerpo soberano, el poder ejecutivo queda
suspendido, toda jurisdiccion del gobierno deja de existir y la persona del
ultimo ciudadano es tan sagrada e inviolable como la del primer magistrado,
puesto que donde se encuentra el representado ya no hay representante...”'?.

Puesto que la soberania reside tinicamente en el pueblo, en el cuerpo co-
lectivo en el que se configura y expresa la voluntad general, s6lo existe una
forma legitima de Estado, basada en el principio de la soberania popular: la
republica. Sin embargo, como el soberano se ve obligado a entregar a otra
instancia (al gobernante) el ejercicio del poder ejecutivo'®, el Estado repu-
blicano puede adquirir formas de gobierno distintas, de acuerdo al nimero
de sujetos a los que se confia el poder ejecutivo: “el soberano puede, en
primer lugar, confiar el deposito del gobierno a todo el pueblo o a la mayor
parte del mismo, de manera tal que hay mas ciudadanos magistrados que
ciudadanos simples particulares. A esta forma de gobierno se le da el nom-
bre de democracia”'. En cambio, cuando se le entrega el poder ejecutivo
a un pequefio numero, se tendra la aristocracia; en caso de un magistrado
unico, la monarquia o gobierno real.

A juicio de Rousseau, lo peculiar de la forma de gobierno democratica
reside por lo tanto en la coincidencia del soberano con el principe: en la me-
dida en que el soberano entrega a todos o a la mayoria de los ciudadanos el
ejercicio del gobierno, el mismo cuerpo que como soberano emite las leyes,
como principe imparte y ejecuta las ordenes. El filosofo tiene ciertas dudas
acerca de la bondad y conveniencia de este sistema de gobierno, puesto
que se confunden las esferas de competencia del poder legislativo y del
ejecutivo, y no es conveniente que quien hace las leyes las ejecute, ni que el
soberano descuide los asuntos generales para dedicarse a las tareas diarias
de la administracion del Estado. Rousseau afiade que la democracia en el
sentido mas estricto y riguroso de la palabra “no ha existido ni existird nun-
ca”!s, puesto que seria algo parecido a un gobierno sin gobierno, y anota que
para el florecimiento de un régimen democratico se requieren condiciones
optimas, que so6lo se presentan en casos excepcionales: tamafio reducido del
Estado, para que el pueblo pueda reunirse facilmente y todos se conozcan
entre si, igualdad relativa de riqueza, costumbres simples y ausencia de lujo.
Rousseau puede por lo tanto concluir que “si existiese un pueblo de dioses,
se gobernaria de manera democratica; pero un gobierno tan perfecto no le

142



LA TRADICION DEMOCRATA

conviene a los hombres”. Por estas dudas y oscilaciones acerca de la demo-
cracia, Fetscher sostiene que “Rousseau no ha sido el teérico de la moderna
democracia europea en la edad del capitalismo”'®. De todas formas, es inne-
gable la influencia del filosofo de Ginebra en los actores de la Revolucion
y, mas alld, en los tedricos que en estos dos ultimos siglos han tratado de
desarrollar y realizar la nocién de ciudadania.

b. La Revoluciéon Francesa

La influencia de Rousseau sobre la revolucion, que abarca las diferentes
etapas del proceso revolucionario, se expresa ante todo en la consagracion
de los derechos politicos, justificados en la concepcion de la ley como la
expresion de la voluntad general y en el principio de que “todos los ciuda-
danos tienen derecho a concurrir personalmente, o por medio de sus repre-
sentantes, en su formacion”. La participacion en la formacion de la voluntad
general muestra que la libertad del individuo no se agota en la demarcacion
de una esfera privada de independencia e incluye también su participacion
activa en los asuntos publicos: al lado de la libertad de los modernos obtie-
ne un reconocimiento también la “libertad de los antiguos”, la libertad del
ciudadano, base y sustento de los derechos ligados con el ejercicio de la
democracia. La influencia de la teoria rousseauniana, ya evidente en 1789,
explica también el hecho de que el interés por ampliar la participacion ciu-
dadana desplace a segundo plano la preocupacion por fijar limites claros al
poder del Estado y garantias constitucionales para controlar o prevenir los
abusos de la ley. La participacion ciudadana constituye una garantia para la
racionalidad y justicia de la Ley, suficiente en principio para prevenir que
las pasiones y los intereses particulares se impongan a expensas del bien
comun.

Apelaron también a la teoria rousseauniana quienes criticaban las restric-
ciones impuestas por los exponentes moderados y burgueses a la extension
del derecho de ciudadania. Conviene recordar que por iniciativa de Sieyés
se aprobo a finales de 1789 un decreto que discriminaba a los ciudadanos en
pasivos y activos, con base en sus ingresos y en el monto de los impuestos
pagados'’. La creacion de esta nueva aristocracia de la riqueza violaba de
manera patente el principio de la igualdad de derechos y de la igual parti-
cipacion en la formacién de la voluntad general. Por eso fue objeto de las
acerbas criticas de Robespierre y de muchos otros exponentes democra-
tas, quienes recurrian a menudo a la autoridad de Rousseau. “;Podra ser
la ley expresion de la voluntad general —se pregunta el dirigente jacobi-
no— cuando el mayor numero no puede concurrir, de ninguna manera, a su
formacion? [...]. { Cémo podran los hombres ser iguales en derechos cuando

143



ANGELO PAPACCHINI

algunos gozan de manera exclusiva de la facultad de poder ser elegidos
como miembros del cuerpo legislativo o de otras publicas instituciones,
otros de la facultad de nombrarlos, mientras que algunas personas carecen
al mismo tiempo de todos estos derechos?” Robespierre cuestiona abier-
tamente la legitimidad de “estas monstruosas diferencias, que hacen a un
ciudadano activo o pasivo, mitad activo o mitad pasivo, de acuerdo con los
diferentes niveles de la fortuna”, y considera el sufragio censitario, susten-
tado en “la pretension de que so6lo los propietarios merecen la dignidad de
ciudadanos”, como la mas evidente violacion de los derechos del hombre!s.
El politico jacobino reivindica por lo tanto una democracia participativa
abierta a todos, en la que las Unicas diferencias a tener cuenta son las de los
talentos, virtudes y capacidades. Muchos pretendian justificar la exclusion
del sufragio de los miembros mas humildes del cuerpo social, al sostener
que su falta de ilustracion y su carencia de virtudes civicas los hacian in-
capaces de asumir cualquier responsabilidad civil. Contra esos argumentos
Robespierre hace notar que por lo general la virtud florece mas en las clases
pobres que en las adineradas. Asegura ademas que la participacion de esos
ciudadanos es la mejor garantia para que se afirme la voluntad general por
encima de los mezquinos intereses particulares. Independientemente del
“vaivén de la suerte y de la fortuna”, todos los miembros del Estado tienen
que poder gozar de esta libertad politica que consiste en “obedecer a leyes
que nos hemos dado”, sin tener que “someternos a una voluntad extrana”.
Estas protestas se concretan en la formulacion de la Declaracion de 1793,
que consagra de una manera mas clara y directa los derechos de democracia
para todos, basados en la interpretacion de la voluntad general en términos
de soberania popular'.

Invocaban también la autoridad del filésofo de Ginebra las voces de
quienes reclamaban una democracia mas amplia y directa, que no se ago-
tara en el ejercicio ocasional del derecho de sufragio e incluyera un control
constante sobre la actuacion de los “mandatarios”. Del todo inconformes
con la reduccidén de la soberania nacional a una nocion metafisica®, los
sans-culottes reclamaban, inspirados por las ideas rousseaunianas, el de-
recho al ejercicio directo de la democracia en las asambleas populares y
en las secciones. Mas que una democracia formal o representativa, lo que
ellos solicitaban era la participacion directa en la tareas legislativas y el
control constante sobre los que ejercian las funciones de gobierno. Todo
el comportamiento politico de los militantes populares del afio 11 —escribe
Soboul- “deriva del principio de que la soberania reside en el pueblo, al que
no consideraban una abstraccion, sino la realidad concreta del pueblo reu-
nido en sus asambleas de seccion y ejerciendo la totalidad de sus derechos.

144



LA TRADICION DEMOCRATA

Para ellos, como para Rousseau, la soberania popular era ‘imprescriptible’
e ‘inalienable’ [...]; los sans culottes pretendian gozarla totalmente. Del ca-
racter indelegable e inalienable de la soberania popular, de ese principio
llevado confusamente a la practica del gobierno directo, proceden ciertas
reivindicaciones y costumbres: la sancion de las leyes por el pueblo, la cen-
sura, el control y la revocabilidad de los elegidos™!. A estas demandas de
democracia directa responde también la utilizacion del nombre de manda-
taires o agents del pueblo soberano para los diputados, obligados a rendir
cuentas en cualquier momento a los titulares verdaderos de la soberania.
Si se concibe la representacion como un “estar en lugar del otro”, prescin-
diendo de la presencia popular o haciendo caso omiso de sus reclamos y
reivindicaciones una vez obtenido el mandato, lo que pregona la Declara-
cion no es un sistema representativo. Los ciudadanos quieren y deben hacer
sentir su presencia constante, en lugar de delegar de una vez por todas, en el
momento de la eleccion de los diputados, su voluntad soberana. Las criticas
de Rousseau a la democracia representativa son tomadas muy en serio, en
especial por los enragés®.

EL CAMINO HACIA EL SUFRAGIO UNIVERSAL
Y LA CONSOLIDACION DE LA DEMOCRACIA REPRESENTATIVA

Muchas de las demandas formuladas por los revolucionarios franceses
quedaron en letra muerta. Sin embargo, a lo largo de los dos siglos siguien-
tes, los valores relativos a la participacion democratica se fueron afianzando
como un logro ya irrenunciable de la civilizacion. A pesar de las oposiciones
y obstaculos, por encima de las regresiones totalitarias, se fue imponiendo
poco a poco la idea del sufragio universal®, y se enriquecio el escenario po-
litico con nuevas formas de participacion, con la expansion de la ciudadania
y con el ingreso de nuevos estratos de la poblacion en la arena politica.

La ampliacién de la democracia se enfrenté con muchas resistencias. In-
cluso un liberal progresista como Mill ve con preocupacion la irrupcion de
las masas en la politica, y sugiere mecanismos para impedir que el manejo
del Estado quede en las manos de personas incompetentes. A pesar de su
condena tajante del “despotismo ilustrado”, a pesar de su profesion de fe
democratica* y a pesar de reconocer y destacar los efectos benéficos de la
ampliacion del sufragio®, el filosofo inglés sostiene que “existen ciertas ex-
clusiones motivadas por razones positivas que no contradicen el principio.
Es totalmente inadmisible que participe del sufragio el que no sabe leer ni
escribir, o la persona que desconozca las primeras reglas de aritmética”.
A juicio de Mill el analfabeta se encuentra en una posicion analoga a la del

145



ANGELO PAPACCHINI

niflo que no sabe hablar; y si bien la condicion de analfabetismo depende
de un descuido de la sociedad y de su omision del deber de asegurar a todos
la instruccion elemental, “la ensefianza universal debe preceder al sufragio
universal. S6lo el hombre en quien una teoria irreflexiva haya ahogado la
voz del sentido comtin puede sostener que deberian concederse poderes so-
bre otros” a quienes carecen de estos requisitos culturales minimos. Para
obtener la inscripcion electoral, todos los ciudadanos tendrian que some-
terse a un examen de lectura, escritura y calculo, y tendrian que “copiar
en presencia del encargado del registro una frase de un libro de inglés y
resolver una regla de tres””’. Puesto que considera perjudicial “que la Cons-
titucion proclame la ignorancia y a la ciencia con iguales titulos a gobernar
al pais”®, Mill propone que el voto de los que mas saben tenga un peso ma-
yor que el de los ignorantes, para poder “equilibrar el peso numérico de la
clase menos culta”. En cambio el filosofo utilitarista considera inesencial la
diferencia sexual a la hora de establecer el acceso al voto o la determinacion
del peso especifico de cada cual: “en la argumentacion a favor del sufragio
universal, pero graduado —escribe— no me he preocupado para nada de la
diferencia de sexo. Considero esto tan completamente insignificante res-
pecto de los derechos politicos como la diferencia de estatura o la del color
del cabello. Todos los seres humanos tienen el mismo interés en poseer un
buen gobierno, a todos afecta igualmente y les asiste el mismo derecho a
asegurarse una parte de sus beneficios. Si hay alguna diferencia esta a favor
de las mujeres puesto que, siendo fisicamente mas débiles, dependen mas
de la ley de la sociedad para su proteccion™?’.

Casi treinta afios antes de que Mill escribiera su Utilitarismo, Tocque-
ville analiza con interés el avance de “la gran revolucion democratica”, y
considera un destino ineludible “el advenimiento proximo, irresistible y
universal de la democracia en el mundo”. Sin embargo, no esconde sus
temores por las posibles consecuencias de esta marcha inarrestable hacia
a democracia. Ante la imposibilidad de detenerla o invertirla®®, se limita a
proponer algunos correctivos, para tratar de liberar y purificar a la demo-
cracia de sus “instintos salvajes”. Entre los aspectos sombrios y los limites
de la democracia se encuentra el bajo nivel de cultura del pueblo, que es
casi imposible elevar por encima de ciertos limites, puesto que a la masa
“siempre le falta en mayor o menor grado el arte de juzgar los medios, aun
queriendo sinceramente el fin”!. Esta incultura se traduce en la mediocri-
dad de los gobernantes y en la falta de brillo de la clase dirigente, ya que
“los instintos naturales de la democracia inducen al pueblo a apartar a los
hombres distinguidos del poder’?. Ademas, existen serios peligros de que
la expansion de la democracia favorezca nuevas y mas peligrosas formas de

146



LA TRADICION DEMOCRATA

despotismo y que acabe por restringir la libertad en nombre de la voluntad
general o del interés del pueblo: “nada hay tan irresistible como un poder
tiranico que mande en nombre del pueblo, ya que estd revestido del poder
moral de la mayoria y al mismo tiempo obra con la decision, la prontitud y
la tenacidad de un solo hombre™?*. Tocqueville llama la atencion sobre una
nueva amenaza para libertad especifica de los tiempos modernos, y estre-
chamente ligada con el avance del “espiritu” democratico: la tirania de la
opinidn publica, “un poder invisible y casi inaprehensible que se burla de
todas las tiranias” y que logra ejercer un dominio real sobre el pensamiento
y las conciencias*. En las nuevas republicas democraticas el despotismo
trata de encadenar el alma, antes que el cuerpo, y la restriccion de la libertad
de pensamiento se lleva a cabo con medios mas sutiles y por eso mismo mas
eficaces®, que “degradan a los hombres sin atormentarlos”. El politico fran-
cés mira con preocupacion el destino de una humanidad que parece acercar-
se siempre mas a la mediocridad, a la nivelacion y homogeneizacion: “veo
una inmensa multitud de hombres parecidos y sin privilegios que los distin-
gan, incesantemente girando en busca de pequefios y vulgares placeres [...].
Cada uno de ellos, apartado de los demas, es ajeno al destino de los otros™®.
Por encima de estos individuos carentes de virtud y originalidad, perdidos
en la busqueda de placeres mezquinos y de fines vulgares,

Se alza un poder inmenso y tutelar que se encarga exclusivamente de que sean feli-
ces y de velar por su suerte. Este poder es absoluto, minucioso, regular, previsor y
benigno. Se asemejaria a la autoridad paterna si, como ella, tuviera por objeto pre-
parar a los hombres para la edad viril; pero, por el contrario, no persigue mas objeto
que fijarlos irrevocablemente en la infancia; este poder quiere que los ciudadanos
gocen, con tal de que no piensen sino en gozar®’.

Con sus promesas de felicidad el poder extiende sus manos para moldear
al individuo, para imponerle desde arriba sus propios patrones de vida feliz
y poder doblegar asi su voluntad. La posibilidad de que surjan espiritus
libres, originales e independientes se torna entonces siempre mas remota.
Esta forma mas refinada de despotismo encuentra en el espiritu democratico
y en la soberania popular un terreno particularmente propicio para desarro-
llarse: “esta clase de servidumbre, reglamentada, benigna y apacible [...] po-
dria combinarse mejor de lo que se piensa comunmente con algunas de las
formas exteriores de la libertad, y no le seria imposible establecerse junto
a la misma soberania del pueblo”®. En otras palabras, el futuro promete el
desarrollo de la democracia, pero también el incremento de la mediocridad:
Tocqueville ve llegar tiempos sin crueldad, pero también sin grandeza, sin
virtudes brillantes y puras®. El despotismo de la opinion y la mediocridad

147



ANGELO PAPACCHINI

no constituyen para Tocqueville el destino inevitable de la democracia y de
la igualdad, puesto que éstas pueden llevar por igual “a la servidumbre o a
la libertad, a la civilizacion o a la barbarie, a la prosperidad o a la miseria”.
De todas formas, se trata de una amenaza real, frente a la cual la humanidad
deberia tomar medidas preventivas eficaces.

En su analisis Tocqueville no deja de subrayar las ventajas y los aspectos
positivos de la democracia. Si se compara este sistema de gobierno con el
despotismo ilustrado —escribe— se podria concluir que este Gltimo resulta
mas eficiente para el logro de ciertos fines vitales. Sin embargo, si bien:

La libertad democratica no ejecuta ninguno de sus proyectos con la misma perfec-
cion que el despotismo inteligente, y a menudo los abandona antes de obtener su
fruto, o se aventura en otros peligrosos, a la larga produce mas que el despotismo
ilustrado [...]. La democracia no le da al pueblo el gobierno mas habil, pero logra
aquello que el gobierno mas habil a menudo no puede: extiende por todo el cuerpo
social una actividad inquieta, una fuerza sobreabundante y una energia que jamas
existen sin ella...*’.

Por esta razon, si bien Tocqueville no comparte la idea de “conceder de
repente el ejercicio de los derechos politicos a todos los hombres”, esta con-
vencido de que “el medio mas poderoso, y quiza el unico que nos queda, de
interesar a los hombres en la suerte de su patria es el de hacerlos participar
en su gobierno”. El espiritu de ciudadania le parece inseparable del ejerci-
cio de los derechos politicos, y cree que “en adelante se verd aumentar o
disminuir en Europa el nimero de ciudadanos en proporcion a la extension
de estos derechos™!.

Junto con la ampliacion progresiva del sufragio, se va consolidando la
teoria de la democracia representativa, sustentada fundamentalmente en la
idea de que la soberania debe ser delegada en individuos que representan
la voluntad y los intereses de los ciudadanos, actiian en su nombre y los
representan en los cuerpos colegiados encargados de la actividad legisla-
tiva*. En contra de la tesis rousseauniana segtin la cual “la soberania no
puede ser representada, por la misma razéon de que no puede ser aliena-
da”®, se impone la necesidad de que la voluntad soberana del ciudadano
esté representada por quienes desarrollan, sobre el mandato recibido de
los electores, la funcidn legislativa y las tareas de gobierno. El ciudada-
no de los Estados democraticos modernos se conforma con la idea de que
tiene que gobernar por medio de gobernantes, y que el ejercicio directo
de la soberania se limita al momento de la eleccion, al referendum, etc.
Una vez aceptada la separacion entre titularidad y ejercicio de la sobera-
nia, y una vez aceptada la necesidad de que en una realidad tan compleja 'y

148



LA TRADICION DEMOCRATA

articulada como la del Estado moderno resulta impracticable y utopica una
forma de democracia parecida a la de la polis griega, se impone como tarea
prioritaria la busqueda de mecanismos apropiados para hacer posible una
participacion siempre mayor y en términos equitativos de los ciudadanos
en el juego politico y en la designacion de los representantes. El interés se
concentra en el establecimiento de sistemas de control eficaces para que
los representantes respeten el mandato de los electores, y en la fijacion de
reglas procedimentales claras y justas, que aseguren un “juego limpio” y
con iguales posibilidades para todos*. De aqui la importancia asignada a
las garantias constitucionales y al respeto de las normas procedimentales, y
el énfasis en las instancias de control, indispensables para el ejercicio con-
creto de la democracia. Por consiguiente, la reivindicacion de la soberania
popular acaba por significar la exigencia de que el poder esté en las manos
de mandatarios rigurosamente controlados, obligados a rendir cuentas de
sus actuaciones frente a quienes han depositado en ellos su confianza y les
han delegado sus derechos soberanos®.

Entre “las reglas del juego” que se han venido consolidando como una
condicion para el ejercicio de la democracia, Cerroni destaca las siguientes:
a) regla del consenso, de acuerdo con la cual se puede hacer todo, siempre y
cuando se obtenga el consenso del pueblo; b) regla de la competencia, que
establece como una condicién indispensable en la busqueda del consenso la
posibilidad real de que todas las opiniones puedan confrontarse libremente
entre si; c¢) regla de la alternacion, que le concede a la minoria el derecho
de criticar al partido mayoritario; d) regla del control, que establece como
un caracter peculiar del ejercicio del poder en un régimen democratico su
sometimiento a una serie de mecanismos e instancias de control; e) regla
de la legalidad, que le impone un dique al uso arbitrario del poder y a la
violencia*.

Por cierto, existen multiples formas de definir y jerarquizar estas reglas
del juego, de acuerdo con las innumerables definiciones y concepciones de
la democracia. De todas formas, creemos que ellas resumen el espiritu de la
democracia, las condiciones indispensables —si bien para algunos insuficien-
tes—, para que un régimen pueda ser considerado més o menos democratico.
No se puede hablar de democracia cuando se niega el derecho al voto a una
parte significativa de los ciudadanos mayores de edad, cuando éstos no son
libres de votar a conciencia entre partidos y opciones distintas, o cuando
no disponen de programas alternos, cuando no se respeta la voluntad de la
mayoria, o cuando se desconocen y aplastan las preferencias expresadas por
las minorias, o se les niega cualquier posibilidad de transformarse a su vez
en mayoria. No todos se conforman con estas normas minimas que regulan

149



ANGELO PAPACCHINI

las tomas de decisiones y los procedimientos especificos de un régimen de-
mocratico; sin embargo, incluso quienes reivindican una democracia “subs-
tancial” o “social”, dificilmente podrian renunciar a estas reglas, que si bien
puedan resultar insuficientes para la realizacion de determinados ideales
de democracia, libertad y solidaridad, han llegado a ser para el hombre de
Occidente una conditio sin qua non de cualquier ordenamiento juridico y de
cualquier clase de convivencia social.

LOS RETOS ACTUALES DE LA DEMOCRACIA. TENDENCIAS Y PERSPECTIVAS

Después de la segunda guerra mundial, con la caida del nazismo y del
fascismo, la democracia se ha impuesto y consolidado como un valor uni-
versalmente aceptado y reivindicado por individuos, grupos y pueblos muy
distintos para justificar o legitimar sus aspiraciones libertarias o sus deseos
de una mayor justicia social. Después de las graves violaciones de la de-
mocracia y de las regresiones totalitarias que han marcado la historia de
este siglo*, y que deberian servir de leccion para evitar visiones demasia-
do optimistas del futuro, parece consolidarse a nivel mundial la tendencia
a la amplicacion cuantitativa de los regimenes democraticos, al igual que
al enriquecimiento y ampliacién del sentido y alcance de la democracia.
Incluso en America Latina, cuya historia parecia condenada a un eterno
movimiento pendular entre populismo y regimenes militares, el proceso de
democratizacion y la consolidacion de instituciones democraticas se afianza
dia a dia, al tiempo que disminuyen los enemigos declarados de este sistema
de gobierno.

La democracia es un modelo en expansion, como lo prueba el nimero
siempre mayor de paises que se definen como Estados democratas, y la
ampliacion del nimero de ciudadanos habilitados para participar con su
voto en la arena politica. Junto con esta extension cuantitativa del sufragio,
la experiencia mas reciente muestra también el auge de formas novedosas
de participacion politica, que enriquecen el sentido y el alcance de la de-
mocracia. El sufragio es s6lo una entre muchas otras formas de expresar
preferencias e intereses, o de influir en las grandes decisiones que afectan
a la comunidad, y constituye el momento culminante de otras practicas y
modalidades en las que se materializa el deseo de participacion y la nece-
sidad de expresar intereses y aspiraciones. El recurso frecuente al referen-
dum, el fenémeno recurrente de demandas y reivindicaciones surgidas en
el seno de organismos e instituciones de la sociedad civil y formuladas por
parte de individuos, asociaciones, sindicatos, gremios o grupos de presion
por fuera de los canales tradicionales de la representacion y de los partidos

150



LA TRADICION DEMOCRATA

politicos, constituyen una prueba de este deseo creciente de ejercer un pa-
pel protagonico y activo en la esfera publica, que se expresa en multiples
y siempre nuevas formas de participacion. Hay que mencionar también la
proliferacion de programas de interés social organizados y administrados
por las comunidades locales de barrios y veredas, el papel desempefiado por
las organizaciones para la defensa de los derechos de la mujer, de los movi-
mientos indigenas, la exigencia generalizada de que las demandas puedan
surgir desde abajo, sin manipulacion, etcétera.

Junto con la ampliacion de la participacion, en las tltimas décadas se
ha venido enriqueciendo la nocion misma de democracia: con la nocién
de “ciudadania social” —elaborada por T. H. Marshall y acogida por mu-
chos otros autores— la idea de democracia ya no se agota en el sufragio y
en las reglas procedimentales, e incluye también las demandas ligadas con
los derechos econémicos y sociales. A juicio de Marshall, después de las
grandes batallas por la ciudadania civil y la politica, la historia de las ulti-
mas décadas se ha caracterizado por la insercion progresiva de los derechos
sociales en el area de la ciudadania. De aqui la necesidad de redefinir la de-
mocracia en términos de ciudadania social, con el fin de integrar en el ideal
democratico las consignas propias de la tradicion liberal, y sobre todo las
nuevas conquistas en cuanto a derechos sociales. El tedrico inglés propone
por consiguiente diferenciar tres aspectos de la ciudadania: la dimensioén
civil, ligada con el respeto de las libertades de palabra, pensamiento, de
posesion, etcétera; la dimension propiamente politica, relacionada con el
derecho de voto, la ampliacion del sufragio y en general con la posibilidad
real de participar en el ejercicio del poder; en fin la dimension social, que
incluye el derecho a un minimo de seguridad econémica y el acceso a los
productos de la civilizacion y al bienestar comtin*. En una direccion similar
apuntan las propuestas de quienes no se conforman con la “democracia for-
mal”, que conserva la desigualdad y por lo tanto resulta incapaz de asegurar
a todos las condiciones para el ejercicio real de la ciudadania, y reclaman
una “democracia substancial”, que incluye al mismo tiempo la tutela de los
derechos sociales y de un bienestar minimo para todos, asi como el derecho
a participar en la asignacién de recursos y en la gestion de la politica social.

Sin embargo, a pesar de esta tendencia generalizada a la ampliacion y
consolidacién de la democracia, existen también factores negativos que nos
obligan a descartar una vision demasiado optimista acerca de su futuro, y
parecen aumentar dia a dia las voces de quienes expresan su desencanto y
desilusion con este ideal clasico, desmentido a diario por la practica real
de la politica, por la corrupcidon siempre mayor, por la concentracion de un
poder desmedido en los partidos politicos, por el uso demagogico de las

151



ANGELO PAPACCHINI

reglas de la democracia. En el horizonte aparentemente despejado se divi-
san nubarrones amenazantes.

Para empezar, no todos aprecian como un hecho positivo la transforma-
cion de la democracia en una nocion hegemonica, compartida por todos.
En efecto, la transformacion de la democracia en el valor més apreciado y
de mayor aceptacion implica el serio peligro de que esta nocion pierda su
sentido originario, que tiende a diluirse cuando la teoria democratica llega
a ser “la jerga oficial” del mundo moderno: “democracia —escribe Cerroni—
es la consigna que en los siglos XIX y XX domina casi universalmente los
espiritus; pero precisamente por esto pierde, como toda consigna, su propio
significado”®. Las apelaciones a la democracia se reducen a menudo a una
expresion ritual obligada, que al igual de lo que sucede con las reiteradas
exhortaciones a la paz, nadie parece tomar demasiado en serio. En otras
palabras, su aceptacion generalizada parece correr paralela con la “evapo-
racién” de su sentido. Al mismo tiempo, surgen dificultades siempre mayo-
res para su realizacion. “Pedimos una democracia siempre mayor —escribe
Bobbio— en condiciones objetivas siempre mas desfavorables”. Son mu-
chos los fenomenos que parecen obstaculizar de manera creciente el respeto
de las reglas y del espiritu de la democracia: el aumento de la poblacion, la
concentracion de funciones y de poder en manos del Estado, el crecimiento
en tamano y complejidad de las organizaciones e instituciones, la extension
de la esfera de influencia del aparato burocratico, etcétera®®. Al mismo tiem-
po, el desarrollo cientifico y tecnologico tan caracteristico de las sociedades
industrializadas de Occidente hace que “aumenten dia a dia los problemas
que requieren de soluciones técnicas, que no se pueden confiar a las perso-
nas no competentes”, lo que fomenta la tendencia a la tecnocracia. Dentro
de estas “paradojas de la democracia”, Bobbio incluye también los efectos
perjudiciales de la masificacion, el conformismo generalizado, que contras-
ta con uno de los presupuestos o condicidon de posibilidad de la democracia,
que “presupone ¢l libre y pleno desarrollo de las facultades humanas™'.

El aumento del consenso acerca del valor de la democracia parece ir
acompafiado de cierto desencanto por los resultados practicos de los regi-
menes democraticos: es mucha la distancia entre el ideal y la realidad, es
grande el contraste entre la promesas de liberacion y la reduccion siempre
mayor para el individuo del margen real de su independencia y autonomia,
y resulta dificil conciliar la exaltacion de la voluntad libre del ciudadano y
la manipulacion creciente de la opinion por parte de los medios de comu-
nicacion al servicio de los centros de poder. Confiados en las promesas de
los protagonistas del juego politico, los individuos se habian hecho quizas
demasiadas ilusiones acerca de la democracia; y el incumplimiento de las

152



LA TRADICION DEMOCRATA

expectativas produce inevitablemente desasosiego y frustracion. La discre-
pancia entre las promesas y la realidad produce la indignacion de quien se
siente defraudado y engafiado. Entre la “promesas no mantenidas”, Bobbio
incluye la posibilidad de autodeterminacion popular —impedida por el in-
cremento de los aparatos burocraticos—, la autonomia de la persona —ame-
nazada por la industria cultural y la manipulacion de los mass media—>2, la
igualdad en sentido no formal, la transparencia de los procesos de tomas
de decision.

Otros autores insisten en los limites de la “ciudadania”, que acaba por
propiciar nuevas formas de discriminacion entre los que participan en tér-
minos de igualdad de los beneficios sociales y de la proteccion del Estado,
y los excluidos, los parias, aquellos que son percibidos por los “ciudadanos”
como una amenaza para su estabilidad laboral, para la posibilidad de gozar
de sus derechos sociales y de su nivel de bienestar. La logica de la ciudada-
nia acaba por instaurar asi, como bien lo destaca Dahrendorf, una nueva for-
ma de discriminacion frente al extranjero, frente al “otro”, frente a quien no
tiene acceso y tiene que seguir marginado de la ciudadania politica y social.

a. Los enemigos declarados de la democracia

En el coro de voces que expresan desencanto o reservas frente a la de-
mocracia, se destacan las de quienes cuestionan de manera directa y radical
su viabilidad, o que ponen en entredicho la justificacion de un derecho de
todos los ciudadanos a participar con su voluntad libre en la tarea legislativa
o en la determinacion de la politica general del Estado. Conviene mencionar
ante todo la posicion de los denominados tedricos de la escuela “elitista”,
quienes consideran el ideal democratico una mera ilusion, desmentida cons-
tantemente por el analisis objetivo y desprevenido de la realidad social, que
indica de manera incuestionable la concentrancion del poder en las manos de
unos pocos; a pesar del credo democratico, el poder se conserva en las manos
de una minoria, de una ¢lite que lucha con todos los medios para conservar
y disfrazar este poder®. A jucio de autores como Mosca y Michels, quienes
publicaron sus obras en las primeras décadas de este siglo, la mayoria de la
gente tiene un interés muy limitado por los problemas generales y su apatia
constituye el mejor aliado para los grupos organizados que luchan por el
poder**. Estas minorias logran asi imponer sus intereses y su voluntad, que
tratan de hacer pasar por la expresion y encarnacion de la voluntad del “pue-
blo”, de la “voluntad general”, de la “clase obrera”, etc. Por consiguiente,
la soberania popular se reduce a un mito o una mera féormula politica sin
sustento en la realidad, puesto que el poder se concentra siempre en pocas
manos, en la élite de politicos profesionales y de los grupos organizados.

153



ANGELO PAPACCHINI

Cualquier forma de gobierno, democracia incluida, es siempre el gobierno
de una minoria que guia a los demas.

A las criticas centradas en la imposibilidad practica de realizar el ideal
del gobierno “del pueblo para el pueblo”, se afiaden las de quienes ponen
en tela juicio la existencia de un presunto derecho de todos los ciudadanos
a participar, en igualdad de condiciones, en el manejo de la cosa publica.
Este presunto derecho, carente de cualquier justificacion racional o razona-
ble, constituiria en realidad una pretension peligrosa, que pone en peligro
la estabilidad y el funcionamiento apropiado del sistema social. De acuerdo
con este enfoque, el ideal democratico es intrinsecamente irracional, puesto
que desconoce un axioma basico expresado ya por Platon: tienen que man-
dar quienes poseen la virtud, la disposisicion y los talentos indispensables
para el arte de gobernar. Para el filosofo griego, confiar la direccion de los
destinos de la ciudad a una persona sin esas dotes, resultaria tan aventurado,
irresponsable y peligroso como confiar por turno a los pasajeros de un barco
la direccion de la embarcacion. Para los defensores actuales de la tecnocra-
cia, estos argumentos de Platon en contra de la democracia tendrian un peso
todavia mayor y resultarian mas convincentes en una sociedad compleja y
articulada como la nuestra, en la que resultaria de verdad un acto de irres-
ponsabilidad sacrificar la competencia al mito de la democracia. Indepen-
dientemente del hecho de que resulte viable o no, el ideal democratico es
cuestionado por su carencia de fundamento y por su caracter irracional. Por
consiguiente, los que defienden la tecnocracia-transfiguracion moderna del
mito del rey-filosofo o de la sofocracia®,exigen competencias técnicas para
el manejo de la cosa publica y tienden a considerar como un mito peligroso
en extremo la pretension de las masas incultas de participar en una tarea
que no es de su competencia y para la cual no pueden reivindicar derecho
alguno’. Solo los expertos y los que de verdad saben estarian autorizados
a reivindicar un derecho a participar en la obra legislativa o a desempenar
funciones de gobierno.

b. Visiones mas “realistas” de la politica

En un plano distinto se ubican los autores que cuestionan un ideal especi-
fico de democracia y que proponen como una alternativa al ideal clasico una
forma mas realista de concebirla y ejercerla. Nos referimos en especial a la
teoria de Schumpeter, quien somete a una critica demoledora las nociones
de bien comun y de voluntad general —los principios basicos del ideal clasi-
co de democracia— y propone una definicion de democracia mas cercana a
la experiencia cotidiana de la praxis politica.

154



LA TRADICION DEMOCRATA

El autor empieza por analizar la definicion clésica de la democracia, con-
cebida como “el acuerdo institucional para la toma de decisiones politicas
que logra el bien comun, haciendo que el pueblo mismo decida las cues-
tiones mediante la eleccion de individuos que deben reunirse para ejecutar
su voluntad””’. Schumpeter denuncia ante todo la ambigiiedad de la nocion
de bien comun y la dificultad de determinar lo que significa el bien o el
interés comun para sujetos con intereses y prioridades distintas. De hecho,
el bien comun significa cosas distintas para sujetos diferentes, por lo que
un supuesto interés general s6lo podria imponerse con la manipulacion o
con la fuerza®. En términos igualmente criticos, el autor analiza la nocion
concomitante de “voluntad general”, utilizada con frecuencia para legitimar
el interés especifico de un grupo o clase social®, al igual que el otro pilar
basico de la teoria clasica de la democracia: la libertad y autonomia del
ciudadano. A juicio de Schumpeter, esta creencia en la libertad individual
resulta cuestionada o desmentida por los innumerables ejemplos de mani-
pulacion ideoldgica, de construccion artificial del consenso, de opciones
politicas claramente irracionales, que violan los derechos y los intereses de
los electores®. La confianza en la actitud critica, en la capacidad de infe-
rencia légica y en general en un uso apropiado y responsable de la razon,
compartida por los clasicos del pensamiento politico, seria en realidad una
falsa creencia y un mito, que desconoce la realidad efectiva del sujeto de la
decision politica, el caracter arbitrario de sus decisiones y la influencia en
ellas de factores irracionales. En opinion del economista austriaco, es nece-
sario describir al sujeto de la decision politica tal como es, y no como nos
gustaria que fuese. Esto significa aceptar la realidad de unos ciudadanos con
débil sentido de responsabilidad, ignorantes, con una limitada capacidad
de juicio y con pocas defensas frente a la propaganda, a la influncia de los
medios y de los grupos de poder.

A esta doctrina desmentida a diario por la realidad, que ha logrado sin
embargo sobrevivir en el corazon del pueblo y en el lenguaje oficial de los
gobiernos, Schumpeter contrapone otra teoria “mas verdadera”, que con-
serva al mismo tiempo “mucho de lo que los defensores del método de-
mocratico entienden realmente por este término™®'. Esta nueva concepcion
asume como punto de partida el supuesto realista de que electores y re-
presentantes, es decir los actores del juego politico, actlian exclusivamente
bajo el impulso de intereses egoistas. De acuerdo con este enfoque realista,
“el método democratico es el acuerdo institucional para la toma de decisio-
nes politicas donde los individuos adquieren el poder de decision mediante
una lucha competitiva por el voto del pueblo”®?. De acuerdo con esta defini-
cion, se opera un desplazamiento en cuanto a los sujetos prioritarios de las

155



ANGELO PAPACCHINI

decisiones politicas, que ya no son los ciudadanos o el pueblo, sino los
politicos profesionales; al tiempo que la praxis politica se reduce a la com-
peticion libre entre quienes aspiran a ejercer cargos publicos para obtener
el mandato y la confianza de los ciudadanos. La democracia viene a signifi-
car simplemente un gobierno en el que los hombres dedicados a la politica
puedan competir libremente para conseguir el poder; y el derecho a la par-
ticipacion se traduce en la posibilidad para los politicos de competir para
conseguir los votos del electorado, una “mercancia” muy preciada en una
sociedad de mercado en la que el voto de confianza de los electores se inter-
cambia con la proteccion y asistencia por parte de los elegidos®.

Por cierto, este modelo corresponde mucho mas a la practica politica tal
como la experimentamos un dia tras otro. Sin embargo, la reduccion pura
y simple de la democracia a la descripcion de como compiten de verdad
los politicos en la arena politica, incluyendo formas de competencia “in-
justas” o “fraudulentas”®, implica también la renuncia a cualquier criterio
o parametro ideal que nos permita juzgar o cuestionar algunas formas par-
ticularmnete desleales de competencia. Schumpeter parte de la realidad de
la practica politica, en la que encuentra una lucha a muerte por el poder,
intrigas, sujetos astutos que manipulan y sujetos poco racionales que se
dejan facilmente seducir con las mentiras del bien comtn; y ante la imposi-
bilidad de poder modificarla, opta por reformular la teoria, para que resulte
adecuada a la realidad.

Anuestro juicio, existe una alternativa intermedia y viable entre la procla-
macion en abstracto de un ideal de democracia y la reduccion de la democra-
cia al simple reflejo de la préctica politica: se trata de poder definir este ideal
en términos tales que no parezca una empresa desmedida e inalcanzable,
pero que al mismo tiempo ofrezca unos criterios y pautas para confrontar
un sistema politico con otro, para cuestionar practicas claramente contrarias
a nuestros ideales de libertad, etc. Con el realismo de Schumpeter queda en
entredicho la posibilidad de pensar la democracia como un ideal politico,
como una aspiracion que orienta la accion humana y que despierta energias
y pasiones. Una vez reducida la democracia a este cuadro nada atractivo, en
el que el ciudadano —simple “consumidor politico”— se encuentra al arbitrio
de fuerzas y mecanismos que no alcanza a controlar, puesto que carece de
conocimientos politicos apropiados y resulta por lo general irresposable,
emotivo o incapaz de volicion, surge inevitablemente la pregunta acerca de
la conveniencia de un régimen politico de esa naturaleza. Si la democracia
no es mas que esto —anota Zolo— “es razonable preguntarnos cuales pueden
ser las razones que deberian hacer preferible este tipo de democracia frente
a sus alternativas ‘no-democraticas’”’®.

156



LA TRADICION DEMOCRATA

¢. Concepcion instrumental de la democracia

Merece por ultimo un breve comentario la reduccidon de la democracia a
un simple instrumento o procedimiento para la toma de decisiones. Autores
como Popper y Hayek consideran equivocado transformar la democracia
en un fin en si y destacan en cambio su status de simple medio o instru-
mento para el logro de bienes que consideramos en si valiosos. El mismo
Bobbio concibe la democracia ante todo como una técnica de convivencia
para resolver los conflictos sociales sin recurrir a la violencia, como una
herramienta eficaz para la resolucion pacifica de los conflictos entre los ac-
tores sociales. “Si la democracia es un medio antes que un fin —escribe Ha-
yek— sus limites tienen que ser determinados a la luz del propoésito para el
que queremos que sirva”®. Y menciona tres posibles formas de justificar la
legitimidad y pertinencia de recurrir a esta herramienta: “la democracia es
el unico medio para un intercambio pacifico hasta el momento descubierto
por el ser humano”, constituye “una importante salvaguardia de la libertad”
y, sobre todo, es el medio mas eficaz para educar a la mayoria.

Estos autores se oponen también a los intentos de quienes inflan de ma-
nera desmedida la nocion de democracia, que acaba por englobar todo lo
bueno, todos los valores y todos los derechos. Lo que para muchos podria
aparecer como una ganancia, para estos criticos constituye en realidad un
perjuicio, puesto que la extension del concepto de democracia corre parale-
la con su pérdida gradual de sentido. Es lo que ocurre con la idea de “ciuda-
dania social”, una nocién que pretende abarcar la totalidad de los derechos
humanos: al integrar en un tinico concepto demandas de bienestar y exigen-
cias de libertad, se corre el riesgo de descuidar el contenido peculiar y espe-
cifico de la democracia, y se pasan por alto eventuales incompatibilidades
entre demandas sociales, demandas de libertad y derechos de democracia.
En muchos casos la extension de los derechos sociales acaba por afectar la
autonomia del mercado y la misma esfera privada de los ciudadanos, puesto
que una distribucién de los recursos y de las riquezas orientada segun cri-
terios de ciudadania social implica una fuerte intervencion de planificacion
por parte del Estado. De aqui la tendencia a delimitar el alcance de 1a nocion
de democracia y de los derechos correspondientes, y la insistencia en que es
conveniente reducir la democracia a los elementos minimos de la garantia
juridica de las libertades civiles, pluralidad de partidos, periodicidad de las
elecciones, alternacion de la mayoria y de la oposicion, etc.

A nuestro juicio, el inconveniente mas serio de esta reduccion de la de-
mocracia a una herramienta eficaz para el control de la violencia, para di-
rimir conflictos por medios pacificos y para sustentar las decisiones sobre
el consenso de los directamente interesados, descuida y pasa por alto un

157



ANGELO PAPACCHINI

aspecto esencial: el valor en si que representa la participacion politica, in-
dependientemente de los efectos en cuanto a incremento del bienestar so-
cial y de la seguridad, la mayor o menor contribucioén a la salvaguardia
de las libertades individuales, la contribucion al funcionamiento armonico
del sistema social y a la prevencion de tensiones y conflictos. Al reducir la
democracia a mero instrumento se olvida que el ejercicio de la democracia
posee un valor intrinseco, independientemente de los efectos benéficos que
pueda eventualmente significar para las demas clases de derechos y liber-
tades. En caso de aceptar una justificacion instrumental de la democracia,
podriamos encontrar argumentos solidos para demostrar una conexion o co-
rrelacion entre consolidacion de la democracia, incremento de las libertades
personales de conciencia, pensamiento y expresion, o con el incremento del
bienestar global de la poblacion. Sin embargo, nos encontrariamos algo des-
armados y sin respuestas plausibles frente a quien nos obligara a reconocer
que en algunos casos un régimen despotico logra efectos muy superiores en
cuanto a incremento del bienestar y de la riqueza, o frente a quien intentase
demostrar con base en la historia de los dos itimos siglos que el régimen
democratico ha representado a menudo un peligro para las libertades mas
propias de la tradicion liberal. Por esta razon, en lugar de intentar justificar
la democracia con base en sus aportes para la consolidacion de las liber-
tades individuales o para la ciudadania social, consideramos conveniente
insistir en el hecho de que la democracia se justifica y legitima en cuanto
expresion de libertad, de una forma especifica de ser libre que se identifica
con el ejercicio de la autonomia politica, con el deseo legitimo de ser parte
activa de la vida politica y de influir de manera directa o indirecta en las
grandes decisiones acerca de la politica social, la delimitacion y defensa de
las libertades basicas.

El ejercicio de la democracia constituye el despliegue de una clase es-
pecifica de libertad y se justifica en Gltimas en una base moral, ligada con
una faceta de la dignidad humana: la aspiracion del individuo a ser algo
mas que una rueda pasiva en el gran engranaje del aparato estatal, el deseo
de participar e influir en aquellas decisiones que afectan de manera directa
o indirecta el goce de sus libertades personales o el incremento de su nivel
de bienestar. Al relacionar la democracia con la dignidad humana, el ejerci-
cio de los derechos politicos se puede justificar con base en esa aspiracion
muy arraigada en el sujeto de la modernidad, quien exige que su voluntad
como actor politico sea tomada en serio y reciba un reconocimiento ana-
logo al que reivindica para sus opciones €ticas, econdmicas, religiosas o
estéticas en su vida privada. Por consiguiente, nos resulta extrafia y algo
incomprensible la afirmacion de Hoffe en el sentido de que “la democracia

158



LA TRADICION DEMOCRATA

por si sola no es ni una condicidén necesaria, ni una condicion suficiente de
la introduccion y el resguardo de los derechos humanos™’. El ejercicio de
la democracia constituye por si mismo la realizacion de una clase especifica
de derechos, sustentados a su vez en una dimension especifica de la liber-
tad y de la dignidad: la mayoria de edad y la autonomia politica. En este
sentido compartimos la idea de una justificacion en ultima instancia moral
de la democracia, fundada y legitimada en la idea de dignidad humana, el
principio moral que sustenta las diferentes clases de derechos®. Mas que un
simple medio, el ejercicio de la democracia pertenece al orden de los fines
y resulta moralmente valioso en la medida en que integra valores como la
igualdad substancial, la solidaridad civica y el primado de la ética civil. Por
consiguiente, compartimos con Cerroni la idea de que la democracia cons-
tituye un sistema particularmente eficaz para enfrentar los problemas y para
resolverlos “contando las cabezas sin romperlas”®, con tal de que se afiada
que la justificacion primordial de la democracia reside en la dignidad poli-
tica reivindicada por cada uno de los componentes del cuerpo social, en el
“reconocimiento de un interés de todos los individuos a representarse como
individuos en la construccion del interés general y de la voluntad politica
comun”’,

Notas

' L. Ferry, Op. cit., p. 169.

“Los derechos de participacion —continia Ferry— al tiempo que presuponen el respeto de los
derechos-libertades, aseguran por medio de su simple ejercicio la realizacion gradual de aquello
que los socialistas consideran como derechos de crédito” /bid., p. 170. “En la nocion de derechos-
participacion —prosigue el autor— se encuentra el principio de una solucion posible de la antinomia
entre derechos-libertades y derechos de crédito, antinomia que sigue oponiendo a las tradiciones
liberales y socialistas”. Ibid.,p. 171.

3 G. W.F. Hegel, Friihe Schriften, Werke in zwanzig Béinden I, Suhrkamp, Frankfurt, 1971, pp. 204-
205. “La idea de su patria, de su Estado —escribe también era la realidad invisible y superior, por
la cual trabajaba y que lo movia al esfuerzo; ella era para €l el fin Gltimo del mundo o el fin ultimo
de sumundo [...]. Delante de esta idea su individualidad se esfumaba”. Ibid., p 205.

En su articulo Economia politica, Rousseau reconoce en el patriotismo la fuente de las virtudes
mas nobles y lo define como “un sentimiento dulce y vivo, que una la fuerza del amor propio con
la plena belleza de la virtud, y le confiere a esta Glltima un vigor que, sin desfigurarla, hace de ella
la mas herodica de las pasiones”. Citamos de 1. Fetscher, La filosofia politica di Rousseau, Feltri-
nelli, Milano, 1972, p. 68.

“La ciudadania debia sustituir a la fe religiosa y a la fidelidad familiar como razén fundamental del
comportamiento virtuoso”. M. Walzer, “Citizenship”, Democrazia e diritto, N° 2-3, 1988, p. 44. El
autor aclara también que este pathos patridtico, que exige el sacrificio de los valores burgueses, no

159



ANGELO PAPACCHINI

10

se conserva tan facilmente y que en la actualidad “resulta improbable que la ciudadania constituya
la identidad primaria o la pasion devoradora de hombres y mujeres que viven en sociedades com-
plejas y altamente diferenciadas, en las que la politica compite en la conquista del tiempo y de la
atencion de los ciudadanos con la clase, la etnia, la religion y la familia, y en las que estos ultimos
elementos no unen a la gente y al contrario los separan y los dividen”. /bid., p. 52.

Du contrat social, Garnier-Flammarion, Paris, 1966, p. 148.

Ibid., p. 54.

Ibid., p. 51.

A juicio de Hinsley, Rousseau se apropi6 de todos los elementos de la exposicion de Hobbes, pero
sin derivar de ellos la soberania exclusiva y omnipotente del gobierno, sino la soberania popular.
Al igual que Hobbes Rousseau insistio en la autoridad unitaria del Estado, reivindico el alcance
ilimitado de la soberania del Estado y sustituy6 la idea de un contrato libre entre sociedad y go-
bernante por la exigencia de una sumision total e incondicionada de cada individuo, con todos
sus derechos, al poder del Estado. “Pero a diferencia de Hobbes, equiparé el Estado con el cuerpo
politico popular que se formaba por medio del contrato social entre los individuos asociados y
que reducia al gobierno, o a la gobernacidn, a una mera comision”. F. H. Hinsley, E/ concepto de
soberania, Nueva coleccion Labor, Barcelona, 1972, p. 133.

“Originariamente y durante mucho tiempo —aclara Hinsley— el término soberania expresé la idea
de que hay una autoridad final y absoluta en la comunidad politica”. Ibid., p. 9. Se utilizaba esta
expresion para sostener la presencia de una autoridad politica final y absoluta dentro de la comu-
nidad politica. Tal es el caso de la expresion de Hobbes: “Sine summo imperio non esse civitatem,
sed anarchiam”. T. Hobbes, Del ciudadano, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 1966,
p. 187.

Los miembros de gobierno, sostiene Rousseau, “son simples oficiales del soberano y ejercen en su
nombre el poder del que ¢l los ha hecho depositarios, y que ¢l puede limitar, modificar y retomar
cuando le gusta, siendo la alienacion de un tal derecho incompatible con la naturaleza del cuerpo
social, y contrario al fin de la asociacion”. Du contrat social, ed. cit., p. 98.

1bid.p. 132.

Si bien “el poder legislativo pertenece al pueblo y no puede pertenecer sino a ¢él, es facil ver al
contrario [...] que el poder ejecutivo no puede pertenecer a la generalidad como legisladora o
soberana”. (/bid., p. 98). Rousseau afiade que “si el soberano quiere gobernar, o si el magistrado
quiere dar leyes, o si los sujetos se rehtisan a obedecer, el desorden sucede a la regla, la fuerza y la
voluntad no actian mas de comtin acuerdo, en armonia, y el Estado cae entonces en el despotismo
o en la anarquia”. Ibid., p. 99.

1bid., p. 105.

“Al tomar el término en su acepcion rigurosa —sostiene Rousseau— no ha existido nunca una ver-
dadera democracia, o no existird nunca. Es contra el orden natural que el gran nimero gobierne y
que el pequeiio sea gobernado. No se puede imaginar que el pueblo quede constantemente reunido
para atender a los asuntos publicos”. Ibid., p. 107. Ademas, “siendo el principe y el soberano la
misma persona, no forman, por decirlo asi, sino un gobierno sin gobierno. No es bueno que quien
hace las leyes las ejecute, ni que el cuerpo del pueblo aleje su atencion de consideraciones gene-
rales para dedicarla a objetos particulares. Nada es mas peligroso que la influencia de los intereses
privados en los asuntos publicos” [...] Ibid., p. 107.

1. Fetscher, Op. cit., p. 221. A juicio de Fetscher, el primer tedrico de la moderna democracia de
masa habria sido Tocqueville.

Los primeros quedaban excluidos del derecho de voto y sus derechos se reducian a la proteccion
de su persona y bienes; en cambio los ciudadanos activos gozaban del derecho de sufragio. Para

160



LA TRADICION DEMOCRATA

quedar incluido en esta categoria habia que contar con un domicilio fijo, no ser criado y pagar
un impuesto equivalente a tres dias de trabajo. Por lo demads la “actividad” de los ciudadanos
activos se limitaba a la eleccion de electores de segundo grado, entre las personas que pagaban
un impuesto de diez dias de trabajo (no alcanzaban la cifra de 50.000), quienes a su vez elegian
en las asambleas electorales a los diputados, escogidos entre los propietarios de bienes raices que
pagaran de impuesto un marco de plata. De acuerdo con esta ley, era evidente que los ciudadanos
verdaderos, en el pleno sentido de la palabra, eran los propietarios, “los auténticos accionistas de
la gran empresa social”. Cfr. M. Vovelle, La caida de la Monarquia 1787-1792, Ariel, Barcelona-
Caracas-México, 1979, p. 194.

M. Robespierre, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma,1984, p. 28.

De acuerdo con el articulos 25 de la nueva declaracion, “la soberania reside en el pueblo; y es una,
indivisible, imprescriptible e inalienable”. Atribuir la soberania al pueblo, mas que a la Nacion,
significaba reconocer la voluntad de los ciudadanos de carne y hueso como la raiz y la fuente
ultima y legitima del poder.

En estos términos habia interpretado y redefinido Sieyés la nocién de voluntad general: “la ley no
puede ser sino la expresion de la voluntad general. En un gran pueblo, ella debe ser la obra de un
cuerpo de representantes escogidos por un tiempo corto, de forma mediata o inmediata por todos
los ciudadanos que tienen interés y aptitudes para la cosa publica”. Citado de M. Gauchet, La
Révolution des droits de I'homme, Gallimard, Paris, 1989, p. 140.

Las clases sociales en la Revolucion Francesa, ed. cit., p. 96.

“Pueblo! —proclamaba Leclerc en L ami du peuple—: Recuerda sobre todo que un pueblo represen-
tado no es libre, y no utilices demasiado este epiteto de representante [...]; la voluntad no puede
ser representada. Los que tu elegiste sdlo pueden legislar con base en tu ley; los actos de gobierno
no son sino los efectos de aquellas leyes que son tu voluntad; tus magistrados no son sino tus
mandatarios...”. Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet, ed. cit., p. 204.

“En los grandes paises liberales, desarrollados —escribe Cerroni— el sufragio universal es una con-
quista lenta, dificil y que se enfrenta con muchos enemigos [...] El primer Estado que proclama el
sufragio universal se encuentra al margen del mundo occidental: Nueva Zelandia, en 1893, segui-
da por Australia (1902), Finlandia (1906), Noruega (1913), Dinamarca (1915) y la Urss (1917).
Sorprendentemente las patrias electivas del liberalismo tedrico no figuran en este primer elenco
y llegan después: Inglaterra en 1818, Usa en 1920, Suecia en 1921, Francia e Italia en 1945”. U.
Cerroni, Regole e valori nella democrazia, Editori Riuniti, Roma, 1989, p. 105.

“El ideal de la mejor forma de gobierno —escribe el filésofo inglés— es la que inviste de la sobe-
rania a la masa reunida de la comunidad, teniendo cada ciudadano no s6lo voz en el ejercicio del
poder, sino, de tiempo en tiempo, intervencion real por el desempeiio de alguna funcion local o
general”. Del gobierno representativo, ed. Tecnos, Madrid, 1965, pp. 180-181. Mas adelante afia-
de: “El tnico gobierno que satisface por completo todas la exigencias del estado social es aquel
en el cual tiene participacion el pueblo entero; que toda participacion, aun en las mas humides de
las funciones publicas, es 1til; que, por tanto, debe procurarse que la participacion en todo sea tan
grande como lo permita el grado de cultura de la comunidad; y que, finalmente, no puede exigirse
menos que la admisién de todos a una parte de la soberania. Pero puesto que en toda comunidad
que exceda los limites de una pequefia poblacion nadie puede participar personalmente sino de
una porcion muy pequefia de los asuntos publicos, el tipo ideal de gobierno perfecto es el gobierno
representativo”. /bid., p. 199.

Mill anota que el ejercicio de los derechos politicos es provechoso para la ilustracion y la cultura
de los obreros y trabajadores manuales, puesto que “mediante la discusion politica, el trabajador
manual, cuya ocupacion es una rutina, cuya vida no lo pone en contacto con variedad alguna de

161



ANGELO PAPACCHINI

26

27

28

29

30

40

41

42

impresiones, de circustancias o de ideas, comprende cémo la influencia de las causas remotas y
de acontecimientos cumplidos en otra parte obra inmediata y sensiblemente sobre sus intereses
personales y actuales”. Ibid., p. 248. Independientemente de estas consideraciones de caracter
pragmatico, el autor sostiene que “es una injusticia personal rehusar a alguien, a menos que no sea
para impedir grandes males, el privilegio elemental de dar su voto (y un voto que debe ser tenido
en algo) en la decision de asuntos en que esta tan interesado como los demas [...]. En una nacién
adulta y civilizada no deberia haber parias, hombres heridos de incapacidad, a no ser por sus pro-
pias faltas. Todo hombre se degrada, sépalo o no, cuando otros, sin consultarle, ejercen un poder
ilimitado sobre su propio destino [...]. Por esa razon no es satisfactoria ninguna combinacion del
sufragio que excluya en absoluto a una persona o clase, o si el derecho electoral no es accesible a
todas las personas adultas que deseen obtenerlo”. /bid.,p. 249.

Ibid., p. 248.

1bid., p. 250.

1bid., p. 257.

1bid., p. 258. Mill confia, de manera algo optimista, que “antes de la proxima generacion el acci-
dente del sexo, lo mismo que el del color de la piel, no sera motivo suficiente para despojar a un
ser humano de la seguridad comun y de los justos privilegios del ciudadano”. /bid., p. 261.
Puesto que la democracia parece imponerse como una fuerza inarrestable, “querer detenerla seria
como luchar contra el mismo Dios”. A. De Tocqueville, La democracia en América I, (1835),
Alianza Editorial, Madrid, 1980, p. 13.

1bid., p. 186.

Ibid.

Ibid., p. 208.

Ibid., p. 239.

“El amo ya no dice: ‘o pensais como yo, o moriréis’; sino que dice: ‘sois libres de no pensar como
yo; vuestra vida, vuestros bienes, todo lo conservaréis; pero desde hoy, sois un extrafio entre
nosotros. Conservaréis vuestros privilegios de ciudadanos pero no os serviran para nada, pues si
pretendéis el voto de vuestros conciudadanos, éstos no os lo concederan [...]. Seguiréis viviendo
entre los hombres, pero perderéis vuestros derechos de humanidad”. /bid., p. 241.

A. de Tocqueville, La democracia en América - 2 (1840), Alianza Editorial, Madrid, 1980, p. 266.
Ibid., p. 269.

Ibid.

“Recorro con la mirada esa inmensa muchedumbre compuesta de seres iguales, en la que nada
se eleva ni se rebaja. El espectaculo de semejante uniformidad universal hiela mi sangre y me
entristece, y casi estoy por echar de menos a la sociedad desaparecida”. /bid., p. 278.

A. de Tocqueville, La democracia en América 1, ed. cit., p. 231.

Ibid., pp. 222-223.

Bobbio pone de relieve el doble sentido del término representacion, que designa tanto “reflejar
la realidad de la nacion”, como actuar en lugar de los representados para defender sus intereses:
“se afirma que el Parlamento representa al pais tanto en el sentido de que sus miembros actuan en
nombre y por cuenta de los electores, como en el sentido de que lo reproduce, lo refleja, lo confi-
gura (es frecuente la metafora del Parlamento como ‘espejo’ del pais)”. “Rappresentaza e interes-
si”, in Rappresentaza e democrazia, Laterza, Bari, 1988, p. 8. Por consiguiente “en la expresion
‘democracia representativa’ el adjetivo ha adquirido ya de forma estable los dos sentidos: una
democracia es representativa en el doble sentido de contar con un 6rgano en el que las decisiones
colectivas son tomadas por los representantes y de reflejar por medio de estos representantes los
diversos grupos de opinion o de intereses que se forman en la sociedad”. Ibid., p. 8.

162



LA TRADICION DEMOCRATA

43

44

45

46

47

48

“Ella consiste esencialmente en la voluntad general —afirma Rousseau— y la voluntad general no
se representa; ella es la misma u otra, no hay una tercera alternativa. Por lo tanto los diputados
del pueblo no son ni pueden ser sus representantes; son simplemente sus ‘commissaires’; ellos no
pueden decidir nada de manera definitiva. Toda ley que el pueblo no haya ratificado es nula; no es
una ley”. Du contrat social, ed. cit., p. 134.

“La democracia —leemos en la Nueva enciclopedia Garzanti del derecho y de la economia— es
el procedimiento, o conjunto de procedimientos, que regulan la participacion de los ciudadanos
en el poder estatal y permiten que el mayor nimero de los mismos influyan de manera directa o
indirecta sobre las decisiones de interés publico y controlen su realizacion, hasta el limite maximo
del poder de todos sobre todo lo que tiene que ver con el bien publico”. La nuova enciclopedia del
diritto e dell’economia, Garzanti, Milano, 1989, p. 440.

“Gobierno representativo —sostiene Mill— significa que la nacioén, o al menos una porciéon nu-
merosa de ella, ejerza por medio de diputados que nombra periddicamente, el poder supremo de
inspeccion e intervencion”. Del gobierno representativo, ed. cit., p. 200. “La verdadera mision de
una Asamblea representaiva —observa el autor— no es gobernar, porque es radicalmente impropia
para ello, sino vigilar e intervenir al Gobierno”. /bid., p. 211. “El gran problema rousseauniano
de la relacion entre voluntad de todos y voluntad general —anota por su parte U. Cerroni— ya no
se agota en la abstracta y moralista relacion entre intereses particulares e interés general, mediada
por la virtud del legislador, y se transforma en una compleja construccion técnicamente articulada
por las instituciones del nombramiento y del mandato, de la delegacion y del programa”. Regole
e valori nella democrazia, ed. cit., p. 50.

U. Cerroni, Op. cit., p. 191.

En la primera parte del siglo xx la humanidad civilizada ha tenido que enfrentar la negacién
mas radical y descarada de los principios de la democracia y de los derechos humanos, llevada a
cabo por regimenes totalitarios y sustentada en el renacimiento de viejos mitos tribales y raciales.
Hemos asistido también a la extrafia paradoja de que la lucha por la liberacion humana acab6 por
justificar, en nombre de una emancipacion mas elevada y verdadera, la violacion de los derechos
y libertades mas sagrados del ser humano.

Por elemento social de la ciudadania —escribe Marshall- “entiendo una gama de derechos que van
desde el derecho a un minimo de seguridad y bienestar econdmico, hasta el derecho de participar
de lleno en el patrimonio social y a llevar un nivel de vida acorde con los parametros culturales
imperantes en una sociedad. Las instituciones mas estrechamente relacionadas con esta tercera
dimension de la ciudadania son el sistema educativo y los servicios sociales”. T. H. Marshall,
“Citizenship and Social Class”, ed. cit., pp. 249-250.

U. Cerroni, “Esencia y valor de la democracia”, en La libertad de los modernos, ed. Martinez
Roca, Barcelona, 1972, p. 182. Otros, como L. Morlino, denuncian la transformacion de la demo-
cracia en una palabra magica, utilizada como un talisman para resolver cualquier clase de proble-
mas: democracia es “un simbolo, una palabra magica alrededor de la cual es posible congregar el
mayor grado posible de consenso”. Leonardo Morlino, “Democrazie”, Manuale di scienza della
politica, a cura di Gianfranco Pasquino, Il Mulino, Bologna, 1986, p. 83. Por su parte Ricardo
Maliandi anota que “los politicos tedricos (politdlogos y filésofos de la politica) aluden constan-
temente —o, al menos, con especial frecuencia— a la ‘ambigiiedad’ o ‘multivocidad’ de la palabra
‘democracia’. Los politicos practicos, en cambio, la usan a diario con total desembarazo, como si
todo el mundo supiera realmente a qué se refieren y como si se tratara de un concepto de meridia-
na claridad. Las razones de esta diferencia son probablemente de orden estratégico: el prestigio al-
canzado por la democracia es suficiente como para justificar que se la enarbole a modo de bandera
politica propia. La postura democratica se ha convertido en el requisito minimo indispensable que

163



ANGELO PAPACCHINI

50

aspira a conquistar espacios de poder”. R. Maliandi, “Hacia un concepto integral de democracia”,
en Etica comunicativa vy democracia, Editorial Critica, Barcelona, 1991, p. 257. También Danilo
Zolo cuestiona “la reduccion de la democracia a una férmula ritual de justificacion de la politica
por parte de las oligarquias en el poder”, o su uso para justificar las represiones mas brutales. D.
Zolo, La democrazia difficile, Editori Riuniti, Roma, 1989, p. 91.

Bobbio llama la atencion acerca del crecimiento desmedido, en dimension y en funciones, del
Estado moderno, que se traduce inevitablemente en un incremento del aparato burocratico. “El
segundo obstaculo imprevisto y que sobrevino —anota el autor refiriéndose a las trabas que han
impedido la realizacion del ideal clasico de democracia— es el crecimiento continuo del aparato
burocratico, de un aparato de poder ordenado jerarquicamente, del vértice a la base, y en conse-
cuencia diametralmente opuesto al sistema del poder democratico”. N. Bobbio, E! futuro de la
democracia, F. C. E., México, 1986, p. 27. El autor aflade ademas que “historicamente, el Estado
democratico y el Estado burocratico estan mucho mas vinculados de lo que su contraposicion
pueda hacer pensar”. /bid.

N. Bobbio, “Quali alternative alla democrazia rappresentativa?”, citado de G. Vacca, Quale demo-
crazia?, ed. cit., p. 92.

Los mass media parecerian ofrecer nuevas formas de participacion democratica y medios de co-
municacion mas directos entre gobernantes y gobernados. Sin embargo, es evidente su peligro o
amenaza en cuanto factores que propician la manipulacion del consenso. De todas formas, ten-
dremos que prepararnos para la “teledemocracia”, una manera de expresar el consenso que muy
probablemente se transformara en el rasgo peculiar de la democracia del proximo siglo.

Para G. Mosca, una constante de la cultura y de la historia es “la existencia de dos clases de perso-
nas: los gobernantes y los gobernados. La primera, que es siempre la menos numerosa, desempefiia
todas las funciones politicas, mopopoliza el poder y goza de las ventajas ligadas con el poder. En
cambio la segunda, mas numerosa, esta dirigida y regulada por la primera de manera mas o menos
legal, 0 mas o menos arbitraria y violenta...”. G. Mosca, “La classe politica”, en La sociologia del
potere, Antologia de textos preparada por F. Ferrarotti, Laterza, Bari, 1973, p. 51.

“No se exagera —sostiene R. Michels— cuando se afirma que, entre los ciudadanos que gozan de
derechos politicos, el nimero de los que sienten un intenso interés por el bien publico es mas bien
modesto. Para la mayoria, la estrecha correlacion entre el bien del individuo y el bien de la comui-
dad no resulta para nada evidente. La mayoria ni siquiera percibe que los asuntos de la institucion
denominada Estado influyen de manera relevante en sus intereses privados, en su prosperidad
y en sus vidas...”. (“Il bisogno di direzione delle masse”, /bid., p. 113). El autor anota que a la
mayoria de la gente les interesa mucho mas si una carretera pasa en los linderos de su propiedad
que las cuestiones de caracter general, y se burla, al igual que Stirner, de los discipulos de Kant
y del “deber sagrado” hacia la res publica. La exclusion de muchos de la esfera de las decisiones
constituye en realidad una autoexclusion: “la mayoria acepta de buen animo la presencia de hom-
bres dispuestos a ocuparse en su lugar de los negocios publicos. La necesidad de ser guiados, en la
mayoria de los casos en la forma de un verdadero culto de los héroes, es una necesidad sin limites
en las masas, incluso en las masas organizadas de los partidos obreros”. Ibid., p. 119.

“La tecnocracia, que parece haber sustituido en la conciencia moderna el mito clasico de la so-
focracia —anota Cerroni— adolece de las mismas antinomias que caracterizan a la burocracia”. U.
Cerroni, La libertad de los modernos, Martinez Roca, Barcelona, 1972, p. 231.

Muy cercanas resultan las objecciones a la democracia por parte de la teoria sistémica, y su re-
duccidn a un elemento que incrementa la disfuncién de un sistema. De acuerdo con el modelo
de Lhuman, en un universo social marcado por una creciente diferenciacion, desarticulacion y
fragmentacion del universo politico-social, las perspectivas para la democracia no resultan nada

164



LA TRADICION DEMOCRATA

60

61

62

63

64

65

66

halagiiefias. Niklas Luhman llama también la atencion sobre la “disfuncion” y el “desorden” intro-
ducidos en un sistema social por el conjunto de compensaciones y medidas asistenciales para los
menos favorecidos. Entre los criticos de la democracia habria que incluir también las denuncias
de autores marxistas de la democracia como expresion del espiritu burgués. De todas formas, en-
tre los marxistas actuales es muy comun la tendencia a considerar la consolidacion y ampliacién
de la democracia como un valor en si y como la tinica estrategia posible para realizar los ideales
socialistas.

J. Schumpeter, “Dos conceptos de democracia”, en Filosofia politica (A. Quinton ed.), ed. cit., p.
234.

A juicio de Schumpeter, “no existe nada que sea un bien comun determinado en forma unica
acerca del cual todos los individuos estén de acuerdo o se los pueda convencer por la fuerza del
argumento racional”, por la sencilla razén de que “para individuos y grupos diferentes el bien
comun significa necesariamente cosas diferentes”. /bid., p. 236.

El autor cree que tiene sentido seguir hablando de volutad general, siempre y cuando la conciba-
mos como el resultado de una mezcla infinitamente compleja de voliciones, influencias, acciones
y reacciones, mas que como una entidad metafisica a la que se recurre para disfrazar intereses
concretos.

“Seguimos afrontando la necesidad practica de atribuir a la voluntad del individuo una inde-
pendencia y una calidad racional totalmente poco realista. Para sostener que la voluntad de los
ciudadanos per se es un factor politico que merece respeto —sostiene Schumpeter— tal voluntad
debe existir primero. Es decir, debe ser algo mas que un conjunto indeterminado de impulsos
vagos que se mueven sin fijeza alrededor de lemas dados e impresiones erradas. Todos tendran
que saber definitivamente lo que desean” (/bid., p. 240). “Los votantes —afiade el autor— resultan
jueces malos y ciertamente corrompidos de tales problemas, y a menudo son malos jueces de sus
propios intereses a largo plazo, porque sélo la promesa a corto plazo tiene influencia politica y
so6lo la racionalidad a corto plazo se afirma eficazmente” Ibid., p. 252.

1bid., p. 265.

1bid., p. 266. El autor aclara ademas que “el método democratico no garantiza necesariamente una
cantidad mayor de libertad individual que la permitida por otro método politico en circunstancias
similares. Puede muy bien ocurrir lo contrario”. /bid., p. 269.

La diferencia entre regimenes democraticos y despoticos estaria por lo tanto en la lucha compe-
titiva (competitive struggle) por la conquista del voto popular entre varios grupos interesados en
conquistar el liderazgo. “El método democratico —aclara Zolo al comentar las tesis de Schumpe-
ter— se reduce al intento de regular la competicion politica en formas analogas a las que regulan el
mercado econdmico en un régimen de libre competencia”. D. Zolo, Op. cit., p. §0.

Estas modalidades del juego democratico ya no aparecen “como una aberracion por cuya ausencia
oramos piadosamente” y estan ya incluidas en la teoria relativa a los cimientos de la democracia.
J. Schumpeter, Op. cit., p. 267.

D. Zolo, Op. cit., p. 82. Sin embargo, Zolo coincide con Schumpeter en la conviccion de que
el ideal clasico de democracia, “surgido en el contexto de formaciones sociales elementales, no
puede ser asumido como idea regulativa para sociedades complejas, informaticas y multimediales
de un futuro ya a las puertas”. /bid., p. 92.

F. A. Hayek, “Mayority Rule”, Democracy - Theory and Practice, ed. by J. Arthur, Wadsworth
Publishing Company, Belmont, 1991. En este ensayo el autor precisa también las diferencias entre
liberalismo y democracia, y sobre todo entre doctrinarios democratas y auténticos liberales. “El
liberalismo —escribe el autor— es una doctrina acerca de lo que deberia ser la ley, la democracia
es una doctrina acerca de la manera de determinar lo que llegara a ser ley”. Esta diferencia se

165



ANGELO PAPACCHINI

67

68

69

70

le escapa al “doctrinario democrata”, quien esta convencido de que “la voluntad de la mayoria
determina no solamente lo que es la ley, sino aquello que es una buena ley”. En cambio para un
liberal ortodoxo la participacion de la voluntad mayoritaria en la formacion de una ley no asegura
que se trate de una “buena” ley. Hayek no deja escapar la ocasion para denunciar el peligro de
totalitarismo, a su juicio siempre latente en la teoria democratica: “la concepcion central del de-
mocrata doctrinario —afiade— tiene que ver con la soberania popular. Esto significa para él que la
regla de la mayoria es ilimitada e ilimitable. Por consiguiente el ideal de la democracia, concebido
originariamente para prevenir cualquier poder arbitrario, se transforma en la justificacion de un
nuevo poder arbitrario” /bid., p. 100.

Citado de J. De Zan, “Significacién moral de la democracia”, en Etica comunicativa y democra-
cia, ed. cit., p. 313.

“La participacion de los ciudadanos en el proceso de elaboracion de las decisiones colectivas a
través del discurso publico —sostiene De Zan— es uno de los bienes sustantivos que el orden poli-
tico debe promover”. /bid., p. 315.

U. Cerroni, Regole e valori nella democrazia, ed. cit., p. 204.

1bid., p. 50.

166



PARTE TERCERA

MODELOS DE
FUNDAMENTACION






CarituLo 7

EL PARADIGMA IUSNATURALISTA

El modelo por muchos siglos dominante en la fundamentacién y justi-
ficacion de los derechos humanos ha sido sin duda el iusnaturalista'. Las
Declaraciones de los derechos del hombre del siglo XVIII se inspiran en la
renovacion moderna de la concepcion iusnaturalista clasica, estoico-tomis-
ta, operada en la modernidad por autores como Grocio, Pufendorf'y Locke.
Los que redactan estos documentos conciben los derechos del hombre como
“derechos naturales”, respaldados por la ley natural y por la naturaleza hu-
mana, y por consiguiente idealmente anteriores al contrato social y a la
sociedad civil. El preambulo que sustenta el articulado de la Declaracion de
derechos de la Revolucion francesa habla de “droits naturels, inaliénables
et sacrés de I’homme”, que los representantes del pueblo francés conside-
ran necesario rescatar del olvido y formular de manera solemne, para que
las reclamaciones de los ciudadanos contra los abusos del poder se funda-
menten en principios simples e incontestables, y para evitar que el olvido
o desprecio de los derechos siga provocando desgracias y corrupcion. Al
ser sustentados como derechos naturales, los derechos del hombre parecen
adquirir una base sélida y firme: lejos de ser una creacion artificial y contin-
gente, constituyen prerrogativas idealmente anteriores al Estado, que cada
individuo recibe directamente de la naturaleza.

Esta idea, que a finales del siglo XVIII se habia consolidado como una
verdad evidente para cualquier ser racional, constituye en realidad el resul-
tado de un largo proceso, que se inicia con el gran debate entre los pensa-
dores griegos entre physis y nomos, se desarrolla a través del estoicismo



ANGELO PAPACCHINI

romano y del tomismo, y desemboca en la renovacion del derecho natural
realizada por los juristas y filésofos que inauguran la modernidad.

A pesar de los duros cuestionamientos por parte del utilitarismo, del his-
toricismo y del iuspositivismo, esta forma de concebir la sociedad y los
derechos cuenta todavia con el respaldo de pensadores notables® y sigue
siendo la teoria mas plausible para el sentido comun, particularmente sen-
sible a una justificacion de los derechos en términos de ley natural o de
naturaleza humana.

EL IUSNATURALISMO CLASICO

Particular relevancia para el desarrollo de la tradicion iusnaturalista re-
viste el gran debate que empieza en Grecia en los siglos Vy IV A.C. acerca
del caracter natural o convencional de la justicia, de las leyes y de la obliga-
cion ética y politica. Al inicio parece prevalecer la conviccion de que el or-
denamiento de la polis reproduce el modelo de un orden y de una legalidad
natural, que le indican al gobernante y al legislador las pautas a seguir en
la elaboracion de las normas y de las leyes escritas. Entre las leyes validas
“por naturaleza” y las leyes que son el resultado de la iniciativa humana no
existe conflicto, sino acuerdo y complementacion reciproca: la ley natural
legitima y confiere validez a las leyes positivas, elaboradas para controlar
el dinamismo social y asegurar la armonia y la fuerza de la ciudad; de otro
lado, la legalidad natural gana en claridad, reconocimiento y eficacia al ma-
terializarse y objetivarse en la legalidad positiva. Como diria Hegel, del
mundo inconsciente y oscuro de lo natural la ley sale a la luz del dia, ocupa
un lugar en la plaza publica e impone un orden que, codificado y materia-
lizado en el contexto escrito, puede ser facilmente conocido por todos los
ciudadanos.

Pero el drama de Antigona tal como lo presentd Sofocles revela ya un
desgarramiento en la conciencia griega, que amenaza con sacudir la unidad
y la estabilidad de la vida de la polis. La tragedia pone de manifiesto la opo-
sicion y, quizas, la inevitabilidad (de aqui el caracter tragico) de un conflicto
radical y de una oposicidon antagonica entre la ley eterna no escrita, obra de
los dioses, cuyo origen se pierde en la noche de los tiempos, y el decreto
de un gobernante que, para defender los intereses vitales de la ciudad, viola
uno de los derechos naturales que los griegos mas apreciaban: ser sepulta-
dos con la honras debidas, evitando que el cuerpo quedara expuesto a la in-
temperie y a la furia de los elementos naturales®. El griego se ve asi enfren-
tado al conflicto entre la lealtad a las normas naturales y a la justicia eterna,
y la lealtad al orden convencional que quiere asegurar la supervivencia

170



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

del cuerpo politico. Para Sofocles, la justicia verdadera parece estar del lado
de las leyes no escritas, de los dgrafoi nomoi, de origen divino, validos para
todos los individuos y para todas las €pocas. Pero el debate se complica
y se enriquece en la medida en que las tesis opuestas entre si encuentran
partidarios tanto en los circulos progresistas y humanitarios, sensibles a los
derechos individuales, como en los sectores aristocratas y conservadores.
Asi, mientras que para Hipias la referencia a una justicia natural constituye
una manera de defender los ideales de igualdad y equidad, en contra de la
arbitrariedad, la violencia y la injusticia de las leyes escritas, elaboradas
para imponer intereses particulares, para Calicles y Trasimaco la reivindi-
cacion de la ley natural sirve para justificar la desigualdad y el dominio del
mas fuerte y para cuestionar, en el caso de Calicles, el ordenamiento legal
fundado sobre la intimidacion que ejercen los débiles organizados contra
los pocos que han recibido de la naturaleza el coraje, la fuerza, la virtud de
mando y la valentia militar. De otro lado, Protagoras trata de encontrar en lo
que es obra humana —en lo que es por convencion—, el fundamento de una
organizacion justa y razonable, en contra de la desigualdad y de la injusticia
natural. De esta manera, vemos como ya en Grecia se proyectan en “la natu-
raleza” concepciones e ideales humanos opuestos entre si. En la distincion
entre el mundo de la naturaleza y el mundo de la cultura, y sobre todo en la
tendencia a utilizar la justicia natural como un criterio absoluto para enjui-
ciar el orden ético-politico existente, vemos ya anticipados algunos de los
temas mas caracteristicos del iusnaturalismo moderno.

Estas ideas encuentran un desarrollo y una elaboracion ulterior a través
del pensamiento estoico, donde el ideal ético-politico es el de vivir de acuer-
do con el orden racional de la naturaleza y en armonia con la justicia natural
conocida a través de la recta razon. El hombre debe buscar y descubrir la ley
natural o legalidad divina que le asigna a cada ser sus finalidades, deberes y
derechos especificos. Cada criatura, y el hombre entre ellas, debe encontrar
y descubrir su puesto en el cosmos, su destinacion fijada a través de un plan
riguroso, elaborado por el logos eterno e inmutable. Para los estoicos la na-
turaleza adquiere sin duda un caracter normativo y sirve para sustentar los
ideales humanitarios de hermandad, igualdad y respeto de la personalidad
de todo ser humano. En el pensamiento estoico es el ordenamiento césmico,
que tiene su origen en la racionalidad del Logos divino, lo que fija al hombre
el sistema de deberes y lo que sustenta y justifica sus derechos. El sistema
de obligaciones se funda en “la recta razon de la naturaleza”, en la “ley
eterna” que, anterior y superior a la ley de la ciudad, impone un respeto por
todos los seres humanos, independientemente de su condicion de barbaros
o esclavos. De esta forma empieza a ganar terreno la idea de una norma de

171



ANGELO PAPACCHINI

humanidad y justicia independiente del poder del Estado, de innegable im-
portancia para la genealogia de los derechos humanos.

Particular atencion merece la obra de Ciceron, puesto que las nociones
estoicas de naturaleza, ley natural y humanidad llegaron a la posteridad a
través de los escritos del jurista romano, que ejerci6 una enorme influencia,
tanto en los pensadores de la edad media como en los teodricos del iusna-
turalismo moderno. A juicio de Cicerdn, cualquier investigacion acerca de
la naturaleza de la moral, del derecho y del orden social debe partir de la
“naturaleza”, que es la fuente del derecho y que constituye un sélido punto
de referencia frente a la variedad y multiplicidad de opiniones*. Gracias
a las indicaciones de la naturaleza, disponemos de criterios seguros para
diferenciar lo justo de lo injusto, una buena ley de un decreto arbitrario, lo
moralmente permitido de las normas y practicas inmorales y repugnantes’.

En la naturaleza descubrimos la ley natural, que constituye la regla de lo
justo y de lo injusto (“juris atque injuriae regula”)®. El autor aclara que si
bien en el lenguaje popular resulta a veces necesario “llamar ley, como lo
hace el vulgo, a aquella regla escrita que sanciona lo que quiere por medio de
mandatos o de prohibiciones”, cuando se trata de establecer lo que es justo
“es necesario partir de aquella suprema ley nacida con anterioridad a todos
los siglos, anterior a cualquier ley escrita y a la constitucion de cualquier
ciudad (ab illa summa lege capiamus exordium, quae saeculis omnibus ante
nata est quam scripta lex ulla, aut quam omnino civitas constituta)”. En el
De republica se precisa todavia mas el sentido y el alcance de la ley natural:
el autor aclara que la verdadera ley, en cuanto expresion del orden natural,
es eterna y universal, es decir es la misma en todas partes, tanto en Roma
como en Atenas, y no puede ser derogada o violada por decretos del senado
o por decisiones de asambleas populares®. Esta ley natural sirve de criterio
para juzgar los regimenes politicos existentes’.

Ciceron anade que la naturaleza ha dotado al ser humano de la recta
ratio, es decir de las herramientas racionales apropiadas para descubrir,
descifrar e interpretar el orden natural'®, e insiste en el hecho de que esta
capacidad no se reduce a unos pocos privilegiados sino a todos los hombres,
igualmente capaces de percibir las indicaciones de la naturaleza y de vivir
en conformidad con ellas. Por consiguiente, la ley natural resulta universal
en un doble sentido: de un lado tiene igual vigencia para todos, indepen-
dientemente de las diferencias de raza, estirpe, nacionalidad o religion; del
otro, todos los hombres tienen igual acceso a su conocimiento y a su practi-
ca'l. Con esta idea de una igualdad substancial frente a la ley natural y frente
a la naturaleza se relaciona ademas la idea de una dignidad y de un valor
ligados simplemente con la ~zumanitas, con la simple pertenencia al género

172



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

humano y con el destino superior de los humanos, quienes por sus capaci-
dades racionales y su sentido de lo justo pueden reivindicar un parentesco
con los dioses. “La naturaleza —escribe en El tratado de los deberes— nos
ha impuesto una mision en la vida, la cual, por su gran nobleza, nos situa
muy por encima de los demas seres animados [...] Debemos sentir respeto
por los demas hombres, primeramente por los mas honestos y seguidamente
por los demas™'?.

Doce siglos después, el pensamiento tomista retoma y reelabora, en la
perspectiva cristiana, las ideas de naturaleza y de ley natural. Para S. Tomas
la lex naturalis no es sino la aplicacion al hombre de la lex aeterna y de la
ratio divina, que vale para todo el orden de la creacion. La naturaleza no es
estudiada iuxta propria principia, sino como un conjunto de simbolos que
el hombre debe descifrar, para poder descubrir el plan de la divinidad, lo
que ésta espera del hombre, los deberes, obligaciones y derechos relacio-
nados con la estructura y el cardcter de su propia naturaleza. El texto de un
tomista del siglo XX ilustra muy bien este concepto de naturaleza y de ley
natural. La verdadera filosofia de los derechos de la persona humana —escri-
be Maritain— descansa sobre la idea de ley natural. La misma ley natural que
nos prescribe nuestros deberes mas fundamentales, y en virtud de la cual
obliga toda ley, es también la que nos asigna nuestros derechos fundamen-
tales. Porque estamos empefiados en el orden universal, en las leyes y las
regulaciones del cosmos y de la inmensa familia de las naturalezas creadas
(y en definitiva en el orden de la sabiduria creadora), y porque al mismo
tiempo tenemos el privilegio de ser espiritus, poseemos derechos frente a
los otros hombres y a todo el conjunto de las criaturas. En Gltimo analisis,
como toda criatura no obra sino en virtud de su Principio, que es el Acto
puro; como toda autoridad digna de ese nombre, es decir, justa, no obliga
en conciencia sino en virtud del Principio de los seres, que es la Sabiduria
pura, de igual modo todo derecho poseido por el hombre no es poseido sino
en virtud del derecho poseido por Dios, que es la justicia pura, de ser respe-
tado, obedecido y amado...". Por lo tanto, la ley natural expresa la exigencia
de respetar un ordenamiento impuesto por Dios a todo el universo creado
y le fija a cada ser deberes y derechos de acuerdo con este orden eterno. La
ley positiva y el derecho de gentes no constituyen sino “una prolongacion o
una extension de la ley natural”.

Conviene destacar el hecho de que en S. Tomas, al igual que en casi to-
dos los pensadores de la antiguedad y de la edad media, la ley natural esta
ligada con obligaciones, mas que con derechos: la ley natural es pensada
antes que todo como una fuente de obligaciones para un ser finito, que debe
adecuar su conducta a estos dictados eternos. En caso de que se pudiese

173



ANGELO PAPACCHINI

hablar de derechos, so6lo se podria pensar en reivindicaciones de valor y
alcance limitado, debido a la finitud de la naturaleza humana. Las obliga-
ciones, en cambio, revisten un caracter absoluto e incondicionado. Ademas,
la concepcion tomista fuertemente jerarquizada de la estructura social pa-
receria justificar diferencias significativas entre las clases de deberes que
competen a los diferentes sujetos que integran el orden social.

En fin, S. Tomas insiste en el caracter trascendente de la ley natural, que
no es posible pensar como una libre creacion de la personalidad humana.
En el tratado De veritate, el doctor angelicus sostiene que “el hombre no
pone por si mismo la propia ley, sino que a través del acto de conocimiento,
con el que reconoce la ley hecha por otro, se encuentra vinculado al cum-
plimiento de la ley” (Quaestio 17, ad. 1). Fiel a esta idea, Maritain condena
como ilusoria la idea de Rousseau y Kant de “fundar los derechos de la
persona humana sobre la pretension de que el hombre no esta sometido a
ninguna ley mas que a la de su voluntad y libertad, y que no debe obedecer
mas que a si mismo™'*. La lex naturalis no es sino la aplicacion a los seres
racionales creados de la lex aeterna 'y de la ratio divina, que Dios se ha dado
a si mismo y a todo el orden de la creacion. Esta racionalidad eterna cons-
tituye el origen y la fuente tanto de la obligacion como de todo el complejo
sistema de privilegios y derechos.

EL IUSNATURALISMO MODERNO

El proceso que lleva a cuestionar estos postulados basicos del iusnatu-
ralismo tomista es mas bien complejo y, a veces, contradictorio. En vano
buscariamos en los principales exponentes del iusnaturalismo moderno un
corte radical con la tradicion tomista en cuanto al origen divino de la ley
natural. Autores como Grocio, Locke y Pufendorf subrayan el origen divino
del derecho natural y presentan como un postulado bésico la idea de que esta
ley, fundamento de los derechos y deberes naturales, es “la ley que Dios,
artifice de la naturaleza, ha puesto en el corazon de todos los mortales para
distinguir lo que es moral de lo que es censurable, prescribiendo lo primero
y prohibiendo lo segundo”. Dios sigue siendo el fundamento ultimo, indis-
cutido e indiscutible, del orden y de la legalidad de la naturaleza creada; son
los dictados eternos de Dios los que siguen justificando en ltima instan-
cia obligaciones y derechos. En el caso de Locke, el padre del liberalismo
moderno, la legislacion humana debe cefiirse tanto a las pautas de la ley
divina positiva, que Dios hace conocer al hombre a través de la revelacion,
como a los preceptos fundamentales de la lex divina naturalis, que se iden-
tifica con el orden racional de la naturaleza creada y resulta accesible a la

174



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

racionalidad humana sin necesidad de una revelacion. Las dos leyes, la reve-
lada y la natural, emanan por igual de la racionalidad y de la eterna voluntad
de Dios. Toda obligacion remite al ser divino, “puesto que hemos recibido
de ¢l el ser y el obrar, lo uno y lo otro dependientes de su voluntad; en Dios
se resuelve, en definitiva, toda obligacion, y nosotros estamos obligados a
prestar obediencia al mandato de su voluntad”'®. Es la voluntad divina la
que fundamenta toda obligacién moral: “para fundar la moralidad sobre sus
bases verdaderas —continua Locke— y mostrar como de esta fundamentacion
se puede deducir la obligacion que ella implica, debemos demostrar, ante
todo, una ley que siempre presupone un legislador: alguien que posee poder
soberano y derecho de mando, junto con el poder de premiar y castigar de
acuerdo con leyes por ¢l mismo establecidas. Este legislador soberano, que
prescribe reglas y limitaciones a las acciones humanas es Dios, su creador,
de quien ya hemos demostrado la existencia’'®.

Sin embargo, a pesar de estos lazos de continuidad con el pensamiento
clasico y con la tradicion tomista en cuanto al origen trascendente de la ley
natural, en estos autores que inauguran la modernidad en el pensamiento
ético-juridico-politico las nociones basicas de ley natural y naturaleza hu-
mana adquieren un sentido distinto. Entre los exponentes del iusnaturalismo
moderno se afianza la tendencia a acentuar el caracter inmanente de la ley
natural, que deriva su valor de su propia racionalidad interna, antes que de
la divinidad: la norma natural es valida porque es racional, y por esto la di-
vinidad la respalda. Ademas, en consonancia con el desarrollo de un espiritu
fuertemente individualista —uno de los rasgos mas peculiares de la moder-
nidad—, la ley natural es pensada para reivindicar derechos, antes que para
sustentar obligaciones. Se afianza al mismo tiempo una interpretacion de la
ley natural centrada en la idea de una igualdad originaria entre todos los in-
dividuos, que contrasta con la concepcidn jerarquizada del orden natural tan
caracteristica de los autores de la edad media. En fin, el esfuerzo por sus-
tentar sobre bases racionales el valor de la ley natural corre paralelo con la
tendencia a valorar el orden politico como el producto de una decision libre
y de un contrato entre individuos originariamente independientes, que crean
este poder para proteger los derechos y libertades recibidos de la naturaleza.

a. Papel activo de la razén

En los exponentes de la Modernidad aumenta siempre mas la impor-
tancia asignada a la racionalidad humana, que no se limita a descifrar y a
reconocer los dictados de la naturaleza y de la racionalidad divina, y empie-
za a asumir poco a poco la funcion de instancia legisladora. No se trata de
un corte radical, sino de un proceso lento e imperceptible, a través del cual

175



ANGELO PAPACCHINI

algunos axiomas fundamentales del iusnaturalismo clasicos quedan rele-
gados al olvido, y se consolida la tendencia a justificar derechos y obliga-
ciones con base en las indicaciones e intuiciones de la recta razén, el tinico
criterio de verdad confiable. Un autor como Grocio, si bien no niega en
ningiin momento el origen divino de la ley natural, prefiere sustentar los de-
rechos naturales en las evidencias de la razon, es decir en la capacidad que
tiene el hombre de demostrar, partiendo de ciertos rasgos caracteristicos de
su propia naturaleza, un conjunto de derechos y de obligaciones. Coherente
con este enfoque profundamente racionalista, Grocio se atreve ademas a
afirmar que incluso en la eventualidad de que Dios no existiese, el orden
natural de los derechos, evidente para la razén, seguiria conservando su
validez. Esta tendencia se consolida con Pufendorf quien, de un lado, consi-
dera innecesaria y superflua la referencia a la divinidad para determinar las
normas naturales y del otro, tiende a considerar la naturaleza en general y
la naturaleza humana en particular con un fuerte acento empirista y natura-
lista. El hombre aparece, de esta manera, como un conjunto, no necesaria-
mente armonico, de instintos, racionalidad y circunstancias concretas que
determinan su condicion y lugar en el universo. De esta forma se afianza el
proceso que desembocara en la reivindicacion por parte de filésofos como
Rousseau y Kant de la autonomia moral y politica del ser humano y de su
derecho a obedecer solamente a las leyes emanadas de su voluntad racional,
responsable y libre.

b. Ley natural, estado de naturaleza y derechos naturales

Otra caracteristica peculiar de los iusnaturalistas modernos es la ten-
dencia a recurrir a la ficcion del “estado de naturaleza” para determinar el
caracter auténtico de la ley natural y de la naturaleza humana, al igual que
para reconstruir la genealogia del poder politico. Para comprender bien en
qué consiste el poder politico y para remontarnos a su verdadera fuente —
escribe Locke—:

Sera forzoso que consideremos cual es el estado en que se encuentran naturalmente
los hombres, a saber: un estado de completa libertad para ordenar sus actos y para
disponer de sus propiedades y de sus personas como mejor les parezca, dentro de
los limites de la ley natural, sin necesidad de pedir permiso y sin depender de la
voluntad de otra persona'’.

Gracias a la ficcion del estado de naturaleza, que en pocos casos es con-
cebido como un momento o etapa de la historia humana, autores como Loc-
ke, Grocio y Pufendorf parecen disponer de un dispositivo eficaz para deter-
minar la nocidon de naturaleza humana, el destino del hombre, sus derechos

176



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

y obligaciones. En ese espejo no deformado por las actuaciones arbitrarias
de los hombres, ni por las sedimentaciones de la historia, cada cual deberia
poder percibir con claridad meridiana las potencialidades auténticas y ver-
daderas del ser humano, al igual que el sentido y el alcance de la ley natural.
La descripcion de este estado ideal adquiere asi un caracter prescriptivo y
normativo, puesto que indica el derrotero de la accion humana, los fines
esenciales hacia los que el hombre debe dirigir sus esfuerzos!'®.

En ese estado de naturaleza solo impera la ley natural, que por consi-
guiente puede ser percibida de manera mas clara y precisa que en el estado
civil, en el que aparece siempre mezclada con las leyes positivas'’. Al igual
que los estoicos, los iusnaturalistas modernos insisten en la capacidad de
todos los seres humanos de conocer por medio de su razon el contenido
de esta ley. “La razon, que coincide con esa ley, —escribe Locke— ensefia a
cuantos seres humanos quieran consultarla que, siendo iguales e indepen-
dientes, nadie debe dafiar a otro en su vida, salud, libertad o posesiones;
porque siendo los hombres todos la obra de un Hacedor omnipotente e infi-
nitamente sabio, siendo todos ellos servidores de un nico Sefior soberano,
llegados a este mundo por orden suya y para servicio suyo, son propiedad
de ese Hacedor y Sefior que los hizo para que existan mientras le plazca a
El y no a otro. Y como estan dotados de idénticas facultades y todos partici-
pan en una comunidad de Naturaleza, no se puede suponer que exista entre
nosotros una subordinacién tal que nos autorice a destruirnos mutuamente,
como si los unos hubiésemos sido hechos para utilidad de los otros, tal y
como fueron hechas las criaturas de rango inferior, para que nos sirvamos
de ellas™. Entre los preceptos de la ley natural se encuentra asi la obliga-
cion de un respeto por todos los hombres, fundada en la unidad originaria
y en la igualdad de todos los miembros del género humano, al igual que
otros deberes ligados con la conservacion de la vida, con la prohibicion de
la violencia hacia la vida y los bienes de los demas y con la solidaridad®'.

Al mismo tiempo, la ley natural sirve también y sobre todo para susten-
tar derechos, es decir los asi denominados derechos naturales (derecho a la
vida, a la salud, a la libertad y a la propiedad), amparados por la ley natural,
inherentes a la naturaleza humana y por tanto independientes del poder arbi-
trario del Estado. La obligacion de no recurrir a la violencia en el trato con
los demas y a respetar sus vidas y sus bienes se basa en realidad en un de-
recho originario de cada individuo, derivado directamente de la naturaleza,
a conservar su vida, a desarrollar sus talentos y a adquirir propiedades para
poder realizar sus planes de seguridad y de felicidad. Resulta en la practica
imposible deslindar o separar derechos y obligaciones, que se implican y pre-
suponen reciprocamente; pero este cambio de perspectiva y esta tendencia

177



ANGELO PAPACCHINI

a centrar la atencion en los derechos, antes que en los deberes, es un sintoma
muy claro de un cambio de mentalidad frente a la edad feudal, y una mues-
tra patente de ese proceso inarrestable de afirmacion de la singularidad y de
la subjetividad, tan peculiar de la época moderna®.

Casi todos los autores de la modernidad insisten en la igualdad originaria
de derechos: en el estado de naturaleza todos los individuos gozan de igua-
les derechos naturales, de un igual derecho a la vida y a la apropiacion de
la tierra. “El estado de naturaleza —escribe Locke— es también un estado de
igualdad, dentro del cual todo poder y toda jurisdiccion son reciprocos, en
el que nadie tiene mas que otro, puesto que no hay cosa mas evidente que el
que seres de la misma especie y de idéntico rango, nacidos para participar
sin distincion de todas las ventajas de la Naturaleza y para servirse de las
mismas facultades, sean también iguales entre ellos, sin subordinacion ni
sometimiento...””. La igualdad natural entre los hombres se considera algo
evidente de por si, que por lo tanto no necesita complejas argumentaciones
o demostraciones.

c. Necesidad de un orden social para garantizar
y asegurar los derechos naturales

En polémica con las tesis de Hobbes, Locke sostiene que el estado de na-
turaleza no puede ser asimilado a una condicion de conflicto, violencia y de
constante amenaza de guerra®. Sin embargo, el padre del liberalismo tiene
también que admitir la posibilidad de actos criminales y violentos, que ponen
en entredicho la tranquilidad, la armonia y la paz del estado de naturaleza:
es suficiente que una sola persona viole las reglas de convivencia dictadas
por la naturaleza para que el orden natural inmediato entre en crisis. Ante la
carencia de leyes positivas y de un poder coactivo comun que se encargue
de hacer justicia y de castigar los actos criminales, en el estado de naturaleza
cada individuo posee el derecho de ejecutar por si mismo la ley natural®; eso
da lugar a abusos y a reacciones desmedidas que fomentan a su vez nuevos y
mas graves actos de violencia, y acaban por instaurar un estado de guerra, es
decir “un estado de odio y de destruccién”. De aqui la necesidad de un pacto
social, por medio del cual se establece “el poder civil, el remedio apropiado
para los inconvenientes que ofrece ¢l estado de naturaleza™®.

En la sociedad civil o politica, fundada en el consenso libre de todos?,
cada miembro confia en el cuerpo comin su derecho originario de ejecutar
directamente la ley natural, y gana a cambio seguridad y proteccion. La
finalidad de la sociedad civil —escribe Locke—,

178



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

Es evitar y remediar los inconvenientes del estado de naturaleza que se producen
forzosamente cuando cada hombre es juez de su propio caso, estableciendo para
ello una autoridad conocida a la que todo miembro de dicha sociedad pueda recurrir
cuando sufre algun atropello, o siempre que se produzca una disputa a la que todos
tengan obligacion de obedecer?.

Mas en concreto, por medio del pacto de asociacion el individuo delega
en el poder civil —que adquiere de esta manera el monopolio de la coaccion—
los poderes basicos de los que goza en el estado de naturaleza, es decir “el
poder de hacer lo que bien le parece para su propia salvaguardia y la de los
demas, dentro de la ley natural”, y “el de castigar los delitos cometidos con-
tra la ley””. El contrato originario podria aparecer como un mal negocio y
una pérdida de poder para el individuo; sin embargo, una evaluacion global
muestra que se trata en realidad de una ganancia considerable, puesto que la
limitacion del albedrio absoluto del estado de naturaleza queda ampliamen-
te compensado por una mayor seguridad para los derechos naturales, que
en el interior de la sociedad civil cuentan con un poder comun encargado
de protegerlos.

Esta teoria de los derechos naturales presupone una nueva concepcion
de la naturaleza y de los fines del poder politico, que sélo se legitima en la
medida en que respeta y garantiza los derechos y libertades basicas de los
ciudadanos. El nticleo de esta filosofia —anota W. Euchner en su analisis del
pensamiento politico de Locke— “es una teoria de la legitimacion, de los fi-
nes y de los limites del poder estatal, que circunscribe desde una perspectiva
claramente iusnaturalista las relaciones entre autoridad politica y ciudada-
nos. El poder estatal obtiene su legitimacion por medio de los ciudadanos,
concebidos como propietarios, que utilizan el poder del Estado como un
instrumento para proteger sus derechos naturales, su derecho a la propiedad
pero también a la incolumidad fisica. El limite del poder estatal reside preci-
samente en esta intangible posicion juridica de los ciudadanos™’. La teoria
de los derechos naturales aparece asi como un dique frente al poder arbitra-
110, en la medida en que fija unos limites juridicos y morales infranqueables.

d. Una nocion diferente de naturaleza humana y de ley natural,
que prepara la disolucion de la teoria iusnaturalista

Este modelo lockiano de los derechos naturales sustentados en la ley
natural y protegidos por el poder de la sociedad civil, ha tenido una enorme
influencia en las reivindicaciones de derechos de las grandes revoluciones
burguesas y en general en la tradicion liberal. No cont6 con igual suerte el
paradigma de Hobbes, que merece sin embargo un breve analisis, puesto que

179



ANGELO PAPACCHINI

a nuestro juicio plantea ya algunos principios y postulados que acabaran por
minar los cimientos sobre los que se asentaba el modelo iusnaturalista. Con
Hobbes se afianza la tendencia a buscar una fundamentacion inmanente de
los derechos y de la obligacion moral y politica. El autor del Leviatdn habla
sin duda de ley natural y de naturaleza humana. Sin embargo, esta Gltima
deja de ser el signo que el hombre debe descifrar para adivinar su destina-
cion en el orden normativo de la creacion, y se identifica siempre mas con el
conjunto de pulsiones, deseos y calculo racional. En el pensamiento clasico
la naturaleza o esencia humana constituia un problema de hermenéutica:
captar su sentido significaba entender los designios del creador, su voluntad
en relacion con la criatura humana. En el modelo hobbesiano, en cambio,
parece afianzarse una concepcion descriptiva, mas que normativa, de la na-
turaleza humana, es decir la tendencia a describir lo que el ser humano de
hecho es, y no lo que nos gustaria que fuese: un individuo con necesidades
vitales por satisfacer, con pulsiones egoistas, con un afan insaciable de in-
crementar su poder y con una racionalidad limitada.

Una modificacion similar se realiza en la concepcion hobbesiana de la
ley natural, que parece reducirse a veces a un conjunto de normas pragma-
ticas, dictadas por la razon y reforzadas por la experiencia, que le indican
al ser humano el camino a seguir para dominar o canalizar las pulsiones
destructivas, conservar el derecho a vivir y construir la paz. Una ley de na-
turaleza (lex naturalis) —escribe Hobbes— “es un precepto, o regla general,
encontrada por la razon, por la que se prohibe al hombre hacer todo lo que
es perjudicial para su vida, o que lo priva de los medios para conservarla;
y le prohibe omitir aquello por medio del cual piensa poderla conservar
mejor’?!. Mas que designar un orden preexistente y trascendente, la ley na-
tural tiende asi a traducirse en un conjunto de pautas racionales, dictadas
por el imperativo vital de autoconservacion. Enfrentada con las pulsiones
que alimentan conflictos y guerras, la razon humana se ve obligada a buscar
una solucion viable a la lucha a muerte y a la posible autodestruccion. Si no
existe un sentido previo o un orden trascendente, impuesto por la racionali-
dad divina o por la “Naturaleza”, que trace el camino a seguir, no le queda
al ser humano opcion distinta que la de recurrir a su propia razon para tratar
de instaurar, partiendo de las condiciones reales de insociabilidad, luchas y
escasez de recursos, una convivencia ordenada®. A partir de este esfuerzo
constructivo se van delinenando los postulados y normas que denominamos
leyes de la naturaleza®.

Al mismo tiempo, esta ley concebida como maxima de conducta para
evitar la destruccion y consolidar la paz presupone un conocimiento apro-
piado de las leyes inmanentes a la conducta real de los hombres, es decir de

180



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

las leyes que describen el juego de las interacciones humanas, la dinamica
de los impulsos, los procesos de composicion de fuerzas; en otras palabras,
la legalidad del universo humano, que a juicio de Hobbes no difiere sustan-
cialmente de la legalidad que impera en la naturaleza, y que por lo tanto es
posible describir con un método y una precision similares a los de las cien-
cias fisico-matematicas. La ley natural como pauta de conducta presupone
asi un conjunto de leyes descriptivas acerca de la practica y la conducta real
de los hombres, sus respuestas y reacciones frente a un peligro o amenaza®*.

Si no existe una nociéon normativa de la naturaleza humana y si la ley
natural pareceria haber perdido la connotacion clasica de un orden impuesto
por la naturaleza o por la divinidad, ;cémo fundar derechos y obligaciones?
Frente a esta pregunta Hobbes contesta que efectivamente en el interior del
estado de naturaleza es posible hablar de derechos naturales, a pesar de que
no exista un poder moral o juridico que los respalde. A su juicio la nocion
de derecho es originariamente independiente de la de ley, puesto que “el
derecho consiste en la libertad de hacer o no hacer, mientras que la ley de-
termina y vincula a uno de los dos. Por consiguiente ley y derecho (ius y lex)
difieren como la obligacion y la libertad...”**. Lo especifico del estado de
naturaleza es la falta de limites de estos derechos naturales originarios, en
la medida en que “todos tienen derecho a todas las cosas, incluso al cuerpo
de los demas™¢. Como bien lo anota Macpherson, Hobbes asumio “como
fuente suficiente de derechos la igual necesidad de todos de conservar su
propio movimiento™’, por lo que el derecho fundamental a la vida y a un
trato igual no es deducido o derivado de una intencion divina, del comun
origen de la actividad creadora divina o de una finalidad transcendente, sino
simplemente de la observacion del hombre en su condicion real. En cuanto
seres naturales y sistemas vitales en movimiento, los hombres comparten el
mismo impulso a reproducir y continuar el movimiento y la vida; pero com-
parten también una condicion de inseguridad y de peligro para su vida, en la
medida en que cada cual, aun el mas débil, esta en condicion de matar y de
acabar con el movimiento vital del otro. De esta igualdad en la inseguridad
y en el impulso a conservar la vida, comprobada a través de la observacion
empirica, Hobbes deduce y fundamenta una igualdad de derecho. Su proce-
dimiento —sefiala Macpherson— “no es demostrar que un hecho implica un
derecho, sino simplemente asumir que se verifica esto porque no existen ra-
zones de que no sea asi; si no existe razon para que un hombre deba creerse
superior a los demas, entonces es evidente que no debe hacerlo™®.

En la practica, estos derechos pensados por fuera de cualquier clase de
obligaciones engendran de hecho una condiciéon de violencia y de mise-
ria, una lucha generalizada de todos contra todos, alimentada por el deseo

181



ANGELO PAPACCHINI

incesante de cada individuo de ampliar su poder y sus posesiones®, la des-
confianza hacia los demas y el deseo de reconocimiento o de gloria. Frente
a este estado de angustia y de inseguridad®, se impone la bsqueda de un
orden social en el que se limite este derecho de todos a todas las cosas y se
establezcan las condiciones de posibilidad para que todos puedan gozar de
verdad de su derecho a la vida. Por consiguiente, “es un precepto o regla ge-
neral de la razén, que cada hombre deba tender a la paz, por lo menos hasta
que tenga la esperanza de obtenerla; y cuando no puede, que le esté permi-
tido buscar y usar todas las ayudas y ventajas de la guerra. La primera parte
de esta regla contiene la primera y fundamental ley de la naturaleza, que es
es la de buscar la paz y conformarse con ella; la segunda parte contiene la
suma del derecho de naturaleza, es decir, la de defenderse a si mismos con
todos los medios posibles™!. Es necesario “salir de la miserable condicion
de guerra que es la necesaria consecuencia de las pasiones naturales de los
hombres, cuando falta un poder visible que las mantenga en sujecion y los
vincule, con el miedo a los castigos, a cumplir los pactos y a la observancia
de las leyes de naturaleza™?. Por consiguiente el Estado, el gran Leviatan,
constituye la Ginica garantia real frente a la inseguridad®.

Con Hobbes, quien se mueve por un camino ya abierto por Maquiavelo,
empieza a afirmarse una concepcion inmanente de la obligacion y de los de-
rechos. Problematicos resultan, sin embargo, los resultados alcanzados por
este tipo de fundamentacion, que parece concluir en el absolutismo, en la
afirmacion de los derechos supremos de la gran maquinaria del poder creada
por el hombre y en la negacion de todo derecho individual inalienable. Esta
vision inmanente del ser humano como un conjunto de apetitos, pasiones
y racionalidad, por fuera de toda vision trascendente, divina o teleologica,
constituye de todas formas un eslabon indispensable para comprender el
desarrollo posterior de las teorias utilitaristas e historicistas.

RASGOS IUSNATURALISTAS EN LA DECLARACION DE DERECHO
DE LA REVOLUCION FRANCESA

El caracter escueto de la Declaracion, que en contra de la propuesta de
Sieyés de una exposition raisonnée, se limita a formular los derechos sin
entrar a precisar o definir la base ético-filosofica que los sustenta, no per-
mite una referencia expresa a ideas basicas de la teoria iusnaturalista como
el estado de naturaleza, la ley natural; ni siquiera se menciona la palabra
Naturaleza. De todas formas no es dificil advertir, detras de los enuncia-
dos explicitos, la presencia de estas nociones compartidas por la mayoria
de los maestros de la ciencia juridica y politica de los siglos XVII y XVIII,

182



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

e incorporadas de hecho en la percepcion del mundo, de la libertad y del
poder de la mayoria de los hombres cultos de la época*. La casi totalidad
de los revolucionarios franceses considera el orden natural como una base
confiable para la libertad, la propiedad, la seguridad y los demas derechos
basicos, que al estar inscritos directamente en el orden de la naturaleza, ad-
quieren un caracter sagrado, inalienable e imprescriptible. El orden natural,
a su juicio accesible y comprensible para todos*, indicaria con claridad las
intenciones de la Naturaleza acerca del ser humano, destinado a ejercer la
libertad, a adquirir propiedades, a gozar de seguridad en su vida y a buscar
a su manera una vida feliz y productiva. Por consiguiente, ningin poder
humano esté autorizado a desconocer o violar estas directrices inequivocas
de la Naturaleza; y en la medida en que estas libertades son idealmente ante-
riores al Estado, este ultimo no puede desconocerlas o limitarlas de manera
arbitraria. El arraigo en el orden natural ubica de una vez a los derechos en
el plano de lo absoluto e imperecedero, al amparo de las contingencias de la
historia y del albedrio de los gobernantes.

Junto con la enumeracion de los derechos naturales e imprescriptibles
(libertad, igualdad, propiedad y resistencia a la opresion), los revolucio-
narios franceses comparten también con los maestros del iusnaturalismo
moderno la forma de concebir las relaciones entre libertad individual, dere-
chos naturales y sociedad civil, al igual que la confianza en la posibilidad de
reconstruir sobre bases racionales solidas un nuevo orden social. Puesto que
“el fin de toda asociacion politica es la conservacion de los derechos natura-
les e imprescriptibles del hombre™, el orden politico resulta subordinado al
orden natural, que sirve de criterio y pauta para juzgar el derecho positivo y
las instituciones*. El orden natural, en el que los revolucionarios franceses
descubren una base firme y solida para la libertad humana y para los dere-
chos basicos, se transforma asi en un paradigma normativo para verificar
la legitimidad de lo existente. Cuando los protagonistas de la Revolucion
proclaman de manera solemne que “les hommes naissent et demeurent li-
bres et égaux en droits; les distinctions sociales ne peuvent étre fondées que
sur l'utilité commune”, es evidente de que no pretenden enunciar un simple
juicio empirico, derivado de la experiencia, sino un postulado ligado con
la auténtica naturaleza del ser humano*’. Lejos de reducirse a un atributo
accidental y aleatorio, la libertad estd inscrita en la esencia misma de la na-
turaleza humana. Por consiguiente, la expresion hombre-esclavo resulta una
contradiccion en los términos y la existencia de hecho de esta contradiccion
debe ser eliminada, al igual que todo elemento absurdo que no resiste al
examen de la razon. El enunciado acerca de la libertad originaria de todos
los humanos, heredado de la tradicion humanista de Occidente, adquiere un

183



ANGELO PAPACCHINI

caracter normativo y expresa un “deber ser” contra la realidad de someti-
miento y servidumbre: a pesar de que los hombres de hecho nacen someti-
dos y esclavizados, y a pesar de que la sociedad se encarga de acentuar las
limitaciones a la libertad, los hombres deberian ser considerados y tratados
como entes por naturaleza libres. Algo parecido sucede con el axioma de la
igualdad originaria, inscrita en el orden de la naturaleza, que se transforma
en un poderoso argumento en contra de la discriminacion legal y de los pri-
vilegios: a pesar de las diferencias naturales o de las diferencias de poder,
todos los individuos comparten por igual la dignidad humana.

Con el modelo iusnaturalista moderno los constituyentes franceses con-
dividen en fin la intuicién basica de la libertad como espontaneidad origi-
naria y como independencia frente a las interferencias externas. “La liberté
—reza el articulo cuarto— consiste a pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a
autrui”. La libertad del sujeto parece limitarse a la garantia de un espacio
vital de movimiento, actividad o goce, al amparo de toda interferencia ex-
terna. Por supuesto, es importante la aclaracion de que nuestros derechos
dejan de serlo cuando perjudican los derechos de los demas; al igual que
la referencia a la ley para fijar los limites racionales entre los derechos y
reivindicaciones de diferentes sujetos, que bien podrian entrar en conflicto.
De todas maneras no deja de asombrar esta disociacion entre libertad y
sociabilidad, que hace que los lazos sociales y las relaciones con los demas
sean percibidos como un limite, mas que como un enriquecimiento del in-
dividuo. Una libertad pensada como el repliegue del individuo en si mismo,
radicalmente no solidaria, acaba por confundirse de hecho con otro de los
cuatro derechos basicos e inalienables: el derecho a la propiedad privada,
tan sagrado e inviolable como el derecho a la libertad.

LA NOSTALGIA DE LA LEY NATURAL EN EL SIGLO XX

En un ntimero reciente de la revista Fenomenologia e societa dedicado
al “regreso del tusnaturalismo”, el autor de uno de los ensayos, Raimondo
Fassa, sostiene que la teoria iusnaturalista, a pesar de las criticas reiteradas
de las que ha sido y sigue siendo objeto, esta destinada a regresar de ma-
nera ciclica, puesto que expresa exigencias morales y juridicas fuertemente
arraigadas en la conciencia de la humanidad®. La inconformidad con el
iuspositivismo, percibido a menudo como una renuncia a cualquier posibi-
lidad de cuestionar lo existente, la tendencia muy arraigada del ser humano,
particularmente evidente en periodos de crisis, a apelar a unos principios
¢ticos de justicia para justificar la resistencia o desobediencia a una orden
arbitraria e inmoral, la afioranza de la seguridad propia de una cosmovision

184



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

en la que normas y obligaciones se sustentaban en la base segura del orden
natural y de la ley natural, constituyen otras tantas explicaciones posibles de
este regreso ciclico del paradigma iusnaturalista.

En estos intentos de actualizar las teorias iusnaturalistas, merece una
mencion especial el trabajo tedrico de Jacques Maritain, quien ha tratado
de reelaborar las nociones cléasicas de ley natural, naturaleza humana y de-
rechos naturales de cara a los problemas especificos y a los retos de nuestro
siglo. El teorico catdlico francés, quien desempefié un papel nada despre-
ciable en el trabajo de redaccion de la Declaracion universal de derechos de
la ONU, pretende sustentar los derechos en el derecho natural y en la ley
natural, como tnico fundamento de verdad confiable y seguro. A juicio de
Maritain, “ese mismo derecho natural que establece nuestros deberes mas
fundamentales, y por virtud del cual toda ley es obligatoria, es el mismo
también que nos asigna nuestros derechos. Ello obedece a que nos hallamos
incluidos en el orden universal, en las leyes y reglas del Cosmos y de la
inmensa familia de la naturaleza de la creacion...”. Gracias a este arraigo
en la naturaleza es posible hablar de derechos inalienables, sagrados e im-
prescriptibles®.

En su estrategia de fundamentacion, Maritain empieza por aclarar y pre-
cisar la nocion de ley natural, una tarea a su juicio imprescindible debido
a las muchas tergiversaciones de esta nocion basica®. El punto de partida
es el reconocimiento de la existencia de una naturaleza humana comun que
determina los fines esenciales del hombre, al igual que la capacidad que
posee cada individuo de descubrir el sentido de su existencia y su finalidad
especifica como ente racional®?. “En virtud de la naturaleza humana —escri-
be— existe un orden o disposicion que la razon humana puede descubrir y
segun el cual la voluntad debe actuar para adecuarse a los fines esenciales y
necesarios del ser humano. La ley no escrita o ley natural “no es otra cosa
distinta de este orden o disposicion que la razoén humana puede descubrir y
segun el cual la voluntad debe obrar para adecuarse a los fines necesarios e
esenciales del ser humano™*.

La nocién de ley natural se inscribe asi en una concepcion ontoldgi-
ca segun la cual cada ente tiene un lugar especifico y un fin peculiar en
el orden del universo, y coincide con la tendencia de cada ser a realizar
las potencialidades inscritas en su naturaleza especifica. Por consiguiente,
“cada ser tiene su propia ley natural, puesto que todo ser tiene su propia
esencia. Cada ente en la naturaleza (planta, perro, caballo) tiene su propia
ley natural, es decir su norma de funcionamiento, la manera propia en que,
en razon de su estructura especifica y de sus fines peculiares, debe lograr
la plenitud del ser, tanto en su crecimiento como en su conducta...”. El ser

185



ANGELO PAPACCHINI

humano no constituye ninguna excepcion, puesto que €l también posee una
“naturaleza” y una “estructura ontoldgica” y, por consiguiente, “fines que
corresponden necesariamente a su constitucion esencial y que son los mis-
mos para todos”. Sin embargo, a diferencia de los entes carentes de razon,
el ser humano posee el privilegio de poder descubrir por medio de su propia
razén este orden ontologico, por lo que la ley natural se transforma en su
caso en una ley moral, en una obligacion, més que en una simple tendencia
instintiva, que le indica a cada individuo, independientemente del grado
de cultura o de la religion que profese, los deberes basicos inherentes a la
condicion humana.

Debido a este privilegio del ser humano de poder conocer el orden del
universo y las obligaciones inscritas en su propia naturaleza, el aspecto on-
tologico de la ley natural debe integrarse y completarse con una dimension
gnoseologica, relativa a las formas de descubrir y tomar conciencia de los
dictados de la ley natural. El autor aclara que la apropiacion por parte del
ser humano de estas normas de la ley natural no se realiza por medio de un
conocimiento estrictamente racional, more geometrico, sino a través de una
aprehension algo oscura y de un conocimiento por inclinacion, en el que
juegan un papel significativo las intuiciones vitales y los sentimientos™.
Al mismo tiempo, Maritain utiliza la distincién entre aspecto ontoldgico
y aspecto gnoseoldgico para explicar los progresos de la humanidad en la
apropiacion de la ley natural, que en cuanto reflejo de la ley eterna y de
voluntad divina es sin duda imperecedera e inmodificable, y sin embargo
se expresa en formulas distintas, que corresponden a diferentes etapas y
niveles de desarrollo de la conciencia moral. Lo que varia no es la ley na-
tural, sino el conocimiento que el hombre tiene de ella, que ha progresado
significativamente desde la época de las cavernas y seguira progresando en
los siglos venideros®®.

Si bien destaca el papel del conocimiento y de la racionalidad humana
(por cierto de una racionalidad impregnada de emociones y de inclinacio-
nes) en el descubrimiento progresivo y siempre mas rico de la ley natural,
Maritain se apresura también a precisar, en contra de los “excesos” y “per-
versiones” del racionalismo moderno, que la razon humana no es algo abso-
luto y autosuficiente, y que tiene que adecuarse a una norma y a una idea de
bien que tiene su origen en una instancia superior y trascendente. En otras
palabras, en contra de las ideas propugnadas por racionalistas como Rous-
seau y Kant, la razén humana no crea por si misma de manera autonoma la
legislacion a la que se somete, y al contrario tiene que aceptar la necesidad
de adecuarse a una ley que tiene la garantia de su validez precisamente en
su origen divino®’.

186



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

Una vez precisado el sentido de la ley natural, Maritain procede a susten-
tar en ella los derechos basicos, inherentes a la naturaleza humana. El autor
no desconoce el hecho de que en el pensamiento clasico esta nocion ha sido
utilizada para justificar deberes y obligaciones, antes que derechos. Sin em-
bargo, el progreso de la humanidad en cuanto al desarrollo de la conciencia
moral explicaria a su juicio los nexos establecidos en la modernidad entre
ley natural y derechos fundamentales. Gracias a la ley natural, los derechos
humanos pueden gozar de un soporte solido y confiable, que los asegura
frente a las decisiones arbitrarias, a las decisiones despdticas y al vaivén de
la historia. Solo por medio de una ley natural comprendida en su dimension
correcta como una emanacion de la ley eterna y de la voluntad divina, es
posible:

Establecer la existencia de derechos naturalmente inherentes al ser humano, an-
teriores y superiores a las legislaciones escritas y a los acuerdos entre gobiernos,
derechos que no le incumbe a la comunidad civil otorgar, sino reconocer y sancionar
como universalmente valederos, y que ninguna consideracion de utilidad social po-
dria, ni siquiera momentaneamente, abolir o autorizar su infraccion®.

A juicio del autor, por fuera de esta fundamentacion inmanente los de-
rechos humanos serian mera supersticion; si Dios no existiese, todo estaria
permitido, y no existirian razones validas para oponerse a los teoricos del
poder, que recomiendan practicas y formas de vida basadas exclusivamente
en una racionalidad instrumental, por fuera de cualquier referencia a prin-
cipios morales.

Sin embargo, a pesar de esta critica radical de la mayoria de las corrien-
tes filosoficas de la modernidad, que a su juicio habrian fracasado de ma-
nera estruendosa en su intento de establecer principios morales y juridicos
solidos sobre la racionalidad humana, la autonomia, la utilidad, etc., el au-
tor reconoce la posibilidad de un entendimiento sobre la base de una “fe
democratica secular”, compartida por sujetos que profesan las ideologias
mas diversas. La experiencia en la redaccion de la Declaracion universal de
derechos le ha mostrado que individuos y pueblos con diferentes concepcio-
nes del mundo y con teorias antagénicas de la justicia pueden coincidir en
unos principios comunes de convivencia, en una “fe democratica secular”,
en la aceptacion del “credo de la libertad”. Una sociedad de hombres libres
—anade Maritain— “implica algunos dogmas basicos que constituyen la meé-
dula de su existencia misma. Una democracia genuina importa un acuerdo
fundamental de las opiniones y las voluntades sobre las bases de la vida
comun; ha de tener conciencia de si y de sus principios, y debera ser capaz
de defender y promover su propia concepcion de la vida politica y social;

187



ANGELO PAPACCHINI

debe contener un credo humanista comun, el credo de la libertad”°. Se trata
de una fe civica o secular, relacionada con los dogmas précticos de la con-
vivencia pacifica, compartida por sujetos con concepciones “comprensivas”
(para utilizar el lenguaje de Rawls) muy distintas: “estos hombres que tie-
nen opiniones metafisicas y religiosas muy diferentes e incluso opuestas,
pueden coincidir, no en virtud de una identidad de doctrina, sino de una
similitud analogica en los principios practicos hacia las mismas conclusio-
nes practicas, y pueden compartir la misma fe secular practica, con tal de
que reverencien por igual, aunque quizas por razones distintas, la verdad y
la inteligencia, la dignidad humana, la libertad, el amor fraternal y el valor
absoluto del bien moral”®. A pesar de que considera la fundamentacion
trascendente de los derechos como la tnica sélida y verdadera, Maritain
reconoce la imposibilidad de un acuerdo sobre esta manera de justificar el
valor de los derechos, e incluso llega a afirmar que “seria completamente
ocioso el buscar a esas conclusiones practicas y a esos derechos una justifi-
cacion racional comun”¢!.

A lo largo de estos ultimos dos siglos la teoria iusnaturalista y la funda-
mentacion de los derechos basada en la naturaleza humana y en la ley natu-
ral han sido objetos de criticas feroces, por parte de filosofos como Hume,
Bentham, Marx, Hegel, Kelsen, para citar a los mas conocidos. Se ha in-
sistido en la dificultad de definir la ley natural o la naturaleza humana, que
cada individuo, época o clase concibe de acuerdo con sus intereses especifi-
cos. No existe practica, institucion o privilegio que no haya logrado obtener
alguna vez el status de derecho natural, amparado por el orden eterno o por
la justicia divina. Prueba de eso es el hecho de que el orden natural ha sido
utilizado para reivindicar o defender tanto la igualdad, como la desigualdad
“natural” entre los hombres, tanto la obligacion de respetar al otro como el
derecho a recurrir a la fuerza, tanto la proteccion del débil por medio de la
ley como el derecho de los poderosos a dar riendas sueltas a su deseo de
dominacion. El noble manto del derecho natural —escribe A. Ross—:

Ha sido usado en el curso del tiempo para defender todo tipo concebible de exigen-
cias, que surgen obviamente de una situacion vital especifica o que se encuentran
determinadas por intereses de clase economico-politicos, por la tradicion cultural de
la época, por sus prejuicios y aspiraciones. En resumen, para defender todo aquello
que constituye lo que se llama generalmente una ideologia [...]. A semejanza de una
cortesana, el derecho natural esta a disposicion de cualquiera. No hay ideologia que
no pueda ser defendida recurriendo a la ley natural. Y, en verdad, ;como podria
ser de otra manera, toda vez que el fundamento Gltimo de todo derecho natural
se encuentra en una captacion privada directa, en una contemplacion evidente, en
una intuicion? ;Por qué mi intuicion no ha de ser tan buena como la de los demas?

188



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

La evidencia como criterio de verdad explica el cardcter totalmente arbitrario de
las aserciones metafisicas. Las coloca por encima de toda fuerza de control inter-
subjetivo y deja la puerta abierta para la imaginacion ilimitada y el dogmatismo.
La variabilidad histdrica del derecho natural da sustento a la interpretacion de que
los postulados metafisicos son meras construcciones para apoyar actitudes emocio-
nales y la satisfaccion de ciertas necesidades®.

Sin embargo, no obstante estas criticas en muchos sentidos justificadas,
la idea de una ley natural sigue ejerciendo una fascinacion muy grande sobre
los espiritus, y resulta plausible para el comun de la gente, que experimenta
dificultades mayores a la hora de comprender los intentos de justificar los
derechos en nombre de la autonomia moral, del principio de la mayor feli-
cidad para el mayor numero o a partir de la lucha por el reconocimiento®.
De hecho ninguna teoria filosofica ha logrado reemplazar el papel hegemo-
nico jugado antaio por el modelo iusnaturalista, como bien lo demuestran
los documentos oficiales acerca de los derechos humanos, en extremo par-
cos y algo eclécticos a la hora de definir y precisar las bases tedricas o el
marco ético-politico que sustentan derechos y reivindicaciones®. Esta inse-
guridad e indecision contrasta con la compacta unidad teérica de los textos
del siglo XVIII, sustentados en certezas compartidas y construidos alrededor
de un paradigma que muy pocos cuestionaban. Por cierto el pluralismo de
valores, la multiplicidad de criterios y perspectivas para justificarlos y la
transformacion misma de diversidad de valores en un valor en si, pueden
ser alabados como uno de los grandes logros de la modernidad, gracias al
cual se abre paso un mundo mas amplio, un “multi-verso”, que reemplaza el
“uni-verso” cerrado y el apego exclusivo a una tradicién de pensamiento o
a una “vision comprensiva”. Sin embargo, la angustia y la inseguridad que
acompanan inevitablemente el reconocimiento de culturas y valores tan dis-
tintos, seguira alimentando la nostalgia por la idea de orden eterno y justo,
por un modelo de pensamiento que parecia garantizar a las reivindicaciones
humanas un lugar seguro (la Naturaleza o la divinidad), al amparo de las
turbulencias de la historia y al amparo del mismo albedrio humano.

Notas

I “La fundamentacion iusnaturalista de los derechos humanos fundamentales —escribe E. Fernan-
dez— es sin duda la mas conocida y la de mayor tradicion historica; pero también es la que plan-
tea mas problemas teoricos de aceptacion por parte de alguna de las mas importantes corrientes
contemporaneas de Filosofia y teoria del derecho”. E. Fernandez, Teoria de la justicia y derechos
humanos, Editorial Debate, Madrid, 1984, p. 85-86.

189



ANGELO PAPACCHINI

Una prueba particularmente interesante de la vitalidad de esta tradicion la constituye el intento re-
ciente de Bloch de insertar e integrar los principios iusnaturalistas en una concepcion materialista
y marxista. Cft. E. Bloch, Derecho natural y dignidad humana, Aguilar, Madrid, 1980.

“Ni crei que tus decretos —proclama Antigona frente a Credn— tuvieran fuerza para borrar e inva-
lidar las leyes divinas, de manera que un mortal pudiese quebrantarlas. Pues no son de hoy ni de
ayer, sino que siempre han estado en vigor y nadie sabe cuando aparecieron”. Por su parte Credn
defiende su decreto, sosteniendo que no hay peor mal que la anarquia y que la ciudad no puede
tratar por igual a quien atent6 contra ella y a quien la defendi6. Sofocles, Tragedias, ed. Edaf,
Madrid, 1981, p. 314.

El autor esta convencido de que el derecho ha surgido de la naturaleza (“ex natura ortum esse
jus”), por lo que el orden juridico se basa en este fundamento seguro, mas que en la mera opinién
(“Neque opinione, sed natura constitutum esse jus”. M. T. Cicero, De legibus. Liber I, en De la
république - Des lois, texto latino y tr. Fr. de Ch. Appuhn, Garnier, Paris, pp. 244-248. Por consi-
guiente, la naturaleza constituye una guia segura para cualquier disputa (‘“Repetam stirpem juris
a natura, qua duce nobis omnis disputatio explicanda”, al tiempo que la confirmacién del orden
juridico por parte de la naturaleza asegura la conservacion de las virtudes, puesto que “si natura
confirmatum jus non erit, virtutes omnes tollentur”. Ibid., p. 256.

“Atqui nos legem bonam a mala, nulla alia, nisi naturae norma, dividere possumus. Nec solum jus
et injuria a natura dijudicantur, sed omnino omnia honesta ac turpia”. Ibid., p. 256.

El derecho y los lazos sociales entre los hombres se fundan en la ley natural, que es “la recta razén
de mandar y prohibir (lex est recta ratio imperandi atque prohibendi)”. Ibid., p. 254.

Ibid., p. 236.

“Est quidem vera lex, recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes, constans, sempiterna;
quae vocet ad officium jubendo, vetando a fraude deterreat [...] Huic legi nec obrogari fas est,
neque derogari ex hac aliquid licet, neque tota abrogari potest, nec vero aut per senatum, aut per
populum solvi hac lege possumus; neque est quarendus explanator aut interpres Sextus Aeliu, nec
erit alia lex Romae, alia Athenis; alia nunc, alia posthac, sed et omnes gentes et omni tempore una
lex, et sempiterna et immutabilis continebit; unusque erit communis quasi magister et imperator
omnium deus, ille legis hujus inventor, disceptator, lator”. M. T. Cicero, De republica, liber III,
en De la république - Des lois, texto latino y tr. Fr. de Ch. Appuhn, ed. cit., p. 162.

“Es lo mas insensato creer que todo aquello que esta presente en las instituciones y leyes de los
pueblos sea justo, incluyendo las leyes establecidas por tiranos”. M. T. Cicero, De legibus, ed. cit.,
p. 254.

“Quibus enim ratio a natura data est, iisdem etiam recta ratio data est; ergo et lex, quae est recta
ratio in jubendo et vetando, si lex, jus quoque: at omnibus ratio; jus igitur datum est omnibus”.
1bid., p. 248.

“Nec est quisquam gentis ullius, qui, ducem naturam nactus, ad virtutem pervenire non possit”.
1bid., p. 246.

Marco Tulio Cicerén, Tratado de los deberes, Editora Nacional, Madrid, 1975, p. 80. “Siempre
que se trate de una cuestion referente a los deberes —prosigue— conviene tener presente la excelen-
cia de la naturaleza humana sobre los demas animales [...] De ello se deduce que el placer de los
sentidos no es el mas propio de la dignidad humana y que por lo mismo debe ser enérgicamente
rechazado”. /bid., p. 83.

J. Maritain, Los Derechos del Hombre y la ley natural, Biblioteca Nueva, Buenos Aires, 1943, p.
104.

Ibid., p. 97.

190



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

15

16

20

21

Citado de W. Euchner, La Filosofia Politica di Locke, Laterza, Bari, 1976, p. 192.

1bid., p. 273. La referencia a Dios como fuente de los derechos del hombre y como garantia
suprema de su respeto constituye la regla, mas que la excepcion en los diferentes intentos de
fundamentar y legitimar la dignidad y los derechos originarios inalienables del ser humano. Las
solemnes declaraciones de las revoluciones burguesas, proclamadas bajo los auspicios del Ser
Supremo, tienen un fuerte pathos religioso, que se refleja tanto en el caracter “sagrado” de los
derechos originarios, como en el énfasis puesto en “igual derecho al libre ejercicio de la religion,
de acuerdo con los dictados de su conciencia”. En este sentido T. Paine —protagonista de la inde-
pendencia americana y de la Revolucion francesa— para sustentar el caracter inalienable de los
derechos naturales sostiene que tales derechos se fundamentan y originan en un pacto originario
entre Dios y hombre: “antes que en el mundo existiera una institucion humana de gobierno existia
al inicio del tiempo, si asi puedo expresarme, un pacto entre Dios y el hombre; y puesto que la
relacion y la condicion en la que se encuentra el hombre en su propia persona individual respecto
al Creador no puede ser cambiada o modificada de ninguna manera por ninguna ley o autoridad
humana, la devocion religiosa que es una parte de un tal pacto no puede estar sujeta a las leyes
humanas. Todas las leyes deben conformarse por lo tanto a este pacto preexistente y no pueden
amoldar el pacto a las leyes que, ademas de ser humanas, son posteriores al mismo”. A juicio
de Paine tiene sentido preguntarse por el origen de los derechos; sélo que es necesario proceder
hasta la fuente tltima y verdadera: “en relacion con los derechos del hombre el error de los que
basan sus razonamientos sobre precedentes traidos de la antigiiedad es de no proceder lo suficien-
temente atras en el pasado. En lugar de llegar hasta el origen, el pensamiento se detiene en algun
periodo intermedio de ciento o miles de afios [...]. Pero si retrocedemos mas, alcanzaremos al fin
la meta, es decir el momento en el que el hombre salié de las manos de su Creador. ;Qué era ¢l
entonces? Un hombre. Hombre era su unico y elevado titulo, y no podemos atribuirle uno mas
elevado. Pero de titulos hablaremos mas adelante. Llegamos asi al origen del hombre y al origen
de sus derechos”. El autor norteamericano sustenta en este pacto originario la igualdad de todos
los humanos: “todos los hombres pertenecen a un mismo orden (degree) y, por consiguiente, todos
nacen iguales y con iguales derechos naturales, como si la especie se perpetuara por creacion, mas
que por generacion, siendo esta ultima la manera en que se prosigue la primera. Por lo tanto hay
que pensar que cada niflo que llega al mundo, deriva su propia existencia de Dios. El mundo es
para ¢l tan nuevo como lo fue para el primer hombre, y sus derechos naturales en el mundo son de
la misma naturaleza”. T. Paine, / diritti dell 'uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978, p. 143.

J. Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, Aguilar, Madrid, 1973, p. 5.

Esta funcion normativa se encuentra incluso en las teorias que reducen el estado natural a una
condicion de guerra o de amenaza de guerra. En este caso, el estado de naturaleza indica lo que el
hombre deberia tratar de evitar a toda costa si quiere gozar de la paz y del derecho a la vida.
“Esta ley existe, y es tan inteligible y tan evidente para un ser racional y para un estudioso de esa
ley como lo son las leyes positivas de los Estados. Estas solo son justas en cuanto estan fundadas
en la ley de la Naturaleza, por la que han de regularse y ser interpretadas”. /bid., p. 11.

Ibid., pp. 6-7. El modelo creacionista parece acentuarse por la referencia explicita al diferente
status que poseen el hombre y los animales en el contexto de la creacion: los animales han sido
creados en funcion del hombre, quien por lo tanto posee el derecho de manipularlos. Los animales
pueden ser instrumentalizados; en cambio no podemos disponer de la vida de los demas seres
humanos para nuestros fines.

“Cada uno de nosotros —escribe Locke— esta obligado a su propia conservacion y a no abandonar
voluntariamente el puesto que ocupa; lo esta asi mismo, cuando no esta en juego su propia con-
servacion, a mirar por la de los demads seres humanos y a no quitarles la vida, a no dafiar ésta, ni

191



ANGELO PAPACCHINI

22

23

24

25

26

27

28

29

30

todo cuanto tiende a la conservacion de la vida, de la libertad y de la salud, de los miembros o
de los bienes de otro, a menos de que se trate de hacer justicia en un culpable”. /bid. “Por ley de
la naturaleza —escribe Laura Mues de Schrenk— Locke entiende la ley de la razon, y por ley de la
razon, la ‘ley de Dios’, que nos dicta tal conducta. En el desarrollo de su tema resultara que la ley
de la naturaleza es el Decalogo”. “El problema de la fundamentacion de los derechos humanos”,
Dianoia, México, 1985, p. 102.

Como bien lo aclara Maritain, “en los tiempos antiguos y en la edad media, en relacion con la ley
natural se han desarrollado mas las obligaciones que los derechos del hombres. Ha sido el aporte
del siglo xviil llevar a plena luz los derechos del hombre como algo exigido por la ley natural.
Este descubrimiento —cuando se lo libere de todo error— se debid esencialmente al progreso de la
experiencia moral y social por medio del cual las inclinaciones radicales de la naturaleza humana,
en lo relativo a los derechos de la persona humana, han sido liberadas, lo que ha hecho posible un
conocimiento por inclinacion de los derechos del hombre”. Nove lezioni sulla legge naturale, Ed.
Un. Jaca, Milano, 1984, pp. 53-54.

J. Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, ed. cit., p. 5.

Estado de naturaleza y estado de guerra, escribe Locke, “se hallan tan distantes el uno del otro
como el estado de paz, benevolencia, ayuda mutua y mutua defensa lo estéd del odio, malevolencia,
violencia y destruccion mutua”. /bid., p. 16.

“Dentro de ese estado ha sido puesta en manos de todos los hombres la ejecucion de la ley natural;
por eso tiene cualquiera el derecho de castigar a los transgresores de esa ley con un castigo que
impida su violacion”. /bid.,p. 7. A juicio del autor, es perfectamente licito responder a la violencia
con la violencia, puesto que “es razonable y justo que yo tenga derecho a destruir aquello que me
amenaza con la destruccion”. Los hombres que recurren a la violencia pueden “ser tratados como
fieras”. Ibid., p. 14.

1bid., p. 11.

“Siendo los hombres libres, iguales e independientes por naturaleza, ninguno de ellos puede ser
arrancado de esa situacion y sometido al poder publico de otros sin que medie su propio consen-
timiento”. /bid., p. 73.

1bid., p. 66.

1bid., p. 95.

La filosofia politica di Locke, ed. cit., p. 15.

T. Hobbes, Leviatano, tr. it. T. Magri, Editori Riuniti, Roma, 1976, cap. X1v, p. 76.

En la busqueda de la paz intervienen la razon y las pasiones: “Las pasiones que inclinan a los
hombres a la paz son el miedo de la muerte, el deseo de las cosas necesarias para una vida con-
fortable, y la esperanza de obtenerlas con el trabajo y esfuerzo propio. Y la razon sugiere articulos
apropiados de paz. De estos articulos, llamados también leyes de naturaleza, hablaré en los proxi-
mos capitulos”. Ibid., cap. X111, p. 75.

“Es cierto —escribe C. B. Macpherson— que a partir de Platon, siempre se habian derivado dere-
chos y obligaciones de las capacidades y de los deseos de los hombres. Pero la inferencia habia
sido siempre indirecta: se procedia de las capacidades y deseos humanos a alguna finalidad de la
naturaleza o intencion divina, y de esta suposicion a las obligaciones y deberes humanos. Las ca-
pacidades y los deseos humanos eran tratados como efectos de la finalidad de la naturaleza o de la
voluntad divina; estas lltimas, entendidas como origen de las capacidades y deseos humanos, eran
asumidas también como fuente del derecho y de la obligacion moral. La finalidad o intencion,
introducida desde el exterior, venia hipostatizada como una fuerza ajena que imponia constante-
mente su propia autoridad sobre los hombres, bajo la forma de la razén o revelacion, o en ambas
formas ...”. A juicio del intérprete canadiense, Hobbes habria invertido este presupuesto: “en lu-

192



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

40

41

42

43

gar de ir buscando en alguna fuerza exterior derechos y obligaciones, asumi6 que éstos estaban
implicitos en la necesidad inmanente en cada mecanismo humano de conservar su movimiento;
y puesto que cada mecanismo humano, para lograr este fin, debe evaluar solamente sus propios
requisitos, queda excluido el problema de la imposicion de un sistema de valores desde lo alto o
desde una instancia exterior”. Libertd e Proprietad alle origini del pensiero borghese, Mondadori,
Milano, 1982, p. 99.

Claro que en este terreno encontramos ciertas oscilaciones en el pensamiento de Hobbes, y pre-
cisamente alrededor de la interpretacion de la ley natural han surgido las disputas mas acaloradas
entre los intérpretes del pensador inglés. Al lado de muchas expresiones que parecerian romper
con el modelo clasico de la ley natural concebida como adecuacion a un orden dado de antemano,
inmutable y eterno, encontramos también otras que sugieren cierta continuidad con la tradicion:
“las leyes de naturaleza son inmutables y eternas, puesto que nunca se podra legitimar la injusti-
cia, la ingratitud, la arrogancia, el orgullo, la parcialidad y cosas semejantes. En efecto, no podra
nunca ser que la guerra conserve la vida y que la paz la destruya”. Leviatano, ed. cit.,cap. XV, p.
99. En textos como ¢éstos se basan intérpretes como Taylor y Warrender para acentuar las deudas
de Hobbes con la concepcion tradicional de la ley natural. La primera ley natural, relativa a la
busqueda de la paz, podria ser interpretada como una obligacion de caracter moral, como una
tendencia natural presente en todo ser humano y arraigada en su estructura instintiva, o como el
resultado de un célculo racional.

1bid., cap. X1v, pp. 76-77. “El derecho natural, que los autores llaman comiinmente ius naturale,
es la libertad , propia de cada hombre, de usar como quiere su poder para la conservacion de su
naturaleza, es decir de la vida; y por consiguiente, de hacer todo lo que segun su juicio y su razoén
considere el medio mas apropiado para realizar aquel fin”. /bid.

1bid., cap. X1v, p. 77.

Op. cit., p. 102.

Ibid., p. 99. Hobbes “afiade al postulado de hecho un postulado de derecho, es decir un igual de-
recho a la vida sustentado en la igual necesidad de continuar el movimiento”. Ibid., p. 102.

“Una inclinacion general, de un deseo perpetuo y sin tregua de poder, que solo acaba con la muer-
te. La causa de esto no es siempre la esperanza de un placer mas intenso de aquello ya conseguido,
o la insatisfaccion por un poder moderado, sino la imposibilidad de asegurar el poder y los medios
para vivir bien que tenemos al presente, sin adquirir mas de los mismos”. T. Hobbes, Leviatano,
ed. cit., cap. X1 p. 63.

“Mientras que permanece este derecho de todos los hombres a todas las cosas —prosigue Hobbes—
nadie (por fuerte y sabio que sea) puede estar seguro de llegar al término natural de su vida”. /bid.,
cap. X1v, p. 77.

1bid., cap. X1v, p. 78. De esta primera ley de la naturaleza se deriva la segunda: que estemos
dispuestos “a renunciar a este derecho a todas las cosas, y a conformarnos con tanta libertad en
relacion con los demas, cuanta concedemos a los demds con respecto a nosotros”. Especialmente
interesante la novena ley de naturaleza, seguin la cual “es necesario que cada hombre reconozca al
otro como a un igual por naturaleza”. /bid., cap. XV, p. 95.

1bid., cap. Xvii, p. 107.

“La unica manera por medio de la cual los hombres pueden erigir un poder comun capaz de de-
fenderlos frente a la agresion de extrafios y de entuertos reciprocos, y por lo tanto de garantizarles
una seguridad tal que puedan sustentarse y vivir bien gracias a su industria y a los frutos de la
tierra —afiade el autor— es la de conferir todo su poder y su fuerza a un hombre o a una asamblea
de hombres que, por mayoria de votos, puedan reducir todas las voluntades a una tinica voluntad”.
1bid., cap. XviL, p. 111.

193



ANGELO PAPACCHINI

44

45

46

47

48

49

50

La idea misma de insertar una Declaracion de principios como fundamento de la constitucion
constituye un rasgo tipico de la Weltanschauung iusnaturalista. “Para que una constitucion sea
buena —afirma Mounier— es necesario que esté fundada sobre los derechos del hombre, y que
ella los proteja en forma evidente. Por lo tanto, para preparar una constitucion hay que conocer
los derechos que la justicia natural asigna a cada individuo, evocando los principios que deben
formar la base de toda clase de sociedad; y es necesario que cada articulo de la constitucion sea
la consecuencia de un principio”. Citamos de M. Gauchet, La Révolution des droits de I'homme,
Gallimard, Paris, 1989. p. 45. De manera parecida opinaban otras de las personalidades mas in-
fluyentes, como La Fayette, Sieyés y Mirabeau. Para el primero, el objetivo de una declaracion de
derechos antepuesta a la constitucion tiene la finalidad basica de “recordar los sentimientos que
la naturaleza ha grabado en el corazon de cada individuo”, las verdades eternas sobre las cuales
deberian fundarse todas las instituciones. Por su parte, Mirabeau opina que “la declaracion de los
derechos del hombre en sociedad no es sino la exposicion de algunos principios generales aplica-
bles a todas las asociaciones politicas y a todas las formas de gobierno”.

La redaccion de los derechos basicos naturales podia resultar una empresa relativamente facil,
puesto que debia limitarse a recoger y sancionar las intuiciones basicas acerca de la naturaleza
humana, el orden natural y los derechos naturales compartidos por todos. A juicio de Mirabeau, el
objetivo que debia orientar el trabajo de los redactores era una formulacion tan clara y contunden-
te de “estos axiomas tan simples, evidentes y fecundos”, que nadie pudiese negarlos sin caer en el
absurdo. M. Gauchet, Op. cit., p. 52. Los actores de la Revolucion no tienen todavia conciencia
de las complejidades y contradicciones latentes en una teoria aparentemente evidente y clara. Las
verdades acerca de la naturaleza, la libertad y la sociedad parecian al alcance de la mano: s6lo
hacia falta una lectura adecuada de ese libro sin misterios que era la naturaleza humana, utilizando
de manera adecuada y sin mala fe la propia razén. Pero pronto los acontecimientos empezarian a
socavar esta seguridad, al poner de manifiesto las tensiones latentes y al sacar a relucir interpreta-
ciones antagonicas e inconciliables del orden natural.

La opiniéon dominante la podriamos resumir asi: en el estado natural, que no es tan violento y pe-
ligroso como lo describe Hobbes, el ser humano goza de derechos, sustentados en la ley natural.
Sin embargo, sélo a través del contrato estas libertades originarias adquieren el valor de derechos
en sentido estricto, por medio de la coaccion y de la proteccion del Estado. Por lo tanto, sélo con
el ordenamiento civil y politico la libertad natural se transforma en derecho; pero al mismo tiempo
las libertades individuales de movimiento, pensamiento, apropiacion, etc., idealmente anteriores
al estado civil, conservan el valor de fines frente a la accion del Estado, que encuentra en ellas un
limite mas o menos estricto y sdlo excepcionalmente franqueable. El hecho de que es el poder del
Estado lo que transforma las libertades originarias en derechos, no lo autoriza a subordinarlas a
otro fin cualquiera, o a sacrificarlas sin mas en su afan de dominio.

En su formulacion inicial, propuesta por La Fayette, el principio rezaba asi: “la naturaleza ha
hecho a los hombres libres e iguales”. M. Gauché, Op. cit., p. 153.

999

R. Fassa, “Quale giusnaturalismo? Problemi e ambiguita di un ‘ritorno’”’. Fenomenologia e socie-
ta, afio X, n.1, octubre de 1987, ed. Piemme, Casale Monferrato.

J. Maritain, El hombre y el Estado, Editorial G. Kraft, Buenos Aires, 1952, pp. 114-115.

Los derechos humanos “son inalienables porque se basan en la naturaleza humana del hombre,
que por supuesto nadie puede perder...”. [bid., p,121. A su vez “el derecho natural so6lo es ley
porque participa de la Ley eterna”. /bid., p. 115.

“Lamento no disponer de otros términos —escribe Maritain— puesto que en la época racionalista
juristas y filésofos han abusado a tal punto de la nocion de ley natural, tanto para los fines de una

politica conservadora como para los fines de una politica revolucionaria, utilizandola de manera

194



EL PARADIGMA TUSNATURALISTA

53

54

55

tan simplista y arbitraria, que resulta hoy en dia dificil usar de otra terminologia sin despertar la
suspicacia y la sospecha. Y sin embargo, las doctrinas de la ley natural no tienen que confundirse
con la ley natural misma. Las doctrinas, al igual que toda doctrina juridica o politica, pueden sos-
tener teorias de toda indole para justificar o explicar la ley natural; sin embargo, la refutacion de
estas teorias no significa por esto mismo la negacion de la ley natural. En el siglo XIX la victoria
del positivismo juridico sobre la doctrina de la ley natural no significo por eso mismo la muerte de
la ley natural, sino simplemente la victoria de la escuela historica conservadora sobre la escuela
racionalista-revolucionaria de la primera mitad del siglo XiX. La mejor prueba de lo anterior es
que, hacia el final de ese mismo siglo hemos asistido al llamado renacimiento de la ley natural”.
J. Maritain, Nove lezioni sulla legge naturale, ed. cit., p. 40. Maritain concibe la ley natural como
un legado del pensamiento griego y cristiano. Por consiguiente, considera necesario recuperar y
actualizar los aportes de S. Tomas (“el Unico entre estos grandes pensadores que haya logrado
comprender el problema de la ley natural, y el tinico que elabord una doctrina coherente y sélida
de la ley natural”), de S. Agustin y de los Padres de la iglesia. Por el lado de la cultura griega y
romana, se remite a Cicerdn, a los estoicos y a los grandes poetas tragicos, en especial a Sofocles,
puesto que a su juicio “Antigona puede ser considerada como la heroina de la ley natural”.
“Demos por asentado —escribe Maritain— que existe una naturaleza humana y que esta naturaleza
es la misma en todos los hombres. Demos por asentado también que el hombre es un ser dotado
de inteligencia y que, en cuanto tal, actia comprendiendo lo que hace y tiene por consiguiente el
poder de determinar por si mismo los fines que persigue”. /bid., p. 43.

Ibid., p. 43.

Ibid.

“La razon humana no descubre las reglas de la ley natural de manera abstracta y tedrica, a la
manera de una serie geométrica; no las descubre por medio de un ejercicio conceptual de la inte-
ligencia o por medio de un conocimiento racional, sino a través del conocimiento por inclinacién
[...]. El conocimiento por inclinacion o por connaturalitas es una especie de conocimiento no
claro (a diferencia del conocimiento obtenido por medio de conceptos y juicios intelectuales),
oscuro, asistematico, de caracter eminentemente vital: es una forma de conocer por simpatia, a la
que el entendimiento llega consultando las inclinaciones internas y prestandole oidos a la percep-
cion interior del sujeto, a la melodia interior, a la vibracion de las tendencias profundas hechas
conscientes en la subjetividad”. /bid., p. 49.

“Puesto que la ley natural es una ley no escrita —anota el autor— el conocimiento que el hombre
tiene de ella se ha incrementado lentamente, en proporcion con el desarrollo de la conciencia moral,
que al inicio se encontraba en una condicion crepuscular. La etnologia nos ha mostrado la manera
como, en el interior de las estructuras de la vida tribal y de la magia, se ha empezado a despertary a
formarse. Estos descubrimientos s6lo demuestran que el conocimiento por parte del ser humano de
la ley no escrita ha pasado por varias formas y etapas, sin duda mas variadas y multiples de lo que
muchos filésofos o tedlogos hayan podido imaginar. Al mismo tiempo nosotros tomamos concien-
cia de que el conocimiento de la ley natural por parte de nuestra conciencia es todavia imperfecto
y que sin duda continuara desarrollandose hasta llegar a ser mas refinado [...]. Desde este punto de
vista se puede decir que s6lo cuando el Evangelio habra penetrado en lo mas hondo de la substancia
humana, la ley natural se expresara en toda su plenitud y perfeccion”. Ibid., pp. 48-49.

“Es evidente que si buscamos el fundamento primero de la ley natural, tenemos que recurrir a
esta ley eterna. Y para que exista la ley eterna, es necesario que exista la razén subsistente, no
simplemente la razoén humana, sino la inteligencia que se confunde con la verdad misma, con la
verdad subsistente...”. Ibid., pp. 55-56. A juicio de Maritain, uno de los mayores culpables de esta
degeneracion racionalista habria sido Grocio, al sostener que la ley natural seguiria conservando

195



ANGELO PAPACCHINI

60

61

62

63

64

su autoridad y su poder incluso en la hipotesis de que Dios no existiese: “con esta pequeiia frase
de Grocio se ha infiltrado el racionalismo en la concepcion de la ley natural, y se ha producido una
separacion entre la razon eterna y el orden de la naturaleza”. /bid., p. 62.

J. Maritain, “Acerca de la filosofia de los derechos del hombre”, en Los derechos del hombre -
Estudios y comentarios en torno a la nueva declaracion universal, F. C. E., México-Buenos Aires,
1949, p. 72

J. Maritain, El hombre y el Estado, ed. cit., pp. 130-131.

1bid., p. 132.

J. Maritain, “Acerca de la filosofia de los derechos del hombre”, ed. cit., p. 69. De manera que,
a pesar de la insistencia en una fundamentacion religiosa y trascendente, la teoria de Maritain no
podria ser tildada de “fundamentalista” e intolerante.

A. Ross, Sobre el derecho y la justicia, Eudeba, Buenos Aires, 1963, pp. 252-254.

Como una posible explicacion de este regreso recurrente de las teorias iusnaturalistas, Ross men-
ciona también unas razones de tipo psicoldgico, en especial “el temor a las vicisitudes de la vida,
a la transitoriedad de todas las cosas, a la inexorabilidad de la muerte o, a la inversa, el deseo de
lo absoluto, de lo eternamente inmutable que desafia la ley de la corrupcion™. Ibid., p. 255.

Esta incertidumbre y eclecticismo se ponen de manifiesto en los considerandos y en los primeros arti-
culos de la Declaracion universal de la ONU, que parecerian darle la razon a aquellos intérpretes que
ven en este texto un mosaico construido con fragmentos o residuos de teorias distintas. “Todos los seres
humanos —reza el articulo primero— nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como estan
de razon y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”. El texto expone dos
enunciados aparentemente descriptivos (los seres humanos nacen libres e iguales, y estan dotados de
razon), de los que se deriva un tercero de caracter exhortativo o prescriptivo: deben comportarse “frater-
nalmente” los unos con los otros, es decir como buenos hermanos. A primera vista, no resulta tan claro
el nexo entre el hecho de nacer libres e iguales y la obligacion de manejarse fraternalmente, o la relacion
entre el estar dotados de razon y conciencia y el imperativo de tratar a todos como si fueran hermanos.
La clave para entender la 16gica oculta del texto, podria estar quizas en uno de los considerandos inicia-
les, que recupera una metafora estoica y asimila el género humano a una gran familia. De acuerdo con
esta posible lectura, el texto podria ser reformulado asi: puesto que los hombres, seres dotados de con-
ciencia y razon, conforman una gran familia, todos ellos nacen libres e iguales en dignidad y derechos,
y estan obligados a tratarse como lo que son de verdad, es decir como hermanos. Un residuo de la teoria
iusnaturalista se percibe también en la idea de que los hombres “nacen” libres e iguales en dignidad.

196



CariTuLO 8

UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

El utilitarismo se presenta al inicio como una alternativa a la teoria de
los derechos, mas que como un nuevo intento de sustentarlos y justificarlos.
Son bien conocidas las duras criticas dirigidas por Bentham a los tedricos
de las Revolucion Francesa y a la idea de unos derechos naturales anterio-
res al orden social, que el filésofo inglés consideraba un sinsentido. Sin
embargo, las luchas emprendidas por los exponentes del utilitarismo para
tratar de reducir el sufrimiento inutil, aliviar la condicidén de los presos,
instaurar procedimientos judiciales prontos e imparciales, promover e im-
pulsar politicas sociales de bienestar, le aseguran a la doctrina utilitarista
un lugar destacado en la promocidn y realizacion de los derechos humanos.
Pocos autores han tomado tan en serio el caracter practico y liberador de la
filosofia como Bentham, quien afirmaba que “la filosofia jamas ha sido més
dignamente empleada que cuando proporciona su ayuda a la economia de la
vida cotidiana, de cuyos beneficios la humanidad en general es participe™”.
Ademas, la defensa mas apasionada de la libertad de pensamiento y expre-
sion se la debemos precisamente a un autor utilitarista, J. S. Mill, quien ha
intentado sustentar o justificar los principales derechos humanos desde el
postulado de la mayor felicidad para el mayor niimero.

En los tultimos afios, la teoria utilitarista ha sido objeto de duras criti-
cas. Particularmente contundente ha sido el ataque de J. Rawls, quien ha
denunciado la reduccion de los derechos y libertades a meros objetos de
canje, que de acuerdo con el esquema utilitarista podrian ser sacrificados
sin mayores problemas en aras del incremento de la felicidad para el mayor
numero. Entre quienes se inspiran en las tesis del filosofo norteamericano



ANGELO PAPACCHINI

es muy arraigada la conviccion de que el utilitarismo no brinda suficientes
garantias para la defensa de los derechos, puesto que un utilitarista conse-
cuente deberia estar dispuesto a sacrificar estas libertades basicas a las exi-
gencias impuestas por el postulado de la utilidad. De todas formas, resulta
a nuestro juicio de gran interés el esfuerzo desplegado por muchos autores
utilitaristas en su intento de asegurar a los derechos humanos una base me-
nos “metafisica”, mas comprensible y mas arraigada en la estructura instin-
tiva el ser humano; y merecen un andlisis serio las respuestas a la objeciones
arriba mencionadas, al igual que las reformulaciones de la teoria, motivadas
por la necesidad de salirle al paso a las criticas mas comunes y a las tesis de
quienes sostienen una incompatibilidad insuperable entre el modelo utilita-
rista y la teoria de los derechos humanos.

JEREMiAS BENTHAM

El padre del utilitarismo sustenta su concepcion del hombre, su sistema
¢tico y su teoria politica y econémica sobre un nico principio o axioma
fundamental: “la mayor felicidad para el mayor nimero como la medida de
lo justo y de lo injusto™. Si bien se trata de un axioma no demostrado y que
no puede ser objeto de prueba directa, el autor no tiene dudas acerca de su
validez, confirmada a diario por la practica humana, que muestra de manera
inequivoca la tendencia arraigada de los individuos a buscar la felicidad y a
alejarse de lo que provoca dolor y sufrimiento. La teoria utilitarista se sus-
tenta ante todo en esta percepcion de la naturaleza humana y de los moviles
de la accién en términos de busqueda del placer y de esfuerzos para evitar
el dolor, en consonancia con las tesis expuestas por los materialistas france-
ses, en especial por Helvecio y La Mettrie. “Mi nocion de hombre —escribe
Bentham— es la de un ser que anhela la felicidad, tanto en el éxito como en
el fracaso, y en todos sus actos continuara haciéndolo, mientras siga siendo
hombre™.

El resorte mas poderoso y casi exclusivo de la accion estaria ligado con
la busqueda del placer, con esa:

Propension de la naturaleza humana por la cual, con motivo de cada acto que ejecu-
ta, todo ser humano se ve inclinado a seguir la linea de conducta que, en su inmedia-
ta estimacion del caso, contribuira en el mas alto grado a su propia felicidad maxi-
ma, cualquiera que sea su efecto en relacion con la dicha de otros seres similares®.

Lo que de verdad impulsa a los hombres, lo que estimula su interés es
lo que —persona o cosa— es percibido como una fuente potencial de placer.

198



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

La tnica causa eficiente de una accion es el interés y el tnico resorte de ver-
dad eficaz del interés es el impulso hondamente arraigado en el ser humano
hacia el placer y la felicidad: la tendencia al placer constituye un fenémeno
tan necesario e inevitable como la caida de los cuerpos, por lo que la for-
mulacion del principio de utilidad posee una universalidad y necesidad ana-
logas a las que caracterizan a la ley de gravedad. Bentham no desconoce la
existencia de actos desinteresados, inspirados en apariencia por la filantro-
pia, la abnegacion y el amor por la humanidad. Sin embargo, analiza estos
fenomenos con cierta suspicacia, y no deja de anotar que se trata de casos
excepcionales, puesto que la supervivencia misma de la especie depende en
ultimas del “principio de autopreferencia”, es decir, de la consolidacion de
aquella tendencia natural de cada ser humano a incrementar sus experien-
cias placenteras: “en cada pecho humano, con excepcion de entusiasmos
raros y de corta duracion, resultantes de algun fuerte estimulo o incitacion
—asegura— el interés de la propia consideracion predomina sobre el interés
social, y el propio interés particular de cada persona se impone sobre los
intereses de todas las demas personas juntas’™.

Sobre esta concepcion de la naturaleza humana, basada en la idea de que
el ser humano se encuentra bajo el poderio de dos amos soberanos, el dolor
y el placer, Bentham construye también un sistema ético, centrado en la idea
de que la tendencia tan fuerte hacia el placer y hacia la felicidad constituye
algo bueno y moralmente valioso, o para ser mas precisos, representa la
unica medida y el unico criterio objetivo y confiable para establecer lo que
es de verdad bueno. En polémica con los exponentes del ascetismo, quienes
tienden a transformar el dolor y el sufrimiento en algo moralmente valioso
y bien aceptado por la divinidad, el autor insiste en el caracter positivo y
moralmente valioso del placer y acaba por transformar la busqueda de la
felicidad en una obligacién moral: lo que los individuos, impulsados por
la naturaleza, buscan con todas sus fuerzas, lo que de hecho hacen, indica
también lo que el ser humano debe hacer. Esto no significa, por supuesto,
que la moralidad se agote en la mera satisfaccion de los impulsos naturales
inmediatos, lo que implicaria una renuncia a lo mas propio y especifico del
ser humano: sus dotes racionales y su capacidad de célculo. La tendencia
natural al placer se transforma en un deber en la medida en que lo que el
hombre busca de manera inmediata no siempre corresponde a su interés
mas auténtico, ni contribuye en todos los casos a incrementar su dicha o a
alejar las fuentes del dolor. De aqui la necesidad de un célculo racional y de
una ponderacion entre diferentes clases de placeres, para elegir de manera
oportuna aquellas acciones o pautas de conductas que a lo mejor implican
el sacrificio de un goce inmediato, pero en cambio propician placeres mas

199



ANGELO PAPACCHINI

intensos y duraderos, goces no contaminados por experiencias dolorosas y
gratificaciones no perturbadas por el miedo y la incertidumbre.

El otro elemento indispensable para poder comprender la busqueda de la
felicidad como un deber reside en la idea de que cada individuo tiene que
esforzarse para incrementar al maximo su placer, pero también el placer y
la felicidad de los demas seres humanos, puesto que la medida de lo bueno
y de lo malo no es simplemente el incremento de la gratificacion personal,
sino “la mayor felicidad para el mayor niimero”. El criterio para medir la
moralidad de una acciéon o de una méxima pasa por lo tanto por su contri-
bucién mayor o menor a ese gran objetivo que define el nucleo esencial del
utilitarismo. La atencion hacia el interés, la gratificacion y la felicidad de los
demas, permite también a Bentham reconstruir, sobre la base del principio
utilitarista, la teoria de la sociedad, del derecho y del Estado®.

En el marco de las discusiones acerca de la naturaleza y fines de la socie-
dad politica, y de manera especifica en su evaluacion de los acontecimientos
de la Revolucion francesa, Bentham enfrenta directamente el problema de
los denominados derechos del hombre. Su posicion al respecto es clara y
tajante: los supuestos “derechos naturales” son un mero sinsentido (“non-
sense upon stilts”), una ficcidon retorica sin fundamento. El autor se refiere
en términos despectivos a la idea de un estado de naturaleza, “una quimera
demolida por Hume’”, y pone en entredicho la conveniencia de apelar a este
producto de la fantasia para deducir derechos y para legitimar el poder poli-
tico, puesto que a su juicio “las indiscutibles prerrogativas de la humanidad
no necesitan apoyarse sobre los movedizos fundamentos de una ficcion™.
Rechaza la nocion de una ley natural que los hombres podrian conocer por
medio de la razén en un estado ideal anterior a la sociedad, puesto que la
razon es facultad experimental, que puede trabajar exclusivamente con base
en los datos suministrados por los sentidos y por la experiencia.

Por lo demas, su critica no se agota en la denuncia del caracter fantésti-
co y de la carencia de fundamentos de nociones como derechos naturales
y estado de naturaleza. En realidad lo que mas le preocupa al autor son las
consecuencias perniciosas de estas ficciones, que cuando se salen del terre-
no de la mera retorica y se aplican al terreno del derecho y de la politica
provocan desorden, caos y anarquia. Lo que mas le molesta en la Declara-
cion de derechos de la Revolucion francesa es la apelacion a un presunto de-
recho natural “como criterio para regular y limitar el derecho positivo™, y
el recurso a unos derechos naturales supuestamente derivados de un mitico
contrato originario, y por consiguiente anteriores a la ley y al ordenamiento
juridico'®. La consecuencia inmediata de estas ficciones es que el poder so-
berano se encuentra seriamente limitado, lo que puede fomentar a la larga

200



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

el espiritu de rebeldia y la anarquia''. La pretension de los revolucionarios
franceses de fijar unos derechos imprescriptibles, significa un freno inad-
misible, inoportuno y en extremo peligroso para el poder politico y para la
estabilidad de un Estado.

A juicio de Bentham no existen derechos “naturales” o “innatos” ante-
riores a la sociedad. Los derechos, si es que existen, deben ser concebidos
como un producto social y tienen que justificarse desde el principio supre-
mo de la utilidad. Asi, para tomar un ejemplo, en el caso de la propiedad
privada nada ganamos al transformarla en un derecho natural originario,
anterior al pacto social y por lo tanto por fuera de la jurisdiccion del cuerpo
politico. Al contrario, si la consideramos en el marco de los fines propios del
individuo y de la sociedad, podremos facilmente justificar una institucion
de esta naturaleza sin tener que recurrir a las nociones nebulosas de derecho
natural, estado de naturaleza o ley natural: serd suficiente indicar que la pro-
piedad privada, al asegurar la satisfaccion permanente de las necesidades
frente a la incertidumbre del futuro, contribuye de manera significativa al
incremento de la felicidad colectiva.

En esta postura rigurosamente utilitarista se entremezclan a pesar de todo
principios y axiomas que se insertan en la tradicion iusnaturalista. Como lo
destaca Sabine, cuando Bentham afirma que ‘un hombre vale lo mismo que
cualquier otro hombre’, o que para calcular la mayor felicidad cada persona
‘debe contar por uno y nadie por mas que uno’, obviamente tomaba el prin-
cipio de igualdad del derecho natural'?. A pesar de su oposicion a la teoria
de los derechos naturales, Bentham comparte con los autores iusnaturalis-
tas la creencia en una igualdad sustancial entre todos los hombres, todos
aspirantes igualmente legitimos a la felicidad y todos merecedores de la
atencion y de las politicas sociales del Estado. En este mismo sentido aclara
Amartya Sen que si bien “Bentham rechazo los ‘derechos naturales’ como
‘meros sinsentidos’, y los ‘derechos naturales e imprescriptibles’ como ‘sin-
sentido retdrico, sinsentido con zancos’”, de todas formas “atribuy6 gran
importancia a los derechos como instrumentos valiosos para la promocion
de una sociedad buena, y dedicé mucha energia al intento de reformar de
manera adecuada el sistema de derechos”'?. A pesar de su rechazo de la teo-
ria de los derechos, con su obra tedrica sobre derecho penal y con su trabajo
practico para reformar y mejorar el sistema penitenciario, simplificar los
procesos y mejorar la eficiencia de los tribunales —tareas inspiradas por un
sentido humanitario y por el deseo de reducir el sufrimiento— Bentham se
ha ganado un lugar destacado entre los filésofos que han contribuido a la
consolidacién de la dignidad y de la libertad humana.

201



ANGELO PAPACCHINI

EL UTILITARISMO HETERODOXO DE J. S. MILL

“Es dificil encontrar un partidario mas decidido de la libertad indi-
vidual que J. Stuart Mill”, escribe con toda razéon D. Farrel en su traba-
jo sobre utilitarismo y derechos humanos'*. El discipulo heterodoxo de
Bentham ha tomado muy en serio la defensa de las libertades, y hay que
reconocerle el gran mérito de haber vislumbrado nuevas y mas peligrosas
formas de restringir la mayoria de edad intelectual y moral, y de haber
denunciado la manipulacion de la informacion, la imposicion desde arriba
de modelos de vida iguales para todos y la tirania de la opinion publica.
El autor creia seriamente que su defensa apasionada de la libertad de con-
cienciay expresion y su reivindicacion del derecho de cada individuo a
realizar su propia vida de manera original y creativa, podian derivarse sin
problemas de los axiomas utilitaristas. Intentaremos reconstruir su justi-
ficacion de los diferentes derechos y libertades, para verificar hasta qué
punto este modelo de fundamentacion se mantiene dentro de los linderos
de la teoria utilitarista.

a. Un utilitarismo mejorado

Mill comparte con Bentham la idea de que el incremento de la felicidad
para el mayor nimero constituye un criterio ético atendible para determinar
la moralidad de la conducta, y por consiguiente considera que las accio-
nes son tanto mas justas y moralmente correctas cuanto mas contribuyen
al fomento de la felicidad y del bienestar general'®. Mill condivide también
con los padres del utilitarismo inglés la tendencia a concebir la felicidad en
términos de placer, por lo que su sistema ético puede ser catalogado como
una forma especifica de hedonismo'®. No se trata por cierto de un hedonis-
mo estrechamente egoista, puesto que en el calculo de placeres y dolores
se toman en cuenta los deseos y las aspiraciones de felicidad de los demas;
por consiguiente, seria mas correcto hablar de un hedonismo de caracter
universal.

Sin embargo, Mill se diferencia en un aspecto sustancial de las tesis sos-
tenidas por Bentham y por su padre James Mill: a su juicio, el calculo relati-
vo a la felicidad y al placer para el mayor nimero no tiene que ser meramen-
te cuantitativo; al contrario, tiene que tener en cuenta la calidad intrinseca
de las diferentes clases de placeres. La cantidad de placer es un dato nada
despreciable en el calculo de las posibles consecuencias de una accion o de
una maxima. Sin embargo, importa mucho mas la calidad del placer, resulta
degradante escribe:

202



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

La comparacion de la vida epictrea con la de las bestias precisamente porque los
placeres de una bestia no satisfacen la concepcion de felicidad de un ser humano.
Los seres humanos poseen facultades mas elevadas que los apetitos animales, y una
vez conscientes de su existencia no consideran como felicidad nada que no incluya
la gratificacion de aquellas facultades'”.

Por lo tanto, resulta inapropiado tomar en cuenta exclusivamente los cri-
terios relativos a la intensidad, proximidad, fecundidad y pureza del placer,
dejando de lado una variable tan importante para el ser humano y para su
dignidad como es la calidad de las diferentes clases de placeres, que se mide
en relacion con el desarrollo cultural de la humanidad y que tiene en cuenta
las facultades y capacidades mas especificas del ser humano: por encima
de los placeres inmediatos de los sentidos, que el hombre comparte con los
animales, se imponen “los placeres del intelecto, de los sentimientos y de la
imaginacion, de los sentimientos morales”, que poseen un valor mucho mas
elevado que los placeres ligados con la pura sensacion'®.

b. Placeres superiores y dignidad humana

Al llamar la atencion acerca de esta nueva dimension del placer y de
la felicidad, el utilitarismo de Mill se enfrenta con dificultades nuevas. El
calculo de Bentham resultaba relativamente facil y sencillo, puesto que se
limitaba a tomar en cuenta variables meramente cuantitativas. En el caso
de Mill, en cambio, ;cémo es posible jerarquizar los placeres? ;como es
posible definir los placeres cualitativamente superiores? Para superar estas
dificultades, Mill propone un criterio que a su juicio es casi tan sencillo y
eficaz como el célculo aritmético: confiar en el juicio de quienes han podi-
do saborear diferentes clases de placeres, y por consiguiente pueden emitir
un juicio ponderado acerca de los mismos'®. Sin embargo, en la practica el
juicio y las preferencias de las personas maduras que han tenido la posibili-
dad de experimentar mas que otros, difieren a menudo entre si. Mill parece
estar convencido de que la persona que haya logrado gozar alguna vez de
la musica de Bach o Mozart, dificilmente podria preferir la musica vulgar,
y mucho menos podria llegar a sacrificar estos nobles goces del espiritu a
los placeres mas vulgares ligados con la satisfaccion de las necesidades
elementales®. Sin embargo, la practica nos muestra innumerables ejemplos
de individuos que sacrifican los placeres mas elevados de la cultura a los
goces mas terrenales y materiales. Algo peor todavia, en caso de tomar muy
en serio y de llevar a sus extremas consecuencias el criterio sugerido por el
filosofo inglés, alguien podria atreverse a proponer que se estableciese por
votacion y por mayoria la jerarquizacion de los placeres, lo que significaria

203



ANGELO PAPACCHINI

sin duda una violacion de ese derecho a la autonomia y a la originalidad que
tanto preocupa a S. Mill.

Mas confiable y acertado parece el criterio adicional que propone el au-
tor: el sentimiento que posee cada individuo de su valor y dignidad, gracias
al cual esta en condicion de determinar por si mismo, sin tener que recurrir
al juicio y a las experiencias ajenas, la calidad de los placeres y de la gratifi-
caciones. Para poder diferenciar de verdad clases cualitativamente distintas
de placeres,

Lo mas indicado es apelar a un sentido de dignidad que todos los seres humanos
poseen en un grado u otro, y que guarda alguna correlacion, aunque en modo alguno
perfecta, con sus facultades mas elevadas y que constituye una parte tan esencial
de la felicidad de aquellos en quienes este sentimiento es fuerte, que nada que se
le oponga podria constituir mas que un objeto momentaneo de deseo para ellos®’.

Gracias a este sentimiento muy arraigado de su dignidad y de su valor,
el individuo percibe que una existencia limitada a la satisfaccion inmediata
de las necesidades elementales traicionaria el destino mas elevado de todo
ser humano hacia la cultura, el arte y la libertad; por consiguiente, la con-
ciencia que cada persona posee de su propia dignidad, y que le impone en
muchos casos la renuncia a una cantidad considerable de placeres, recha-
zados porque considerados incompatibles con el valor intrinseco del ser
humano, constituye un criterio mas atendible para determinar el ambito de
los placeres superiores.

Es interesante destacar el hecho de que la dignidad humana no es sus-
tentada, como en Kant, en una norma moral o en un imperativo categori-
co. Sin embargo, precisamente en la busqueda del placer y de la felicidad,
que el filésofo del imperativo categdrico consideraba incompatible con la
obligacion de respetar la humanidad como un fin en si, surge y se impone
de manera prepotente este sentimiento tan peculiar, capaz de frenar y con-
trarrestar las pulsiones aparentemente mas poderosas hacia el placer in-
mediato. Es a partir de la experiencia del placer como el individuo percibe
el sentido de su valor como ser de cultura, y por consiguiente su destino
mas elevado: el despliegue pleno de sus potencialidades, talentos y capa-
cidades. En este sentido, la nocion de “felicidad superior” de Mill vuelve
a acercarse a la nocion de eudaimonia, un término que para Aristoteles
designaba el desarrollo de las disposiciones y capacidades mas propias y
peculiares del hombre, es decir un ideal de vida en el que llegase a reali-
zarse la excelencia humana.

204



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

c¢. Libertad de pensamiento y expresion

Mill defiende con pasion el derecho de todo ser humano a utilizar libre-
mente sus dotes intelectuales y su capacidad de juicio o, en términos kantia-
nos, el derecho a la mayoria de edad, es decir el derecho de todo individuo a
no aceptar pasivamente una verdad impuesta por otros. En el campo de las
creencias religiosas y de las concepciones del mundo, en la dimension de
las valoraciones éticas y estéticas, o en el terreno de la politica, se impone
por igual el derecho del individuo de formarse su propia opinién original y
de seguir los dictados de su propia conciencia y de su propia razén, mas que
lo dictaminado por otros, puesto que “la facultad de enjuiciar las cosas ha
sido concedida a la humanidad para que la utilice”*. Por cierto, la libertad
de pensar y decidir por si mismo incluye la posibilidad del error. Sin embar-
go, no tiene sentido impedirle al nifio caminar simplemente por el miedo a
las caidas, argumentando que estaria mas seguro bajo los cuidados perma-
nentes de la madre. “;Acaso se puede decir a los hombres, en vista de un
posible mal uso de la razon, que no se sirvan de ella? [...]. Si no obraramos
segun nuestras opiniones porque ellas pueden ser equivocadas —prosigue el
autor— descuidariamos nuestros intereses y dejariamos de cumplir nuestros
deberes”.

Con igual vehemencia el filosofo inglés defiende el derecho inalienable
de cada individuo a expresar libremente sus pensamientos y convicciones,
incluso las que puedan aparecer como peligrosas, salvo el caso extremo
en que alimenten directamente la violencia o perjudiquen seriamente los
derechos de los demés. Aparentemente, la libertad de expresion pareceria
ubicarse en un plano distinto al de la libertad de pensar, puesto que esta ulti-
ma afecta a la esfera interna, mientras que la primera se ubica directamente
en el terreno de las relaciones sociales y de la interaccion con los demas:
“la libertad de expresar y de publicar las opiniones puede parecer sometida
a un principio diferente, ya que pertenece a aquella parte de la conducta de
un individuo que afecta a sus semejantes”. Sin embargo, Mill insiste en el
nexo inscindible entre la libertad de pensar y la libertad de expresar nuestras
opiniones, dos aspectos igualmente importantes de la libertad y de hecho
“inseparables en la practica”*.

De particular interés resultan los argumentos que esgrime Mill para jus-
tificar estas libertades, y en especial para justificar la libertad de expresion,
un derecho a menudo recortado o sacrificado por “razones de utilidad” (para
defender las instituciones o la seguridad nacional, para evitar el caos y la
anarquia que podrian derivarse de algunas opiniones particularmente pe-
ligrosas y dafiinas para los valores sociales compartidos, etc.). En su es-
trategia argumentativa en favor de la libertad de expresion y en contra de

205



ANGELO PAPACCHINI

la censura, el autor empieza por aclarar que quien se atreve a impedir que
otra opinidn se exprese por el simple hecho de que la considera equivoca-
da, parte del supuesto de “que su propia certeza es la certeza absoluta”.
La intransigencia hacia las opiniones distintas se basa asi en una confianza
exagerada por parte de algunos individuos o instituciones en la infalibilidad
de sus apreciaciones, en la verdad absoluta e inquebrantable de sus creen-
cias, que hace que cualquier opinidon distinta aparezca como un extravio
y un error. La intolerancia presupone asi un actitud dogmatica de quien
cree poseer la verdad, y por consiguiente considera una pérdida de tiempo
ponerse a analizar y sopesar los argumentos de quienes opinan de manera
distinta. Para los que estdn seriamente convencidos de que su religion es la
unica verdadera y de que sus principios €ticos y sus pautas de conducta son
los tinicos moralmente aceptables, evidentemente no tiene sentido el debate
critico y, al contrario, resulta perfectamente justificada la censura impuesta
a las opiniones intrinsecamente falsas y peligrosas para la sociedad.

S. Mill aclara que en realidad la confianza de quienes pretenden haber
alcanzado de una vez por todas la verdad se basa en un prejuicio sin funda-
mentos, y desconoce ademas el caracter abierto y dinamico del saber, que
se va consolidando gracias a un didlogo constante y permanente entre indi-
viduos que defienden perspectivas y opiniones distintas. Quien se atreve a
reprimir las opiniones distintas de las suyas, impide que circulen ideas que
podrian enriquecer la verdad, modificar falsos modelos de pensamiento e
impulsar el desarrollo cientifico:

Si toda la especie humana opinase de modo unanime, y solamente una persona fuera
de opinidn contraria, no seria mas justo el imponer silencio a esta sola persona que si
esta misma persona tratara de imponérselo a toda la humanidad [...]. Lo que hay de
particularmente malo en imponer silencio a la expresion de opiniones estriba en que
supone un robo a la especie humana, a la posteridad y a la generacion presente, y de
modo mas particular a quienes disienten de esta opinion que a los que la sustentan.
Si la opinidn es justa, se les priva de la oportunidad de dejar el error por la verdad,
si es falsa, pierden lo que es un beneficio no menor: una percepcion mas clara y una
impresion mas viva de la verdad, producida por su choque con el error?.

De otro lado, nadie puede establecer qué clases de opiniones son de ver-
dad utiles para la sociedad. La utilidad social de una opinion es a su vez un
asunto de opinidn, y quien se atreviera a condenar al silencio las opiniones
contrarias o disidentes podria correr el riesgo de repetir el tragico error co-
metido por la humanidad en el caso de Socrates, condenado precisamente
por crimenes de opinidn, porque la ciudad griega percibia como una amena-
za el apelar al criterio moral basado en la interioridad de la conciencia libre.

206



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

Mill destaca también las consecuencias perjudiciales que se derivan de
una politica de censura y de intolerancia intelectual, las “funestas conse-
cuencias que la naturaleza intelectual, y por lo tanto moral del hombre sufre
cuando la libertad no es concedida™’. La represion directa o indirecta®® de la
libertad de pensamiento y expresion constituye un obstaculo para la ciencia,
puesto que “la ausencia de discusion hace olvidar no sélo los fundamentos,
sino también, con excesiva frecuencia, ¢l sentido mismo de la opinion™?.
Ademas, la limitacion sistematica de la libertad de palabra y expresion im-
pide el surgimiento de:

Esos caracteres francos y valientes, de esas inteligencias consistentes y logicas que
adornaron en otro tiempo el mundo del pensamiento. Esta es la especie de hombres
que se puede esperar, bajo semejante régimen: o puros esclavos del lugar comun,
o servidores circunspectos de la verdad, cuyos argumentos sobre las grandes cues-
tiones seran los que convengan a las caracteristicas de su auditorio, sin que sean
precisamente los que llevan grabados en su pensamiento™.

En cambio, si cada cual percibe como un derecho y un deber a la vez
el de seguir su inteligencia a dondequiera que ella pueda llevarle, y puede
expresar sin temor los resultados de sus reflexiones, el ideal de una sociedad
integrada por sujetos libres y autonomos deja de ser una mera utopia. Por
cierto, no es imposible que surjan grandes pensadores en una atmdsfera de
esclavitud mental; sin embargo, las escasas excepciones no harian sino con-
firmar el principio general segun el cual la libertad de conciencia y expre-
sion constituye el terreno mas propicio para el desarrollo de personalidades
originales, armonicas y libres.

Con base en estos argumentos, el derecho a la libertad de pensamiento
y expresion pareceria fundarse en axiomas de caracter estrictamente utili-
tarios, es decir con base “en la necesidad (para el bienestar intelectual de la
especie humana, del cual depende cualquier otra clase de bienestar) de la
libertad de opinion y de la libertad de expresar las opiniones™'. Sin embar-
go, como han demostrado de manera plausible autores como Berlin, estos
argumentos de corte utilitario no resultan siempre convincentes, puesto que
la relaciéon entre una sociedad tolerante y el desarrollo de personalidades
originales e innovadoras parece desmentida por una cantidad apreciable de
casos que parecerian demostrar precisamente lo contrario®2. Mill se queda-
ria sin argumentos y sin respuestas frente a quien pudiese demostrar que
en determinadas circunstancias la censura y la libertad de pensamiento re-
sultan mas benéficas para la ciencia y para la sociedad, o incluso para el
incremento de la felicidad colectiva que un régimen basado en una libertad
sin limites. En este caso, solo le quedaria al autor la opcion de apelar a un

207



ANGELO PAPACCHINI

derecho del individuo a desarrollar libremente sus capacidades, un dere-
cho valioso y sagrado, independientemente de las consecuencias positivas
0 negativas para el progreso cientifico, la instauracién de un nuevo modelo
de sociedad, etc. De hecho es esta conviccion profunda la que alimenta, a
nuestro juicio, la batalla de Mill por las libertades. Pero entonces, al apelar a
este derecho sagrado e inalienable de la persona al desarrollo de sus talentos
y capacidades, nos encontramos ya por fuera del horizonte utilitarista.

d. Derecho de cada cual a organizar su vida de manera auténoma
y a desarrollar sus potencialidades

En el sistema de Mill la libertad no se agota en la posibilidad de hacer
un uso libre, sin coacciones externas, de la capacidad racional, o en la posi-
bilidad de expresar libremente tesis y pensamientos. Una dimension igual-
mente importante de la liberad humana es la relacionada con la posibilidad
de cada individuo de organizar su propia vida, de acuerdo con valores y pa-
trones de conducta libremente asumidos y elaborados. La autonomia no se
reduce a la libertad de pensar y decir, sino que abarca también la dimension
mas amplia de la conducta humana:

El principio de la libertad humana requiere la libertad de gustos e inclinaciones, la
libertad de organizar nuestra vida siguiendo nuestro modo de ser, de hacer lo que
nos plazca, sujetos a las consecuencias de nuestros actos, sin que nuestros seme-
jantes nos lo impidan, en tanto que no les perjudiquemos, e incluso, aunque cllos
pudieran encontrar nuestra conducta disparatada, perversa o erronea®.

La sociedad y el poder deben ser tolerantes no solamente frente a las
opiniones, sino también frente a las formas de vida, a los patrones de con-
ducta y a las manera de realizar el ideal de vida buena de los ciudadanos: “la
unica libertad que merece este nombre es la de buscar nuestro propio bien
a nuestra propia manera, en tanto que no intentemos privar de sus bienes a
otros o frenar sus esfuerzos para obtenerla. Cada cual es el mejor guardian
de su propia salud, sea fisica, mental o espiritual™*.

La sociedad debe asumir una actitud tolerante, incluso con practicas que
podrian ser juzgadas a primera vista como extrafias o irracionales, y se im-
pone la necesidad de luchar contra ese despotismo encubierto, por medio
del cual determinadas conductas quedan reprimidas de hecho, no de manera
directa sino por medio del rechazo masivo por parte de una comunidad.
Para justificar esta idea de tolerancia, el autor apela de nuevo a una presunta
ganancia de la humanidad, que a su juicio “gana mas cuando deja que cada
cual viva como mas le guste, que cuando los obliga a vivir de acuerdo con
los gustos de los demas miembros del cuerpo social™*. Sin embargo, mas

208



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

que esta presunta ganancia social, que podria ser eventualmente cuestiona-
da con argumentos derivados de la experiencia, lo que de verdad sustenta
y justifica, en el caso de Mill, el derecho de cada individuo a organizar su
vida a su manera, y por consiguiente la obligacion del poder politico y de
la sociedad en general de ser tolerantes y de respetar estas opciones vitales,
se basa en realidad en una creencia firme por parte del autor en el valor in-
trinseco de la libertad de eleccion, y en su valoracion de la multiplicidad y
variedad de formas de vida. Como bien lo destaca Berlin, lo que Mill mas
detesta es la uniformidad, el conformismo, la reduccion de la multiplicidad
de estilos de vida a un modelo Unico, que se repite al infinito en las innume-
rables existencias individuales; en cambio aprecia en alto grado la diversi-
dad, la versatilidad y la espontaneidad, la variedad de colores y matices en
las formas de vida.

Esta valoracion de la diferencia no tiene mucho que ver con el princi-
pio utilitarista de la mayor felicidad, puesto que, como lo demuestran las
construcciones utopicas clasicas o las pesadillas de mundos “felices”, la
pluralidad de formas de vida puede resultar un obstaculo para las politicas
de bienestar, y por consiguiente para el incremento de la felicidad colectiva,
que pareceria mas viable en caso de que los ciudadanos se conformasen con
necesidades uniformes y con un modelo tnico de existencia. En realidad, el
derecho a la originalidad y la reivindicacion para todos de la posibilidad de
realizar a su manera sus planes de vida, de felicidad y realizaciéon humana
se basan en el valor intrinseco de la libertad de eleccion y de la libertad en
general, que Mill considera un fin en si, mas que un medio para alcanzar la
felicidad, puesto que solo gracias a la capacidad de eleccion el individuo se
transforma de verdad en un ser humano.

En otras palabras, un utilitarista consecuente podria llegar a justificar en
determinadas ocasiones algunas formas benévolas de paternalismo, como
el camino mas répido para incrementar el bienestar social, reducir la vio-
lencia, imponer la disciplina a sujetos perezosos, etc. Con base en razones
estrictamente utilitarias, se podria justificar la interferencia en la libertad
de accion de una persona para incrementar su bienestar, salud e “intere-
ses verdaderos”, o para incrementar el bienestar global del grupo al que la
persona pertenece®. Para Mill, en cambio, esta violacion de la autonomia
resultaria algo malo en si, independientemente de las consecuencias positi-
vas en términos de estabilidad social o incremento de la felicidad colectiva:
ninguna satisfaccion adicional podria compensar la pérdida en el individuo
del control sobre las decisiones centrales de su existencia. En este sentido,
sus conclusiones no difieren mucho de la valoracion kantiana de la dignidad
de la persona y del valor intrinseco de la autonomia. Para Mill, al igual que

209



ANGELO PAPACCHINI

para Kant, respetar la dignidad significa tomar en serio los deseos de felici-
dad de cada sujeto, siempre y cuando resulten compatibles con los iguales
deseos de felicidad de los demas.

Dentro de estas creencias firmes, y no directamente relacionadas con
el principio de utilidad, se encuentra también la idea de la libertad como
despliegue armonico de todas las capacidades humana. Mill comparte con
Humboldt la idea de que “el fin del hombre, no como lo sugieren deseos
vagos y fugaces, sino tal como lo prescriben los decretos eternos e inmuta-
bles de la razdn, consiste en el desarrollo amplio y armonioso de todas sus
facultades en un conjunto completo y coherente”’. 'Y considera que son un
requisito indispensable para este desarrollo vital la variedad de situaciones,
el fomento de la diversidad y de la originalidad, puesto que “la naturaleza
humana no es una maquina que se pueda construir segiin un modelo para
hacer de modo exacto una obra ya disefiada, sino un arbol que requiere cre-
cimiento y desarrollo en todos sus aspectos, siguiendo la tendencia de fuer-
zas interiores que hacen de ¢l una cosa viva™®. Al igual que Tocqueville,
el filésofo inglés percibe en la sociedad de masas una amenaza muy seria
para la singularidad y la originalidad, para el surgimiento de personalidades
fuertes y creativas. Precisamente para evitar la “mediocridad colectiva” y la
uniformidad, reivindica con fuerza el derecho a disentir y a alejarse de los
patrones sociales establecidos:

Los seres humanos se convierten en noble y hermoso objeto de contemplacion,
no por el hecho de llevar a la uniformidad lo que de individualidad hay en ellos,
sino cultivandola y desarrollandola, siempre dentro de los limites impuestos por
los derechos y los intereses de los demas [...]. Cada persona, cuanto mas desarrolla
su individualidad, mas valiosa se hace a sus propios ojos y, en consecuencia, mas
valiosa se hara a los ojos de los demas. Alcanza una mayor plenitud de vida en su
existencia, y, habiendo mas vida en las unidades, mas habra en la masa, que, al fin,
se compone de ellas®.

e. Derecho de asociarse y de participar en la direccion de la cosa publica

Mill reivindica el derecho a la autonomia también en el terreno de la
politica, es decir el derecho de los ciudadanos de jugar un papel activo en la
legislacion y en las tareas de gobierno, sin limitarse a ser una rueda pasiva
en el engranaje estatal. Su justificacion de la participacion democratica se
basa ante todo en el axioma utilitarista segin el cual el método més se-
guro para saber lo que es bueno, deseable y ventajoso para la sociedad es
el de consultar las opiniones de la gente. Pero juega al mismo tiempo un
papel importante la “fe democratica”, es decir la firme conviccion de que
la participacion politica es algo valioso en si, independientemente de las

210



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

consecuencias positivas o negativas para el incremento del bienestar social.
Un déspota benévolo y eficiente podria obtener quizas mejores resultados,
y en un plazo menor, que un régimen democrata cuya politica social tiene
que someterse a una serie de controles institucionales. Sin embargo, el dés-
pota benévolo violaria de todas formas algo mas valioso que el incremento
general de bienestar: la dimension de la libertad ligada con la mayoria de
edad en el terreno de la vida publica.

Hemos mencionado mas arriba los limites de Mill en este terreno especi-
fico de los derechos politicos: el autor no pudo conformarse sin mas con el
principio simple de la regla mayoritaria, y para evitar que se desperdiciara
la inteligencia y la competencia de quienes saben mas que otros, propuso
que el voto tuviese una ponderacion proporcional al nivel de inteligencia de
cada ciudadano. De acuerdo con esa propuesta, todos los ciudadanos, o por
lo menos todos los ciudadanos mayores de edad y capaces de escribir y de
hacer los calculos mas elementales, deberian gozar del derecho de partici-
par en el poder; pero no todos estarian autorizados a participar en una por-
cion igual. La sugerencia de ponderar los votos de acuerdo con el grado de
cultura y de excluir a los analfabetos nacia quizas del miedo a la irrupcion
de las nuevas clases sociales y de cierta desconfianza frente a la democracia
de masas, que Mill relacionaba, al igual que Tocqueville, con la afirmacion
desbordada de la mediocridad, con la nivelacion y con el empobrecimiento
generalizado de la humanidad. Precisamente para alejar esta amenaza el au-
tor propone que la opinidon de unos pocos hombres ilustrados tenga el peso
que se merece, por encima de un criterio estrictamente igualitario.

A pesar de estos limites, y a pesar de las ambigiiedades y oscilaciones
en la justificacion de las libertades basicas, son innegables los aportes de S.
Mill a la teoria de los derechos humanos. Quizas tenga razon Berlin cuando
sostiene que el fuerte de Mill no es la coherencia ldgica. Sin embargo, sus
obras acerca de las libertades siguen conservando plena vigencia, y siguen
siendo quizas lo mejor que se ha escrito en defensa de las mismas y en es-
pecial de la libertad expresion y de la tolerancia. EI mismo Berlin reconoce
que su teoria “puede necesitar quizas elaboracion y perfeccionamiento, pero
sigue siendo la mas clara, cdndida, persuasiva y convincente exposicion del
punto de vista de quienes desean una sociedad abierta y tolerante”*’. Mere-
cen también un reconocimiento sus luchas en favor de los derechos politicos
para las mujeres, en favor de los derechos de las colonias, sus propuestas
humanitarias para mejorar las condiciones de los trabajadores; luchas que
se relacionan de manera coherente con sus convicciones firmes, en muchos
sentidos independientes de los axiomas utilitaristas*', acerca del valor de la
libertad humana, de la originalidad, de la autonomia, y del derecho de cada

211



ANGELO PAPACCHINI

ser humano a poder desarrollar, de manera armoénica y a su manera, todas
sus capacidades y potencialidades.

UTILITARISMO DE ACTOS Y UTILITARISMO DE REGLAS

En los ultimos tiempos la teoria utilitarista ha sido el blanco de muchas
criticas por parte de quienes la consideran inapropiada para tomar en serio
las libertades y los derechos humanos. Por cierto, como lo acabamos de ver,
en el caso S. Mill las libertades, la dignidad y los derechos ocupan un lugar
destacado; pero se trata de un caso de utilitarismo heterodoxo y, a juicio
de muchos, de un sistema ético que no deberia ser considerado en sentido
estricto utilitarista. La objeciones frente a la escuela utilitarista clasica se
centran ante todo en la dificultad experimentada por los autores utilitaristas
a la hora de defender o justificar el respeto de la vida y de la dignidad in-
dividual. Se ha repetido innumerables veces que un utilitarista consecuente
con sus principios podria verse obligado, en determinadas circunstancias,
a aceptar que la opcidon mas ventajosa, y por lo tanto la Ginica moralmente
aceptable, es el sacrificio de una victima inocente; o podria verse obligado,
de manera consecuente con sus principios, a justificar la esclavitud o a con-
siderar como una decisiéon moralmente aceptable la censura y otras formas
de limitacion de la libertad, en caso de que resultasen provechosas para la
sociedad, para el progreso cultural o simplemente para el incremento del
bienestar general.

De acuerdo con los axiomas utilitaristas, el derecho a la vida podria ser
legitimado y sustentado en la importancia de la vida como un medio in-
dispensable para alcanzar la felicidad. Pero ante la ausencia, en el interior
de la teoria utilitarista estricta, de un imperativo directo acerca del respeto
por la vida, en algunos casos el sacrificio de una vida humana para salvar
las de muchos otros, o simplemente para incrementar el bienestar social,
podria ser la opcion mas consistente con los axiomas utilitaristas. En este
sentido Mc Closkey construye una situacion hipotética, pero no tan lejana
de la realidad, en la que un sheriff se ve obligado a aplicar justicia en un
contexto de presiones y amenazas. Imaginénomos, recomienda el autor, un
acto de violacion perpetrado por un negro en una region de los Estados Uni-
dos en la que la tension racial es particularmente fuerte. El crimen produce
una reaccion violenta en la comunidad blanca, que le entrega al represen-
tante de la ley el presunto responsable y exige de manera imperiosa, con
amenazas de violencia y de actos de retaliacion en contra de los miembros
de la comunidad negra, que se haga justicia y se ejecute al sospechoso.
El sheriff sabe a ciencia cierta que un negro ha sido en realidad el autor de

212



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

la violacién, pero esta igualmente seguro de la inocencia de la persona acu-
sada del crimen. Se encuentra asi frente a un grave dilema: enfrentar con
coraje la situacion y dejar libre al acusado, o someterse a las presiones de la
turba enardecida y condenar a muerte una victima inocente. Si para resol-
ver este dilema el sheriff se guiara por criterios utilitaristas, evidentemente
tendria que sopesar las consecuencias de las dos actuaciones posibles, para
poder decidir cual de las dos opciones es la mas apropiada para el incre-
mento de la felicidad del mayor nimero. Deberia calcular entonces las pér-
didas de vidas humanas que podrian derivarse de su negativa a someterse
a las presiones de la comunidad blanca, que con toda certeza promoveria
una violencia generalizada en contra de los negros, y, al mismo tiempo, las
consecuencias de un acto que viola la justicia y que implica la muerte de
una persona inocente. A juicio de Mc Closkey, un utilitarista consecuente
no podria no optar por el castigo del inocente, puesto que por medio de un
calculo elemental seria posible establecer que las vidas de muchas personas
pesan mas que la de una sola. Sin embargo, la conciencia comln reacciona
por lo general frente a esta conclusion, que no concuerda con nuestras in-
tuiciones morales inmediatas. Por consiguiente, no quedaria otra alternativa
distinta de la de abandonar las tesis utilitaristas, debido a las consecuencias
inhumanas e injustas que de ellas se derivan.

Algo parecido podria suceder con la justificacion y defensa de la libertad
de pensamiento y expresion, que un utilitarista puro solo podria defender en
aquellos casos en los que se pudiese comprobar por medio de la experiencia
las ventajas reales para los individuos y para la sociedad derivadas de esta
clase de derechos y libertades. La defensa de la libertad de expresion y de
la tolerancia quedaria supeditada a una investigacion empirica, y podria ser
eventualmente refutada por quien lograse demostrar de manera convincente
que en determinados casos la libertad de expresion no contribuye en nada
0 mas bien resulta perjudicial para el desarrollo de la ciencia, de la seguri-
dad y del bienestar social*. Incluso el valor de la democracia quedaria en
entredicho, al quedar subordinado o condicionado a la contribucion real del
régimen democratico para la felicidad del mayor numero.

En resumen, se acusa al utilitarismo de descuidar y de no tomar en serio
las libertades y los derechos, que se reducen a meros imperativos hipotéti-
cos y condicionados, a simples medios para el incremento de la felicidad.
Para estos criticos la libertad no “es valiosa s6lo como un medio para otra
cosa”, sino que posee un valor en si, al igual que los derechos basicos,
que constituyen metas intrinsecamente valiosas, independientemente de las
consecuencias®. John Rawls ha llamado la atencion acerca de los peligros
que implica la tendencia a concebir la tarea de gobierno de manera similar a

213



ANGELO PAPACCHINI

como el individuo organiza su propia existencia, puesto que la falsa analo-
gia entre la logica que regula la conducta individual y la 16gica de la organi-
zacion social induce a creer que es legitimo sacrificar los derechos bésicos
de algunas personas o grupos, si se obtiene a cambio un incremento en el
bienestar de otros. Thomas Nagel y muchos otros han denunciado la utiliza-
cion del enfoque utilitarista para justificar y legitimar practicas juzgadas por
muchos como inmorales, como los ataques indiscriminados en gran escala
a la poblacion civil, el empleo de bombas atdmicas o el recurso a armas
quimicas, medidas consideradas como un mal menor o como el medio mas
eficaz para obtener una victoria rapida, acabar pronto con la violencia de la
guerra y por lo tanto “salvar” un nimero considerable de vidas humanas*.

Precisamente para tratar de responder a estas criticas y para evitar que la
fidelidad a los postulados utilitaristas implicase conclusiones contrarias al
sentido ético de la mayoria de los hombres, han surgido numerosas y varia-
das reformulaciones de la teoria utilitarista: utilitarismo de reglas, utilitaris-
mo de reglas ideales, integracion del principio de utilidad con el imperativo
del respeto por las personas, etc. El objetivo principal de todos estos inten-
tos de reelaborar y perfeccionar la teoria responden ante todo al deseo de
encontrar una respuesta plausible a las objeciones mas comunes y reiteradas
que cuestionan el utilitarismo por su escaso interés por los derechos y liber-
tades individuales, por su tendencia a sacrificar los intereses de la persona
a objetivos y metas de bienestar social, o por su incapacidad de oponerse
seriamente a la esclavitud o a la condena de personas inocentes.

Particular interés reviste el denominado utilitarismo de la regla, que Ri-
chard Brandt define en estos términos: “un acto es obligatorio solo si la
aceptacion uniforme de una regla correspondiente maximizara la utilidad
esperable”. En otras palabras, el calculo utilitarista ya no se limita a las
consecuencias de un acto especifico, y se concentra en cambio en los efec-
tos que tendria, para el incremento del bienestar y de la felicidad del mayor
namero, la eventual transformacion de la estrategia propuesta para resolver
un problema especifico en una norma universal, compartida y aceptada por
todos. Frente al dilema de castigar a una persona inocente o permitir las
muertes producidas por los disturbios y motines contra la poblacion negra,
el sheriff no deberia limitarse a calcular exclusivamente las consecuencias
circunstanciales de su decision, sino que estaria obligado a sopesar lo que
significaria para la sociedad la transformacion en ley y la aplicacion gene-
ralizada de la maxima segun la cual es licito y conveniente castigar con la
muerte a una persona inocente, cuando por medio de esta forma de aplicar
justicia se evita un nimero considerable de muertes violentas. Al plantear el
calculo en estos términos mas amplios, es muy probable que el resultado sea

214



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

distinto. Si nos limitamos a sopesar exclusivamente las consecuencias mas
inmediatas, habria buenas razones para creer que la condena a muerte de la
persona inocente constituye la respuesta mas racional y apropiada, puesto
que diez vidas valen mas que una y el sacrificio de una sola persona constitu-
ye un mal menor frente a la pérdida de un nlimero mayor de vidas humanas
y por consiguiente de una cuantia mayor de posibilidades de felicidad. Sin
embargo, si el sheriff incluye en su calculo de costos y ganancias lo que
implicaria para la sociedad la aplicacion generalizada o la transformacion
en norma universal del principio segun el cual la condena de una persona se
impone cuando esta de por medio la salvacion de una cuantas vidas huma-
nas, la conclusion en términos de beneficios globales podria ser distinta. En
efecto, la universalizacion, es decir la transformacion del castigo del inocen-
te en norma, alimentaria una desconfianza generalizada en la justicia, y sus
efectos negativos globales en relacion con las bases y cimientos de la convi-
vencia civil podrian resultar mas dafiinos, en términos estrictamente utilita-
ristas, que los actos de violencia y las muertes generadas por los disturbios.

El énfasis en la ley antes que en el acto, y la idea de que es necesario
calcular las eventuales consecuencias que se derivarian de la aceptacion
generalizada de una clase de conducta que un sujeto determinado piensa
ejecutar para superar un problema especifico, se relaciona claramente con
la ética kantiana, y en especial con la primera férmula del imperativo cate-
gdrico, que nos obliga a evaluar una méxima o pauta de conducta subjetiva
de cara a su posible transformacion en una norma universal o en una “ley de
la naturaleza”. En el caso de Kant, si este experimento mental nos demues-
tra que, al ser asumidas por todos, estas maximas no resultan viables, se
autodestruyen o simplemente socavan las bases de la convivencia civil, nos
veriamos obligados a desecharlas porque incompatibles con la ley moral y
con la legislacion universal. Quienes han propuesto un utilitarismo de re-
glas, pretenden recuperar esta dimension vital de la ética kantiana, sin tener
que renunciar a los contenidos propiamente utilitaristas. Se podria hablar
por consiguiente de una sintesis entre kantismo y utilitarismo, en la que el
primero aporta la dimension de la universalidad y de la ley, y el segundo
los contenidos materiales, indispensables para superar los estrechos marcos
del formalismo kantiano y de la ética del deber por el deber. Asi como el
imperativo kantiano nos obliga a someter una méaxima especifica al test de
la universalizacion, de manera analoga el utilitarismo de reglas nos obliga a
calcular las ganancias y pérdidas en términos de bienestar global derivadas
de la universalizacion de una practica especifica, y sobre todo nos obliga a
escoger aquella estrategia que, al transformarse en norma universal, resulta-
se mas ventajosa para el bienestar y la felicidad del mayor nimero.

215



ANGELO PAPACCHINI

Esta variante del utilitarismo no resuelve del todo las dificultades de la
teoria en relacion con la defensa de los derechos, dignidad y libertad de la
persona. Sin embargo, nos ofrece elementos valiosos para enfrentar algunos
de los conflictos o dilemas morales ligados con la respuesta de la socie-
dad y del Estado a la violencia y al terrorismo. En el caso de los recientes
atentados terroristas, era muy fuerte en la opinidén publica la resistencia o
el rechazo a una lucha abierta contra el narcotrafico, puesto que la amenaza
constante de la violencia y de la muerte impulsaba a la mayoria a creer que
la vida suya y de sus familiares valia mas que la lealtad a los principios de
un Estado de derecho o que el respeto de la justicia y de las normas. Por
su parte, el gobierno no podia quedar insensible a esta clase de presiones y
reivindicaciones, puesto que al fin y al cabo uno de sus deberes primordiales
es el de garantizar la vida y los bienes de los ciudadanos. Los actos terro-
ristas parecian poner a la autoridad frente a un dilema ético y politico apa-
rentemente insoluble, puesto que lo obligaba a escoger entre dos opciones
igualmente cuestionables: la fidelidad estricta a los principios de legalidad
y del Estado de derecho, de acuerdo con el lema fiat iustitia et pereat mun-
dus, o la transaccion y la negociacion para evitar pérdidas mayores de vidas
humanas. El utilitarismo de la regla sugiere una solucion distinta a este
dilema: entre la transaccion pragmatica y el rigorismo mas estricto, se abre
una tercera posibilidad que es la de evaluar en términos realistas las conse-
cuencias de una decision politica en cuanto a vidas humanas, posibilidades
de gratificacion y de felicidad, etc., pero sin limitar el calculo de consecuen-
cias a los efectos inmediatos. En otras palabras, las consecuencias importan,
en especial en el terreno de las decisiones politicas, en las que se impone la
que Weber denomina una ética de la responsabilidad. Sin embargo, es nece-
sario que el gobernante calcule también las consecuencias a largo plazo de
una politica en extremo benévola o de un trato privilegiado hacia algunos
actores de la violencia, sus implicaciones para el sistema de valores sobre
los que se asienta la convivencia civil o el impacto sobre la formacion de la
nueva generacion, etc.

Una mencidn y una critica merece también el intento de Diego Farrel de
integrar el utilitarismo clasico con el principio rawlsiano, y en ultimas kan-
tiano, del “igual respeto” para las personas. Gracias a la inclusion de este
postulado ético, seria posible conservar la teoria utilitarista, sin tener que
aceptar las conclusiones arriba mencionadas, que chocan contra nuestra ex-
periencia moral y que no superan el test del “equilibrio reflexivo”. A juicio
del autor argentino, si tomamos en serio la idea de que cada individuo posee
un derecho basico a ser valorado y respetado en su singularidad, resulta ya
dificil o imposible sacrificar tranquilamente una vida humana o desplazar

216



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

los intereses vitales de un individuo por simples consideraciones de utilidad
social: el derecho a igual consideracion y respeto constituiria un dique segu-
ro para la proteccion de los derechos individuales, que nos permitiria “res-
tringir” la teoria utilitarista, sin tener que sacrificar sus rasgos relevantes*.
So6lo que Farrel no esta dispuesto a renunciar a los axiomas utilitaristas,
por lo que acoge el principio ético formulado por Dworkin, pero aclara que
no lo considera un derecho de valor incondicionado, puesto que a su juicio
no es posible “aceptar la existencia de un derecho absoluto y preservar —al
mismo tiempo— los rasgos relevantes de la concepcion utilitarista™’. De
acuerdo con su propuesta, el derecho a consideracion y respeto deberia ser
valorado como un derecho prima facie, que no puede ser desplazado en
cualquier caso por consideraciones de utilidad, pero puede ser sacrificado
en aquellas condiciones en las que el calculo de consecuencias exige que
este respeto ceda el paso a consideraciones de bienestar social, y cuando
no existen alternativas viables al dilema entre sacrificar el derecho de una
persona o sacrificar el interés general. Este intento de Farrel de integrar y
mejorar el utilitarismo no pasa de ser, a nuestro juicio, una sintesis ecléctica,
que a la hora de la verdad no resulta de mucha ayuda para resolver los dile-
mas y los conflictos relacionados con el respeto de los derechos humanos.
Hay que reconocer que los exponentes clasicos de la teoria utilitarista
han sido combatientes vigorosos, que han tomado muy en serio la lucha
contra el sufrimiento inutil y el esfuerzo por construir una sociedad en la
que fuese posible un mayor grado de bienestar y de libertad. Merecen nues-
tro respeto su intento de fundamentar de manera inmanente deberes y obli-
gaciones, su interés por las consecuencias mas que por la “buena voluntad”
y las intenciones, al igual que su tendencia a relacionar el trabajo filoséfico
con un compromiso practico al servicio de los intereses y del bienestar de
la comunidad. En cuanto a los derechos humanos, particularmente valiosos
han sido los aportes de los utilitaristas en el campo del derecho penal, en la
humanizacion de las penas, en las politicas de rehabilitacion; no es posible
olvidar que la oposicion a la pena capital se ha sustentado por lo general en
argumentos de caracter utilitarista*®. En principios utilitaristas se han inspi-
rado también muchos de los programas de politica social relacionados con
el fomento de los derechos de segunda generacion, es decir con el derecho
al bienestar, a la seguridad, al trabajo, etc. Sin embargo, a pesar de la con-
tribucion de la teoria utilitarista a la reduccion del sufrimiento inutil y a la
consolidacion de politicas de bienestar, es innegable que la libertad y la dig-
nidad no constituyen para ella un bien primario y prioritario. En caso de que
se pudiera demostrar que la negacion de la libertad resultase mas ventajosa
para el mayor numero, no habria argumentos solidos para oponerse a una

217



ANGELO PAPACCHINI

limitacidn o negacion de este derecho fundamental de todo ser humano. Los
derechos humanos siguen siendo medios, para el logro de un fin superior
que no es la libertad, sino la felicidad del mayor niimero.

Notas

' J. Bentham, Filosofia de la ciencia econémica, en Escritos econémicos, Seleccion y prologo de

W. Stark, F. C. E., México-Buenos Aires, 1965, p. 169.
J. Bentham, Fragmento sobre el gobierno, Aguilar, Madrid, 1973, p. 3.

2

3 J. Bentham, La psicologia del hombre econémico, en Escritos econémicos, ed. cit., p. 3.

4 Ibid.,p. 3.
5 Ibid., pp. 12-13.
“El principio de utilidad —sostiene el autor— servira para dirigir y orientar cualquier sistematiza-
cion que se intente de las diversas instituciones o combinaciones de instituciones que componen el
objeto de esta ciencia”. Fragmento sobre el gobierno civil, ed. cit., pp. 30-31. Con base en la idea
de utilidad resultaria relativamente facil aclarar la naturaleza y los fines de las leyes que regulan
la convivencia civil. Conviene recordar que Bentham aspiraba a ser el Newton de las ciencias
morales y sociales.

7 Ibid., p. 61. Hume se burla de la nocion de estado de naturaleza, a su juicio una mera ficcion fi-
losofica (a mere philosophical fiction), analoga a las invenciones de la edad del oro de los poetas
de la edad clasica. “Si queremos prestarle fe a estas amables fantasias —escribe Hume— en aquel
primer periodo de la naturaleza las estaciones eran tan templadas que los hombres no tenian
ninguna necesidad de repararse con su vestimenta y dentro de las casas, para ponerse al seguro
contra la violencia del frio y del calor. Corrian rios de vino y leche, las encinas producian miel
y la naturaleza ofrecia espontdneamente los frutos mas exquisitos [...]. La naturaleza no conocia
tempestades y los corazones humanos no conocian esas turbulencias mas furiosas que provocan
tanto desorden y engendran tanta confusion. Ni se oia hablar de avaricia, ambicion, crueldad o
egoismo; los inicos movimientos que la mente conocia eran la calidez del corazén, la compasion
y la simpatia. También las distinciones mezquinas y formales de lo mio y lo tuyo eran descono-
cidas en el seno de aquella feliz estirpe de mortales, al igual que las nociones de propiedad y de
obligacion, de justicia e injusticia”. A juicio de Hume esta ficcion poética de la edad de oro esta
ligada en ciertos aspectos con la ficcion filosofica de un estado de naturaleza. Solo que la primera
es representada como la condicion mas placentera y mas pacifica que podamos imaginar, mientras
que al segundo se le pinta como un estado de guerra y violencia reciprocas, acompailiado por la
miseria mas espantosa. Se dice que, en el origen de la humanidad, la ignorancia y la naturaleza
salvaje dominaban tan incontrastadas, que los hombres no podian confiar los unos en los otros,
y que al contrario cada cual debia confiar s6lo en si mismo, en su propia fuerza o astucia para
defenderse y ponerse al seguro. No se hablaba de ley; no se conocian reglas de justicia; no se
respetaban distinciones de propiedad; el poder era la inica medida del derecho y una guerra con-
tinua de todos contra todos era el resultado del egoismo desenfrenado y de la barbarie humana
[...]. Se podria con razon dudar tanto de que una condicion semejante de la naturaleza humana

218



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

haya podido existir, como de que, en caso de haber existido, haya podido durar tanto tiempo como
para merecer el nombre de condicién”. D. Hume, Ricerche sull’ intelletto umano e sui principi
della morale, Laterza, Bari, 1980, p. 238-240. El filosofo inglés cuestiona también la idea de un
orden natural y de una justicia natural anterior a las convenciones y a la obra humana, denuncia el
caracter ambiguo de términos como naturaleza y derecho natural(“there is none more ambiguous
and equivocal”), y sostiene que la justicia y las leyes son el resultado de la iniciativa propiamente
humana. “Debemos admitir —prosigue Hume— que el sentido de la justicia y de la injusticia no es
derivado de la naturaleza, sino que surge en forma artificial, si bien necesaria, de la educacion y de
las convenciones humanas”. A treatise of Human Nature, Dutton, New York, 1974, pp. 182-189.
“La justicia —prosigue el autor— se origina de las convenciones humanas”, es un producto de la
creatividad del género humano, una especie creativa (an inventive species), que produce cultura 'y
elabora leyes, normas y obligaciones para tratar de resolver los problemas ligados con la escasez
de bienes, el egoismo y la violencia.

Fragmento sobre el gobierno, ed. cit., p. 62.

“El derecho natural —aflade— no es mas que una frase”. /bid., p. 111.

“Por consiguiente el fundamento del Derecho —escribe M. Atienza— no era para Bentham la ley
natural, sino el principio de utilidad. No existian en su opinion derechos naturales del hombre an-
teriores y situados por encima de la ley positiva: en su sentido adjetivo o moral, ‘derecho’ designa
lo conveniente, lo util. Pero en sentido substantivo y legitimo los derechos proceden siempre de
las leyes positivas, de los mandatos de la autoridad; los derechos subjetivos son sencillamente los
correlatos de las obligaciones juridicas y s6lo existen en la medida en que las leyes positivas les
otorgan una garantia”. Marx y los derechos humanos, ed. cit., p. 85.

A juicio de Bentham “no puede atribuirse ningtin limite a la autoridad del cuerpo soberano, salvo
que esté limitado por convencidn expresa”. Fragmento sobre el gobierno, ed. cit., p. 115.

G. H. Sabine, Historia de la teoria politica, F. C. E., México-Bogota, 1976, p. 499. “La presun-
cion de que habia que considerar la felicidad de un hombre como dotada del mismo valor que la
de otro, era idéntica a la creencia en la igualdad natural”. /bid.,p. 417.

A. Sen, “Property and Hunger”, Economics and Philosophy, 4, #1, 1988. “La violacion de los
derechos no es en si misma una cosa mala, ni es intrinsecamente buena la realizacion de los de-
rechos. Pero, siempre desde esta perspectiva, la aceptacion de los derechos promueve cosas que,
en ultimas, son importantes; promueve la utilidad”. Hemos utilizado la traduccion del inglés de L.
Fernandez.

M. D. Farrel, Utilitarismo, Etica v Politica, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, 1983, p. 259.

“El credo que acepta como fundamento de la moral la Utilidad, o el principio de la mayor Felici-
dad —sostiene Mill- mantiene que las acciones son correctas (7ight) en la medida en que tienden a
promover la felicidad, incorrectas (wrong) en cuanto tienden a producir lo contrario a la felicidad.
Por felicidad se entiende el placer y la ausencia de dolor; por infelicidad el dolor y la falta de
placer. Para ofrecer una idea clara del criterio moral que esta teoria establece es necesario indicar
mucho mas: en particular, qué cosas se incluyen en las ideas de dolor y placer, y en qué medida
es ésta una cuestion a debatir. Pero estas explicaciones suplementarias no afectan a la teoria de
la vida sobre la que se funda esta teoria de la moralidad —a saber que el placer y la exencion del
dolor son las tinicas cosas deseables como fines—; y que todas las cosas deseables (que son tan
numerosas en el proyecto utilitarista como en cualquier otro) son deseables ya bien por el placer
inherente a ellas mismas, o como medios para la promocion del placer y la evitacion del dolor”.
J. S. Mill, El utilitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1984, p. 46. El autor asume esta idea como
un postulado, que no es posible demostrar de manera directa. En efecto, “las cuestiones relativas
a los fines ultimos no son susceptibles de prueba directa. Para demostrar que algo es bueno debe

219



ANGELO PAPACCHINI

20

21

22

23

24

25

26

27

mostrarse que constituye un medio para conseguir algo que se admite que es bueno sin recurrir
a prueba. Se demuestra que el arte médico es bueno porque conduce a la salud; pero ;cémo es
posible demostrar que la salud es buena?”. Ibid., p. 42. Sin embargo, lo anterior no significa que la
aceptacion o el rechazo de los postulados tltimos dependan exclusivamente “del impulso ciego”
o de una “eleccion arbitraria”.

“No merece mas que un comentario de pasada el despropdsito, basado en la ignorancia, de su-
poner que aquellos que defienden la utilidad como criterio de lo correcto e incorrecto utilizan el
término en aquel sentido restringido y meramente coloquial en el que la utilidad se opone al placer
[...]. Quienes saben algo del asunto estan enterados de que todos los autores, desde Epicuro hasta
Bentham, que mantuvieron la teoria de la utilidad, entendian por ella no algo que ha de contrapo-
nerse al placer, sino el propio placer junto con la liberacion del dolor y que en lugar de oponer lo
util a lo agradable o a lo ornamental, han declarado siempre que lo util significa, entre otras, estas
cosas”. Ibid., p. 45.

1bid., p. 47. “Al evaluar la felicidad —comenta Kenny— tenemos que tomar en cuenta no sélo la
satisfaccion de los deseos, sino también la naturaleza de los deseos mismos”. A. Kenny, “La feli-
cidad”, en Conceptos morales (Compilador J. Feinberg), F. C. E., México, 1985, p. 92.

J. S. Mill, El utilitarismo, ed. cit., p. 47. El autor anade que “es del todo compatible con el princi-
pio de utilidad el reconocer el hecho de que algunos tipos de placer son mas deseables y valiosos
que otros. Seria absurdo que mientras que al examinar todas las demas cosas se tiene en cuenta la
calidad ademas de la cantidad, la estimacion de los placeres se supusiese que dependia tan s6lo de
la cantidad”. 7bid., p. 48.

“Si se me pregunta qué entiendo por diferencia de calidad en los placeres, o qué hace un placer
mas valioso que otro, simplemente en cuanto placer, a no ser que sea su mayor cantidad, sélo
existe una Unica posible respuesta. De entre dos placeres, si hay uno al que todos, o casi todos los
que han experimentado ambos, conceden una decidida preferencia, independientemente de todo
sentimiento de obligacién moral para preferirlo, ése es el placer mas deseable. Si aquellos que
estan familiarizados con ambos colocan a uno de los dos tan por encima del otro que lo prefieren,
aun sabiendo que va acompafado de mayor cantidad de molestias, y no lo cambiarian por cantidad
alguna que pudieran experimentar de otro placer, esta justificado que asignemos al goce preferido
una superioridad de calidad que exceda de tal modo al valor de la cantidad como para que ésta sea,
en comparacion, de muy poca importancia”. Ibid., p. 49.

“Es un hecho incuestionable —anota Mill— que quienes estan igualmente familiarizados con ambas
cosas y estan igualmente capacitados para apreciarlas y gozarlas, muestran realmente una prefe-
rencia maximamente destacada por el modo de existencia que emplea las capacidades humanas
mas elevadas [...]. Un ser con facultades superiores necesita mas para sentirse feliz, probable-
mente estd sujeto a sufrimientos mas agudos, y ciertamente los experimenta en mayor numero
de ocasiones que un tipo inferior. Sin embargo, a pesar de estos riesgos, nunca puede desear de
corazoén hundirse en lo que ¢l considera que es un grado mas bajo de existencia”. /bid., p. 50.
1bid., p. 50.

J. S. Mill, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977, p. 31.

Ibid.

1bid., p. 21.

1bid., p. 29.

1bid., p. 28.

1bid., p. 82.

220



UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

42

43

El autor no se limita a denunciar la censura directa y menciona formas mas sutiles y encubiertas,
pero igualmente eficaces, de reprimir la libertad de expresion, puesto que “lo mismo significa
encarcelar a un hombre (por sus ideas), que privarle de los medios de ganarse el pan”. Ibid., p. 49.
Ibid., p. 59.

1bid., pp. 50-51. Al autor afiade ademas que “gana mas la verdad con los errores de un hombre
que, después de estudio y preparacion, piensa por si mismo, que con las opiniones justas de los
que las profesan solamente porque no se permiten el lujo de pensar”. Ibid., p. 52.

Ibid., p. 78.

“La mayoria de sus argumentos —sostiene Berlin— pueden ser dirigidos y utilizados en contra de
sus tesis, y ninguno de ellos es concluyente o posee una fuerza suficiente como para convencer a
un opositor firme en sus ideas, que no simpatiza con las de Mill”. 1. Berlin, “J. S. Mill and the ends
of life”, en Four Essays on Liberty, Oxford University Press, 1969, p. 201. Berlin anota ademas
que “si la felicidad fuese el unico criterio (de moralidad), entonces habria que aceptar que los sa-
crificios humanos o la quema de brujas, en tiempos en los que estas practicas estaban respaldadas
por sentimientos muy arraigados en la poblacion, contribuyeron, en su tiempo, a la felicidad de la
mayoria”. Ibid., p. 192.

J. S. Mill, Sobre la libertad, ed. cit., p. 21.

Ibid., p. 22.

Ibid.

Como lo anota Berlin, a pesar de su confianza en la educacién y en la legislacion, Bentham y
James Mill habrian podido conformarse con caminos mas faciles, rapidos y menos costosos hacia
la felicidad del mayor niimero. En cambio J. S. Mill nunca hubiera accedido a sacrificar su fe en
el valor de la libertad de eleccion o su oposicion directa y tajante a la coercion arbitraria.

J. S. Mill, Sobre la libertad, ed. cit., p. 85.

Ibid., p. 88.

Ibid., p. 93.

L. Berlin, Op. cit., p. 201.

A juicio de Berlin, lo que alimentaba estas luchas por los derechos de las mujeres, de los trabaja-
dores y de los habitantes de las colonias no era el credo utilitarista, puesto que “es dificil suponer
que no eran la libertad y la justicia, sino la utilidad (que calcula los costos) aquello que predomi-
naba en su mente [...]. Lo que es comun en todas estas luchas no es una conexion directa con el
principio de ‘la mayor felicidad’, sino el hecho de que se articulan alrededor del principio de los
derechos humanos, es decir de la libertad y de la tolerancia” (Op. cit., pp. 179-180). El intérprete
aflade ademas que, “a pesar de que los argumentos de Mill son derivados de la experiencia y no de
un conocimiento a priori, las proposiciones mismas se parecen mucho a las defendidas sobre ba-
ses metafisicas por parte de los exponentes tradicionales de la doctrina de los derechos humanos”.
Ibid., p. 190.

“Si la libertad de expresion se justifica solo porque es socialmente util, entonces alguien podria
pensar que esta justificada s6lo cuando es socialmente util”. D. Farrel, Op. cit., p. 311.

A juicio de A. Sen, lo peculiar de la teoria utilitarista seria precisamente su tendencia a considerar
los derechos en su aspecto puramente instrumental. El autor cree que “existen tres diferentes
maneras de considerar los derechos como moralmente importantes. En primer lugar, ellos pueden
ser considerados como instrumentos valiosos para alcanzar otros objetivos. Esta es la perspectiva
instrumental, que resulta bien ilustrada por el enfoque utilitarista de los derechos. Desde esta
perspectiva, los derechos no tienen importancia intrinseca. La violacion de los derechos no es en
si misma una cosa mala, ni es intrinsecamente buena la realizacion de los derechos”. A. Sen, Op.
cit., p. 223.

221



ANGELO PAPACCHINI

44

45

46

47

48

Nagel menciona los argumentos esgrimidos por la autoridades norteamericanas para justificar in-
numerables actos de barbarie en la guerra de Vietnam. De acuerdo con esta manera de argumentar,
se puede recurrir a métodos como ataques a la poblacion civil para inducir al enemigo a rendirse y
dafiar su moral, con tal de que podamos obtener beneficios substanciales: “cualquier medio puede
justificarse, en principio, si conduce a un fin suficientemente valioso [...]. Después de que se abren
las puertas a los célculos de la utilidad y del interés nacional, las especulaciones comunes sobre el
futuro de la libertad, la paz y la prosperidad econémica se emplean para tranquilizar la conciencia
de los responsables de que hayan muertos carbonizados algunos nifios”. T. Nagel, La muerte en
cuestion, F. C. E., México, 1981, pp. 99-101. El autor opina que “hay limites para lo que puede
hacerse aun al servicio de una finalidad que vale la pena buscar”, y tiende a creer que ciertas
“intuiciones absolutistas” acerca del valor intrinseco de la vida “constituyen a menudo la tnica
barrera ante el abismo de las apologias utilitarias del asesinato en gran escala”. /bid., pp. 94-95.
R. Brandt, Teoria ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982, p. 464.

La teoria de los derechos constituye para Farrel la herramienta mas apropiada para imponer res-
tricciones a la concepcidn utilitarista. De manera mas especifica, el “candidato més aceptable
como posible restrictor” seria para el tedrico argentino “el derecho a igual consideracion y respe-
to, del que habla Dworkin”. M. D. Farrel, Utilitarismo, Etica y Politica, ed. cit., p. 362.

Ibid., pp. 362-363.

Con base en argumentos utilitaristas, Beccaria se atrevi6 a solicitar la abolicion de la pena capi-
tal, argumentando que la sociedad no tiene derecho alguno a eliminar a sus miembros. A juicio
del ilustrado italiano, la funcion de las penas es la de evitar que se disuelvan los vinculos so-
ciales y que los hombres vuelvan a caer de nuevo en la violencia del estado de naturaleza. Por
consiguiente, la sociedad tiene que limitarse a aplicar los castigos estrictamente necesarios para
cumplir con este fin, y cualquier violencia adicional resultard inutil y por lo tanto injusta. Para
Beccaria la pena de muerte desborda este limite, puesto que el Estado cuenta con un instrumento
igualmente apropiado, e incluso mas eficaz que la pena de muerte, para conservar el orden social
y prevenir crimenes contra la vida o contra la propiedad. Conviene recordar que ya en la obra de
Beccaria se encuentra formulado de manera expresa el principio utilitarista relativo a “la massi-
ma felicita divisa nel maggior numero”. Dei delitti e delle pene, Biblioteca Universale Rizzoli,
Milano, 1981. p. 62.

222



CapriTULO 9

EL MODELO KANTIANO

En la historia de los derechos humanos el modelo kantiano reviste una
importancia que dificilmente podriamos desconocer y muchos autores si-
guen viendo en la doctrina de la dignidad y de la autonomia moral un instru-
mento eficaz para combatir las doctrinas peligrosas, que pretenden canjear
los derechos del individuo con un fin o interés ajeno (bienestar general,
voluntad general, exigencias del Estado o de la historia etc.)'. Intentaremos
reconstruir la concepcion kantiana de la dignidad humana, analizando la
manera como los diferentes derechos se sustentan y justifican apelando a
este derecho basico de todo ser humano a un trato acorde con su valor in-
trinseco como miembro de la especie humana.

LA DIGNIDAD HUMANA COMO SOPORTE IDEAL DE LOS DERECHOS

a. Sentido y alcance de la dignidad humana

Kant es el filésofo por excelencia de la dignidad humana y es quizas el
primer pensador de la Modernidad que intenta sustentar de manera inma-
nente la dignitas hominis, el valor no instrumental del ser humano. Siguien-
do una larga tradicion, el autor destaca ante todo la excelencia y el valor
peculiar de la especie humana, que a pesar de su finitud y de su tendencia
al mal constituye el fin Gltimo y la obra mas perfecta del universo. Kant
subraya a menudo la finitud y las limitaciones humanas; sostiene sin em-
bargo que, por encima de estas carencias, el hombre posee el privilegio de
regirse por una ley asumida libremente por su propia razon, a diferencia de
los demas seres vivientes que obedecen pasivamente a las leyes del instinto.



ANGELO PAPACCHINI

Por cierto esta libertad, el don mas preciado de la humanidad, puede en-
gendrar grandes males, debido a la presencia de impulsos y pasiones; pero
la propension al mal, que pareceria comprometer el valor y la dignidad del
ser humano, hacen mas meritorios los intentos de edificar un ordenamiento
social fundado sobre el respeto de la igual libertad y dignidad de todos.

De todas formas, por encima de la dignidad de la especie, lo verdade-
ramente importante para una teoria de los derechos humanos es la susten-
tacion de la dignidad de cada uno de los miembros de la humanidad, que
constituye el aporte mas especifico de la reflexion kantiana. El respeto que
yo tengo por otro, o que otro puede exigir de mi —sostiene el autor en la Me-
tafisica de las Costumbres— es el reconocimiento de una dignidad (dignitas)
en los demas hombres, es decir de un valor que no tiene ninglin precio, nin-
gun equivalente con el que se pueda intercambiar el objeto de estimacion.

Cada hombre tiene el derecho de exigir el respeto de sus similares; reciprocamente,
esta obligado ¢l mismo al respeto de los demas. La humanidad en si misma es una
dignidad, porque el hombre no puede ser tratado por nadie (es decir, ni por otro ni
por ¢l mismo) como un mero medio, sino que debe ser tratado siempre al mismo
tiempo como un fin; precisamente en esto consiste su dignidad (su personalidad),
gracias a la cual no solo se eleva por encima de todos los demas seres de la natura-
leza que no son hombres, destinados por esto a servirle de instrumentos, sino que
se eleva también por encima de todas las cosas. Puesto que el hombre no se puede
vender por ninglin precio [...] estd obligado a reconocer practicamente la dignidad
de la humanidad en cada uno de los demas seres humanos...?

Este texto resume muy bien los diferentes momentos de la reflexion kan-
tiana y se relaciona directamente con la célebre formula del imperativo ca-
tegorico de la Fundamentacion de la metafisica de las costumbres: “Obra
de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en la persona
de cualquier otro, siempre al mismo tiempo como fin y nunca s6lo como
medio™. La idea fuerte es que la humanidad constituye un fin en si y por
lo tanto no puede ser reducida al nivel de un instrumento para cualquier
fin ajeno a ella misma. El imperativo se liga directamente con la diferencia
radical y cualitativa entre personas y cosas, entre los entes que pueden ser
objeto de manipulacion y los entes que merecen respeto y consideracion.
En este sentido la dignidad del hombre se opone antes que todo a la mani-
pulacion y a la instrumentalizacion. No podemos tratar a los demas como
medios para nuestros fines de poder o placer, como fichas estratégicas para
nuestra voluntad de poder; los demds seres humanos poseen una finalidad
en si, no solamente para nosotros.

224



EL MODELO KANTIANO

No tratar a la humanidad de nadie como un medio excluye, en primera
instancia, las conductas criminales que atentan contra la vida y los bienes
del otro; pero cuestiona también todas aquellas formas de reificacion acep-
tadas o toleradas, en determinadas épocas, por el ordenamiento juridico-
politico vigente. Tal es el caso de la esclavitud y de formas mas encubiertas
o sutiles de instrumentalizacion que el hombre padece en las relaciones de
trabajo, en el trato sexual, etc. El hombre no tiene valor de cambio ni de
uso, repite Kant hasta el cansancio, anticipando la polémica marxista contra
la reificacion capitalista y retomando temas del pensamiento estoico y cris-
tiano. El imperativo ético cuestiona la actitud de aquellos gobernantes que
utilizan a sus subditos como meras fichas para su politica expansionista y
para la guerra. Un ser humano no puede ser reemplazado por otro, al igual
que una mercancia; al contrario, posee un valor intrinseco y Unico. En el
caso de objetos o mercancias, una cosa puede ser comparada y canjeada por
otra, de acuerdo con su valor relativo, puesto que “en el lugar de aquello
que tiene un precio, se puede poner también otra cosa, su equivalente”. En
cambio el ser humano posee dignidad: “aquello que constituye la condicion
bajo la cual exclusivamente algo sea fin en si mismo, no tiene meramente
un valor relativo, es decir un precio, sino un valor interno, es decir una dig-
nidad (Wiirde)™. El ser que posee este valor intrinseco no puede ser tratado
como un mero equivalente, reemplazable sin mas por otro.

Sin embargo, conviene aclarar que la formula no excluye de manera
radical cualquier clase de instrumentalizacion o de manipulacion: lo que
nos prohibe es tratar a los humanos so6lo y exclusivamente como medios. Lo
que resulta incompatible con el imperativo kantiano es la instrumentaliza-
cion total. Pregonar un trato absolutamente no-instrumental en una sociedad
de mercado podria resultar algo utdpico, puesto que a diario nos vemos
obligados a recurrir a los servicios de otros. Inmoral seria olvidarnos del
todo que estos otros individuos, mas alla del servicio que nos brindan, son
seres libres y no meros instrumentos. El imperativo de la dignidad tampoco
es incompatible con el reconocimiento del hecho de que las habilidades
y talentos de unos individuos (dedicacion al trabajo, ingenio e inventiva)
poseen mas valor que los de otros. Lo importante es que no se olvide que
estos mismos sujetos, mas alla de las diferencias en cuanto a habilidades y
talentos, por encima de su valor relativo, poseen siempre al mismo tiempo
un valor intrinseco por el simple hecho de ser humanos. Lo anterior pare-
ceria sugerir la idea de una instrumentalizacion permitida dentro ciertos
limites. Habria una manipulacién legitima, que no viola la dignidad, y otra
que en cambio la viola: por ejemplo, en las relaciones de trabajo la escla-
vitud violaria este principio, mientras que las relaciones laborales obrero-

225



ANGELO PAPACCHINI

patron, basadas en un contrato libre, se mantendrian dentro de los limites de
la instrumentalizacion permitida. De manera andloga, en el terreno de vida
sexual seria posible diferenciar las relaciones basadas exclusivamente en el
deseo unilateral de placer y en la sumision del otro, de aquellas otras en las
que el recurso a otro ser humano para satisfacer las necesidades erdticas no
desconoce su valor como persona libre, su albedrio y su dignidad.

Llama también la atencion el hecho de que el objeto del respeto no es el
individuo concreto, sino la humanidad presente en nosotros y en los demaés.
Precisar el sentido de este término no resulta nada facil. Por el contexto, es
claro que el concepto designa algo mas que el simple conjunto de todos los
seres humanos. En este caso humanidad pareceria identificarse més bien con
los rasgos especificos que diferencian a la especie humana de las otras es-
pecies, en especial con la racionalidad moral. Estamos obligados a respetar
en cada uno de los seres humanos este rasgo especifico que lo coloca muy
por encima de los demas seres vivientes, y que constituye la destinacion o
telos al que deberia conformarse la practica de los individuos de carne y
hueso’. Quizas este texto de las Lecciones de ética nos ayude a comprender
mejor qué significa en este caso respetar la humanidad de las personas: “en
el ser humano puede establecerse una distincidon entre el hombre mismo y
su humanidad. Por lo tanto, puedo tener complacencia con la humanidad,
aunque no en el hombre. Puedo tener semejante complacencia hasta en un
malvado, si diferencio convenientemente el malvado de la humanidad; pues
incluso en el mayor malvado persiste un germen de buena voluntad [...] Por
esta razon los jueces no tienen que deshonrar a la humanidad al castigar
los delitos; desde luego que se ha de castigar los delitos; desde luego que
se ha de castigar al bribon, pero sin vulnerar a la humanidad por medio de
castigos humillantes, pues cuando se deshonra a la humanidad en cualquier
otro, se esta despojando al ser humano de todo valor”. Esta idea resulta de
gran ayuda para asegurar a todos un minimo de respeto, en la medida en que
incluso el ser mas despreciable conserva este halo sagrado de humanidad
que lo hace digno de un reconocimiento y de una valoracién por encima
de cualquier otro ser viviente. Sin embargo, al separar la humanidad de la
singularidad concreta, parece quedar sin respuesta esa exigencia del indivi-
duo de ser reconocido como un ser valioso en su concrecion y singularidad
irrepetible, mas que como un simple portador de un halo de humanidad
comun a todos’.

La foérmula precisa ademds que el respeto por la humanidad tiene que
darse tanto en la persona de los demés como en nuestra propia persona.
El imperativo de la dignidad y de la no-instrumentalizacién de lo humano
empieza por la autoestima y por la valoracion de nuestra propia persona,

226



EL MODELO KANTIANO

lo que nos impide rebajarnos a medios o instrumentos para fines ajenos. La
tendencia a creer que nuestro ser carece de un valor intrinseco y que solo
adquiere valor en funcion de una instancia o de una finalidad superior, e in-
cluso el reducir nuestras vidas a un simple medio para la realizacion y feli-
cidad de otro ser, viola el imperativo de la dignidad tanto como la tendencia
a instrumentalizar a los demas.

Los ejemplos concretos que ofrece Kant en la Fundamentacion de la me-
tafisica de las costumbres para ilustrar las diferentes féormulas del impera-
tivo categorico, ponen ademas de manifiesto otra dimension y otro sentido
del respeto por la humanidad en nosotros y en los demas: por encima de la
obligacion negativa de evitar la instrumentalizacion o reificacion de las per-
sonas, el individuo estaria obligado también a respetar los fines peculiares
ligados con su naturaleza. En especial los ejemplos del suicidio y de la cul-
tura muestran como el respeto por nuestra humanidad y por la humanidad
de los demas incluye ademas la obligacion de desarrollar nuestros “verda-
deros fines”, ligados con el desarrollo de la cultura, de la racionalidad y de
la moralidad®. Lo que significa que no podemos utilizar la vida biologica
para un fin subordinado, sacrificando el fin auténtico y verdadero: agotar el
sentido de la existencia en fines contingentes como la felicidad y el placer
constituiria para Kant otra manera de violar la dignidad. “Con el fin de la
humanidad en nuestra propia persona —aclara el autor en la Metafisica de las
costumbres— esta unida también la voluntad racional y, por consiguiente, el
deber de hacerse digno de la humanidad por medio de la cultura en general,
el deber de procurar o fomentar, en la medida de las posibilidades, la capa-
cidad de realizar todos los fines posibles; es decir, un deber de cultivar las
disposiciones incultas de la naturaleza, como aquello a través de lo cual el
animal se eleva a hombre™.

Por esta razon, conformarse, por simple pereza mental, con formas bené-
volas de paternalismo significaria subvalorar nuestra destinacién mas ele-
vada hacia la mayoria de edad y hacia el uso libre y autébnomo de nuestras
capacidades intelectuales y morales. En la medida en que todos los seres hu-
manos comparten estos fines esenciales, se justifica ademas la colaboracion
reciproca para el logro de los mismos. La obligacion negativa de no rebajar
a la humanidad a un simple medio, se complementa asi con la obligacion
positiva de esforzarnos por desarrollar las potencialidades inscritas en nues-
tra naturaleza, y de asumir la solidaridad con los demas. Afirmar que el otro
es un fin en si significa también que estamos moralmente obligados a com-
partir sus fines: la dignidad del otro nos impone, ademas de la prohibicion
de ejercer violencia sobre su persona o de instrumentalizarlo, la obligacion
de colaborar con el logro de los fines que ¢l comparte con nosotros como

227



ANGELO PAPACCHINI

ser humano, racional y moral. Compartir los fines del otro no significa, sin
embargo, imponerle nuestra manera peculiar de concebirlos y realizarlos, lo
que representaria un grave atentado contra su dignidad y autonomia, contra
su derecho de buscar la felicidad y de llevar a cabo sus planes de vida a su
manera, como individuo racional y autébnomo.

b. El fundamento moral del respeto por la humanidad

Hasta el momento, hemos tratado de analizar en qué consiste respetar
la dignidad. En un primer balance podriamos afirmar que la descripcion
kantiana se acerca bastante a aquello que para la opinidn comun constituye
un trato digno. Sin embargo, ;en qué se fundamenta esta obligacion? ;Por
qué razon deberia yo respetar al otro como un fin en si? ;Por qué deberia
limitar mi voluntad de poder? Como bien lo anotaba Schopenhauer, predi-
car los principios morales resulta relativamente facil; en cambio, es mucho
mas dificil fundamentarlos!®. Para utilizar el lenguaje kantiano, jen qué se
fundamenta la validez objetiva de aquello que podria aparecer en principio
como una mera aspiracion o deseo de cada sujeto de ser reconocido como
un sujeto con un valor intrinseco y no meramente instrumental? ;Como
estar seguros de que no se trata de una ficcion o supersticion humanitaria?
(Como asegurar que se trata de una aspiracion legitima y no de una preten-
sion infundada? El problema se podria formular en los términos en los que
Kant describe, en la Critica de la razon pura, la deduccion metafisica y la
deduccioén trascendental de las categorias. La tarea de la primera consiste
en lograr un inventario completo de las formas categoriales, siguiendo un
hilo conductor que nos permita orientarnos en este laberinto que es la razén
humana. En cambio, lo que propone el autor en la deduccion trascendental
es el intento de sustentar la validez objetiva, es decir el cardcter universal y
necesario de las categorias que el hombre utiliza en la experiencia cotidia-
na y en la ciencia. ;Sobre qué fundamento descansa su pretension de uni-
versalidad? ;Como diferenciar los conceptos validos de las construcciones
ideologicas, sin fundamento? En el fondo, es éste el nicleo problematico
no solamente de la deduccion trascendental, sino de todo el proyecto critico
kantiano en la medida en que, como nos dice el autor en el prologo de la
Critica de la razon pura, 1o que €l se propone es instaurar “un tribunal que,
al tiempo que asegure las legitimas aspiraciones (gerechten Anspriichen)
de la razon, rechace las pretensiones infundadas™''. Aplicando este plan-
teamiento al campo de los derechos humanos, podemos preguntarnos por
“la legitimidad y el valor (Giuiltigkeit und Wert)” de estos derechos, tratando
de establecer un fundamento que nos permita diferenciar las pretensiones
legitimas, de las aspiraciones injustificadas e ideoldgicas. La “investigacion

228



EL MODELO KANTIANO

fundamental de los derechos de la razon especulativa” nos puede ofrecer la
pauta para investigar el derecho del ser humano a reivindicar derechos.

Para intentar responder a estas preguntas, Kant podria limitarse a decir
que sus formulas relativas al respeto de la persona son imperativos absolu-
tos e incondicionados, que se imponen a todos los seres humanos como un
“hecho de la razén™: el valor de la norma que nos obliga a tratar a los hu-
manos como fines valiosos se fundamentaria en la evidencia y en la fuerza
con la que este imperativo se impone a todo ser humano, o a todo ser capaz
de utilizar de manera oportuna su propia razon o de prestar oidos a los dic-
tados de su conciencia. De esta forma el imperativo kantiano presentaria
analogias muy fuertes con la nocion de ley natural del iusnaturalismo: la ley
moral poseeria los mismos caracteres de absolutez y evidencia, por encima
de cualquier duda. Cada individuo capaz de escuchar la voz de la razon, a
pesar de la interferencia de las pasiones, deberia poder percibir el cardcter
apodictico e incondicionado de este imperativo de respetar la humanidad
como fin en si y de no tratar a los humanos como meros medios. El mandato
de la dignidad seria tan universal y absoluto como la prohibicidon de matar o
de evitar el incesto. El derecho a un trato digno se fundamentaria asi en una
ley que nos obliga de manera inapelable y absoluta, cuyo mandato resuena
en la conciencia de todo ser humano.

Interpretado en estos términos, el imperativo presentaria rasgos simila-
res a las leyes “grabadas con caracteres indelebles por la naturaleza en el
interior de mi corazén”, de las que habla Rousseau en el Emilio, o a la ley
natural del pensamiento clasico, supuestamente percibida por todos gracias
a una intuicion vital directa, mas que por medio de la razon. El fundamento
de este derecho basico estaria por lo tanto en esta ley absoluta: asi como
existen preceptos culturales que prohiben el robo, el asesinato y el incesto,
habria también un mandato general que prohibe tajantemente tratar a los
humanos como meros medios. La fuerza con la que el precepto se impone
a la conciencia de todo ser racional seria un fundamento mas que suficiente
para justificar la obligaciéon para todos de cumplir con este deber y haria
superflua toda deduccion racional ulterior. En este sentido se explicaria la
conclusion algo decepcionante de Kant en cuanto a la posibilidad de una
real deduccion trascendental en el terreno de la moral. Después de habernos
prometido una deduccidon del imperativo analoga a la deduccion trascen-
dental de las categorias, en la Critica de la razon prdctica el autor concluye
que en lo relativo a “la deduccion, es decir, a la justificacion de la validez
objetiva y universal” de las normas morales no podemos esperar resulta-
dos anélogos a los obtenidos en la primera Critica y al final, en lugar de la
deduccion muchas veces prometida, Kant presenta la ley moral como “un

229



ANGELO PAPACCHINI

hecho de la razon pura (ein Faktum der reinen Vernunft)”, del que somos
conscientes a priori y que es apodicticamente cierto'?. La dificultad con una
justificacion de esta naturaleza reside en el hecho de que este imperativo
parece haber sido ignorado por generaciones enteras de hombres, y que sélo
en tiempos relativamente recientes ha hecho escuchar su voz. Ademas, la
complejidad misma de la formula —trata a la humanidad siempre al mismo
tiempo como fin, nunca s6lo como medio— contrasta con la simplicidad de
los mandatos de la ley natural.

Siguiendo un camino distinto, podriamos intentar derivar la formula de
la humanidad del imperativo formal de la universalidad. Una vez admitida
la validez de la primera formula, que nos obliga a confrontar las maximas
subjetivas con una posible legislacion universal y a descartar aquellas pau-
tas subjetivas de conducta claramente incompatibles con una voluntad y
con una ley universal, podriamos someter al test de la universalizacion la
norma contraria al imperativo del respeto y de la no-instrumentalizacion.
En caso de que la méxima del egoismo y de la incontrolada voluntad de
poder no lograra pasar la prueba y se autodestruyera al ser transformada
en una ley universal, tendriamos buenas razones para creer en la validez de
la norma contraria. Sin embargo, los textos kantianos parecen indicar con
claridad que la maxima del egoismo y de la instrumentalizacion reciproca
no se contradice ni autodestruye al ser universalizada, como bien lo muestra
el ejemplo de la “insociable sociabilidad” de la sociedad de mercado, que
Kant describe en forma tan acertada y precisa en sus ensayos sobre filosofia
de la historia. El egoismo generalizado no se autodestruye, ni se contradice;
al contrario, en ese mismo texto el autor hace un elogio apasionado de la
voluntad de poder, como uno de los resortes mas eficaces para el desarrollo
de la cultura y el despliegue de las “disposiciones originarias” de la natu-
raleza humana. Sin embargo, a pesar de que la maxima del egoismo no se
contradiga ni autodestruya al universalizarse, en opinion de Kant ninglin ser
humano podria aceptar de verdad y a conciencia unas relaciones basadas
exclusivamente en la instrumentalizacion. La argumentacion remitiria otra
vez a la imposibilidad absoluta de “poder querer” de verdad una norma de
esta naturaleza. Pero queda en duda la imposibilidad real y absoluta por
parte de los seres humanos de optar por una norma de esta naturaleza.

Quizas para intentar salir al paso a estas dificultades, Kant apela también
al sentido moral inmediato y a los juicios de valor de la conciencia comun,
no contaminada por argumentaciones sofistas. Lo que se encuentra en todo
ser humano es una valoracion de su propio ser como un fin en si. Esta repre-
sentacion es al inicio nada mas que una mera opinion subjetiva y unilateral;
pero en la medida en que el sujeto descubre que sus semejantes comparten

230



EL MODELO KANTIANO

una valoracion parecida de su propio ser, esta representacion compartida
acabaria por adquirir un valor objetivo y universal.

Esta estrategia argumentativa tampoco resulta muy convincente, puesto
que una ilusion compartida por todos no por esto se transforma en una ver-
dad con valor objetivo. En cambio, parece tener mas fuerza el argumento
central, basado en la autonomia moral: “la autonomia —sostiene el autor— es
fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda naturaleza
racional”®. La fuente Gltima de la dignidad humana residiria asi en este
privilegio del ser humano de darse ¢l mismo su propia ley: es “la idea de la
dignidad de un ser racional que no obedece a ninguna otra ley que aquella
que ¢l se da a si mismo”'* lo que justifica la admiracion por un ser que, a
diferencia de los demas seres vivientes incapaces de liberarse del some-
timiento a la legalidad natural y a sus instintos, es capaz de darse por si
mismo sus propias normas. “En el sistema de la naturaleza —leemos en la
Metafisica de las costumbres— el hombre (homo phaenomenon, animal ra-
tionale) es un ser de escasa importancia y tiene con los demas animales, en
tanto que productos de la tierra, un precio comun (pretium vulgare). Incluso
el hecho de poseer por encima de ellos el entendimiento y la capacidad de
proponerse fines a si mismo, solo le confiere un valor externo ligado con
su utilidad (pretium usus), el valor de un hombre para otro, es decir un pre-
cio, como si se tratase de una mercancia en el comercio con estos animales
como cosas, en el que, sin embargo, tiene un precio inferior incluso al del
medio universal de cambio, el dinero, cuyo valor se llama por eso eminente
(pretium eminens)”".

El atributo de la autonomia moral, que eleva al ser humano por encima
de los demads seres vivientes, sirve asi de enlace para aclarar la relacion
necesaria y no contingente entre la nocion de humanidad y la idea de un
fin en si. Para Kant, como lo hemos venido repitiendo, la Unica diferen-
cia cualitativa y sustancial que marca de verdad las distancias entre el ser
humano y los demads seres vivientes, es la capacidad de darse en forma
autonoma su propia ley. Sin despreciar las actitudes culturales en sentido
amplio, es decir el trabajo, el arte y la disciplina en general, gracias a los
cuales el ser humano transforma tanto la naturaleza externa como su propia
naturaleza, Kant opina que la diferencia especifica entre los humanos y los
demas seres vivientes hay que buscarla en el sentido moral y, mas directa-
mente, en la capacidad de obedecer a leyes que emanan de su propia razon.
La posesion de esta calidad tnica en el ambito de la creacion justificaria,
en ultima instancia, la dignidad humana: el fundamento de la “auto-telia”
estaria asi en la “auto-nomia” Lo que tiene el estatus de fin en si no puede
ser objeto pasivo de una legislacion ajena; y, a la inversa, lo que es capaz

231



ANGELO PAPACCHINI

de legislacion propia merece este reconocimiento como un fin en si y no
como un mero medio.

Se trata sin duda de un argumento poderoso, puesto que hasta el mo-
mento la capacidad de un comportamiento moral parece marcar el limite
absoluto e infranqueable entre los humanos y los demads seres vivientes.
Sin embargo, esta manera de justificar el respeto por la humanidad resultara
poco convincente para quienes consideran la autonomia del sujeto como
un fantasma o una mera ilusion'®. Ademas, Kant deberia habernos aclarado
un poco mas las razones que lo inducen a considerar plausible la inferen-
cia entre el poseer una cualidad especifica, en este caso la capacidad de
autonomia moral, y el derecho a ser tratado de determinada manera. En la
medida en que el comportamiento autdnomo justifica el trato como fin en si,
queda ademas la sospecha de si el derecho del otro a ser tratado como una
persona en si valiosa tendrd que ser directamente proporcional a su nivel
de responsabilidad y autonomia moral. Al asumir la autonomia o la capaci-
dad de autonomia como el argumento basico para justificar el respeto de la
humanidad, se corre el riesgo de que el fundamento (Grund) se transforme
también en la conditio sine qua non (Bedingung) del respeto. En este caso,
quedarian por fuera del estatus de seres humanos los retrasados mentales
y en general todos los individuos incapaces de una accion responsable. Lo
que confirmaria una vez mas nuestra tesis acerca de las implicaciones prac-
ticas de una determinada forma de justificacion o fundamentacion, puesto
que en este caso habria que condicionar o dosificar el respeto debido a otros
seres humanos de acuerdo con sus disposiciones y capacidades morales.

LA DERIVACION DE LOS DERECHOS CONCRETOS

Partiendo del imperativo de la dignidad, es posible intentar una “deduc-
cion metafisica” o derivacion de los derechos concretos. Hasta el momento
nos hemos encontrado con normas y obligaciones; pero es evidente que
¢éstas tienen como correlato un derecho del individuo a ser respetado en
su persona, a no ser instrumentalizado, a expresar libremente sus ideas,
etc.!”. La formula del imperativo en la que se presenta al hombre como fin
en si nos servira de “hilo conductor” para describir y organizar la tabla de
derechos.

a. El derecho a la vida

El destino moral del hombre es lo que sustenta el valor superior de la
vida humana, que debe ser respetada no solamente en cuanto expresion de
la fuerza creadora de la Naturaleza, sino sobre todo en vista de los logros

232



EL MODELO KANTIANO

culturales y éticos que por medio de ella se realizan. De acuerdo con este
enfoque, la vida no posee un valor intrinseco o absoluto: en caso de que
nos viéramos obligados a escoger entre vida y libertad, para Kant resultaria
mezquina y despreciable la conducta de quien, impulsado por su instinto
de conservacion, se apegara a la vida hasta el extremo de sacrificar todo
aquello que la hace digna de ser vivida. Sin embargo, quienes exaltan el
sacrificio de la vida en aras de la libertad y de la dignidad olvidan a menudo
que la vida constituye la condicidn material para el ejercicio de la libertad,
por lo que la pérdida de este bien considerado a veces con desdén o despre-
cio significa una pérdida irreparable, en especial para quienes se resisten
a considerar sus existencias singulares como un medio para la realizacion
de poderes e instancias superiores y que no se hacen demasiadas ilusiones
acerca de la posibilidad de otra vida. Por lo tanto, es necesario subrayar el
hecho de que el respeto de la persona de todo ser humano como un fin en si
empieza por el respeto de su vida, y el reconocimiento de los multiples de-
rechos en los que se despliega su dignidad presupone el reconocimiento de
su derecho basico a la existencia. Esta obligacion vale también en relacion
con nuestra propia vida, que a juicio de Kant no puede ser sacrificada sin
mas como un instrumento para fines externos (ampliacion del poderio de un
Estado, ideales politicos o religiosos, progreso de la ciencia, etc.).

b. Libertad de conciencia, pensamiento y expresion

De la idea de dignidad humana se deduce sin problemas el derecho-deber
de cada individuo a la mayoria de edad, a ejercer libremente y de manera
autobnoma sus capacidades intelectivas. La “vocacion al libre pensamiento”
resulta estrechamente vinculada con el respeto por cada persona y con el
respeto de si mismo. Cada sujeto humano puede y debe atreverse a pensar
por si mismo, sin conformarse con lo que otros piensan y proponen por €l,
puesto que tiene todo el derecho a que las diferentes instancias que preten-
dan imponerle verdades, normas y pautas de conducta tengan que persua-
dirlo primero de la racionalidad y moralidad de las mismas. En este caso, la
dignidad consiste precisamente en el derecho a disentir, sin tener que con-
formarse pasivamente con aquello que en su conciencia considera injusto o
inmoral. En el terreno de la moral, el derecho a la libertad de pensamiento
significa la posibilidad de actuar en conformidad con los valores morales
que nos indica la razén practica, sin tener que acatar normas, pautas de
conducta y concepciones de bien impuestas desde afuera; y en el terreno re-
ligioso, implica poder concebir y honrar a Dios de acuerdo con los dictados
de la conciencia moral, por encima del yugo y la coaccion fisica o mental
impuestos por las religiones positivas.

233



ANGELO PAPACCHINI

Kant insiste ante todo en la libertad de religion, puesto que en este te-
rreno la represion y la intolerancia han asumido formas particularmente
brutales. De acuerdo con los ideales de la Ilustracion, reivindica el dere-
cho de todo ser humano a la mayoria de edad en el terreno de la fe, y por
consiguiente el derecho de cada individuo a buscar en su corazoén y en su
conciencia la manera de honrar a la divinidad. Kant esta convencido de que
si todos escuchasen de verdad la voz de la propia conciencia, seria posi-
ble despojar a los credos religiosos de su compleja carga de ritos, dogmas
y aparatos de poder, para reducir la experiencia religiosa a las verdades
basicas y a los preceptos simples y sencillos de la religion racional, que
“cada cual puede reconocer en si mismo, por medio de su propia razéon”,
sin necesidad de una revelacion externa o de un mediador'®. Asumir una
actitud pasiva significaria para el individuo entregar o dejar de ejercer una
de las mas elevadas disposiciones del ser humano, y conformarse con que
los demas lo manipulen para sus propios fines: la persona que renuncia a
usar su propia razén acepta que los demas la traten como “pieza de una
maquinaria” (de una Iglesia, de un Estado, de una corporacion), sin valor
propio y sin autonomia intelectual y moral.

La minoria de edad, entendida como la renuncia a la libertad de pensa-
miento, viene a ser para Kant una forma adicional de instrumentalizacion:
el subdito sin ninguna capacidad de opinar queda rebajado a una rueda del
aparato estatal, el fiel se transforma en un instrumento pasivo en las manos
de su pastor, el discipulo se reduce a una pieza que el tutor moldea y mani-
pula a su antojo, el paciente es tratado como un sujeto del todo incapaz de
reconocer y controlar su cuerpo y su salud. Kant denuncia como un privi-
legio abusivo y sin fundamento la pretension de quienes tratan de imponer,
de distintas maneras, creencias o practicas de culto; pero reconoce también
que la conducta de quienes se conforman pasivamente con este estado de
inferioridad y no se atreven a ejercer sus derechos, resulta casi tan culpable
como la de quienes manipulan las conciencias para sus fines de poder. La
razon de ser de la dignidad humana reside en esta capacidad de utilizar de
manera independiente nuestra propia razon, tanto en el campo tedrico como
en la praxis o en los juicios estéticos. La actitud de quienes manipulan las
conciencias desconoce e irrespeta uno de los valores mas propios de la hu-
manidad; pero no menos reprochable resulta la pasividad de los individuos
que por pereza o miedo se conforman con la dependencia y traicionan su
destino hacia la autonomia intelectual y moral.

Al analizar mas en detalle el ideal de lo que ¢él llama la “mayoria de
edad”, en el que se resumen los ideales y las aspiraciones de la Ilustracion,
Kant aclara que en determinadas circunstancias, por razones bioldgicas o

234



EL MODELO KANTIANO

por imposiciones legales, el ser humano tiene que dejarse guiar por otro: “la
imposibilidad (natural o legal) de que una persona, por lo demés sana, use
por si sola su entendimiento en los asuntos civiles —anota en la Antropolo-
gia— se denomina incapacidad; si ésta se funda en la corta edad, se llama
minoria; si descansa en disposiciones legales, puede llamarse incapacidad
legal o civil”"®. Nadie cuestiona el hecho de que los menores de edad, na-
turalmente incapaces, tengan que depender de sus tutores naturales que son
los padres. Resulta en cambio indigna de la condicion humana la actitud de
quienes, gozando plenamente de sus facultades intelectuales y morales, re-
nuncian a utilizar libremente su propia razon, y se ubican de manera volun-
taria en la categoria de los individuos por naturaleza incapaces de libertad
o reconocidos como tales por el ordenamiento civil. Lo que impulsa a los
hombres a optar por la dependencia es el hecho de que se sienten mas segu-
ros en una condicion de obediencia, que los libera de toda responsabilidad
y les permite descargar sobre los demas la culpa de sus equivocaciones y
errores. Kant invita a vencer esta pereza, y a asumir el reto de pensar por
si mismos, que incluye la obligacion de cuestionar las ideas y los valores
recibidos, y el deber de someter estos “pre-juicios” al examen de la razon®.

La reivindicacion del derecho de la conciencia y de la mayoria de edad
no debe ser confundido con la legitimacion de la opinion subjetiva y de la
arbitrariedad. Para Kant el ejercicio responsable de la libertad de pensa-
miento y de conciencia requiere que la confianza en nuestra propia razoén
esté acompaiiada por el interés prestado a los juicios de los demas: el deber
de pensar de manera auténoma no significa en ningin momento encerrarnos
ciegamente en nuestros juicios y apreciaciones; presupone por el contrario
la obligacion de confrontar nuestros puntos de vista con las opiniones de los
demads. Gracias al dialogo se aleja la amenaza del “egoismo logico”, que en
sus formas extremas puede llevar hasta el aislamiento y la locura: por obra
de la comunicacion los individuos pueden integrar sus diferentes percepcio-
nes de la realidad y de los valores en un “sentido comun”, en un horizonte
de ideas y certezas compartidas. “Es una piedra de toque subjetivamente
necesaria de la rectitud de nuestros juicios en general y, por lo mismo, de la
salud de nuestro entendimiento —escribe Kant— el que lo confrontemos con
el entendimiento ajeno, y no nos aislemos en el nuestro, juzgando por decir-
lo asi publicamente con nuestra representacion privada”. Quien pretende re-
huir este examen corre el riesgo de perder cualquier conexion con el mundo
real y, “al igual que en los suefios, ver, experimentar y juzgar en un mundo
privado™!. Pensar por si mismo presupone por lo tanto el acatamiento de
estas tres maximas: “1) pensar por nuestra cuenta; 2) pensar poniéndonos
en el lugar del otro mediante la comunicacion con otros hombres; 3) pensar

235



ANGELO PAPACCHINI

en todo tiempo de acuerdo con nosotros mismos”??. De estos tres principios
“el primero, de caracter negativo, es propio de la forma de pensar libre de
constriccion (nullius addictus iurare in verba magistri); el segundo, positi-
vo, se refiere a la manera liberal de acomodar nuestras ideas a los concep-
tos de los demas; el tercero es propio de la forma de pensar consecuente y
consistente”?.

La libertad de conciencia y pensamiento representa asi un derecho, pero
también y sobre todo una obligacion. Para que esta libertad no se reduzca
a irresponsable arbitrariedad, es necesario que el individuo aprenda a culti-
var su entendimiento y a desarrollar sus capacidades, como una condicioén
indispensable para poder confrontar los dictados de su conciencia con el
legado de la cultura. Kant anota ademas que para la mayoria de la humani-
dad la libertad de conciencia y la autonomia moral no representan bienes
particularmente apetecidos. La tendencia natural del ser humano pareceria
inclinarse hacia el sometimiento a los dictados y a la guia de otro: si pue-
do pagar, no me hace falta pensar, puesto que otros podran desarrollar por
mi tan penosa tarea. El derecho a pensar libremente y a elaborar pautas de
conducta tiene que superar una tendencia muy arraigada a la pereza mental,
y se transforma en la obligacion de no dejar atrofiar, por comodidad o ser-
vilismo, las capacidades intelectuales y morales. Las personas tienen que
poder vencer este miedo, astutamente utilizado para todos aquellos que las
manipulan, tienen que asumir la responsabilidad de sus decisiones tedri-
cas y practicas, y tienen que correr el riesgo de la libertad. Los regimenes
despdticos tienden a acentuar los peligros de la autonomia, en su deseo de
conservar para siempre a los individuos en una condicion de pasividad y de
obligarlos a utilizar de por vida “corralitos” o “andadores” para nifios. Para
Kant es absurdo renunciar a la libertad debido a los riesgos que ella implica:
un paso en falso o una caida constituyen un mal infinitamente menor que la
pasividad y la dependencia de por vida. Por lo tanto, todo ser humano tiene
derecho a la autonomia en materia religiosa y en el ambito de sus decisiones
morales; y el ejercicio de esta autonomia no tiene que ser postergado con
base en una presunta inmadurez de los fieles?.

Es particularmente interesante la manera como Kant relaciona el ejer-
cicio del derecho a la libertad de pensamiento y de conciencia con el de-
recho a la libertad de expresion en materia religiosa, politica y cientifica.
Las Declaraciones de derechos del siglo XVIiI se han centrado més en la
libertad de expresion que en la libertad de pensamiento, debido quizés a
la creencia generalizada de que las convicciones internas se encuentran
por fuera del alcance de la coercion. Por eso la lucha habia que darla en el
campo de la exterioridad, donde la intervencion del poder es mas eviden-

236



EL MODELO KANTIANO

te y donde resulta mas facil precisar el alcance de esta clase de derechos
y sefialar los obstaculos que impiden su realizacion. La razon que aporta
Kant para tomar en serio la libertad de expresion se enmarca en cambio en
una interrelacion mas estrecha y vital entre pensamiento, comunicacion y
expresion. “Se acostumbra decir —sostiene en su ensayo ‘;Qué significa
orientarse en el pensamiento?’— que el poder supremo puede quitarnos la
libertad de hablar y escribir, pero no la libertad de pensar. Sin embargo,
jhasta donde y con qué exactitud sabriamos pensar si no pensaramos por
asi decir en comunidad con otros, que nos comunicaran sus pensamientos y
nosotros los nuestros a ellos! Se puede por lo tanto afirmar que aquel poder
exterior que arrebata a los hombres la libertad de comunicar publicamente
sus propios pensamientos, les quita también la libertad de pensar, la que
constituye el unico tesoro que nos queda en medio de las pesadas cargas de
la condicion civil...”?.

El interés de Kant por la libertad de expresion se basa menos en una
presunta imposibilidad material de recortar o eliminar la libertad de pensa-
miento, que en la imposibilidad de separar o deslindar pensamiento y expre-
sion. Esta imposibilidad se sustenta a su vez en el caracter intrinsecamente
social y comunicativo de la actividad racional. La sociabilidad propia del
ser humano se refleja también en esta funcion tan peculiar de nuestra espe-
cie; y a pesar de que nos aparezca como lo mas personal e intimo, el ejerci-
cio de nuestras capacidades intelectivas presupone de hecho, como condi-
cion de posibilidad, un intercambio con otros seres pensantes. El didlogo,
real o ideal, con otros sujetos con quienes poder confrontar o contrastar
opiniones y puntos de vista, constituye el terreno propicio para el desarrollo
de nuestros talentos y de nuestra misma capacidad de lograr una perspectiva
original. En cambio la soledad absoluta y la falta de comunicacion nos en-
cerraria en un solipsismo en el que careceriamos de cualquier criterio para
diferenciar una ilusion subjetiva de un juicio necesario y universalmente
compartido. Para lograr ciertas pautas de objetividad, resulta para Kant in-
dispensable “comparar nuestro juicio con otros juicios, reales o posibles, y
ponernos idealmente en el lugar de cualquier otro, haciendo abstraccion de
las limitaciones que afectan casualmente a nuestro juicio...”?.

c. El derecho del individuo a buscar la felicidad a su manera.
El paternalismo como un atentado contra la dignidad humana

Aligual que otros clésicos de la tradicion liberal, Kant sostiene que nadie
estd autorizado a inmiscuirse en la esfera privada del individuo o a interferir
con sus actividades, mientras no resulten perjudiciales para la libertad y los
intereses de los demas. Olvidandose, al parecer, de su desconfianza habi-

237



ANGELO PAPACCHINI

tual hacia las apelaciones a la felicidad, el filosofo defiende en este punto
—en términos similares a los empleados por los utilitaristas, y con el mismo
fervor— el derecho de todo individuo a organizar su vida y a tratar de ser
feliz a su manera, de acuerdo con sus criterios de vida feliz o de vida buena.
Kant sostiene que no solo tenemos derecho a ser felices, sino que tenemos
derecho a serlo “a nuestra manera”, lo que implica para los demads y para
el Estado la obligacion de respetar nuestras elecciones, incluso cuando no
las consideren racionales o apropiadas a nuestros “verdaderos” intereses.
“La libertad del individuo como hombre”, que Kant menciona al lado de la
libertad del ciudadano, se reduce a la idea de que “nadie me puede obligar
a ser feliz a su manera (es decir de acuerdo con su representacion del bien-
estar de los demas hombres), sino que cada cual est4 autorizado a buscar su
felicidad por el camino que considere apropiado, con tal de no perjudicar la
libertad de otros de buscar el mismo fin...”?’.

Coherente con la defensa de la autonomia y de la mayoria de edad en
la busqueda de la felicidad, Kant formula una condena sin atenuantes del
“gobierno paternal”, a sus ojos la peor forma de despotismo. El déspota
ilustrado pretende conocer mejor que sus subditos lo que es de verdad bue-
no para ellos, por lo que se siente autorizado a imponer sus propios criterios
de vida buena y de felicidad: “un gobierno fundado sobre el principio de
la benevolencia hacia el pueblo, como el gobierno de un padre hacia sus
hijos, es decir un gobierno paternal (imperium paternale), en el que los sub-
ditos, como hijos menores de edad incapaces de diferenciar aquello que es
de verdad util o perjudicial para ellos, estan obligados a comportarse solo
pasivamente, esperando del juicio del gobernante la indicacion de como
deben ser felices y, en caso de que €l lo quiera, de su bondadoso permiso es
la peor clase de despotismo que nos podamos imaginar, puesto que es una
constitucion que suprime toda libertad de los subditos, quienes no poseen
derecho alguno”. Quizas para contrarrestar el peligro del paternalismo, el
autor se preocupa por precisar los limites de la obligacién de solidaridad
con los demads. Kant reconoce como un deber meritorio de todo ser humano
el tratar de contribuir, en el limite de las posibilidades, con la felicidad de
los demads. Sin embargo, aclara también que la prestacién de una ayuda no
confiere el derecho de imponer a la persona beneficiada los criterios de vida
buena o feliz: la solidaridad es una obligacion moral meritoria, pero no pue-
de sobreponerse al respeto debido a la dignidad de la persona que recibe la
ayuda y la solidaridad. “Yo no puedo beneficiar a nadie (a excepcion de los
menores de edad, de los deficientes y locos), segiin mi propio concepto de
la felicidad —precisa Kant—y solo puedo hacerlo de acuerdo con las ideas de
aquel a quien quiero beneficiar””.

238



EL MODELO KANTIANO

d. Mayoria de edad y derechos politicos y sociales

En la elaboracion kantiana de la nocion de autonomia moral, sustento
y expresion de la dignidad humana, ha jugado un papel central la teoria
rousseauniana. De acuerdo con una interpretacion ya consolidada, Kant ha-
bria trasladado al &mbito moral el ideal que el filosofo de Ginebra formula
para el cuerpo politico. La libertad como autonomia politica se identifica
en Rousseau con la participacion activa de los ciudadanos en la formacion
de la voluntad general y por consiguiente con la posibilidad de que ellos
obedezcan a leyes asumidas libremente en cuanto producto de su auténtica
o verdadera naturaleza. En el caso del filosofo aleman esa misma libertad
como autonomia politica se transforma en la exigencia ética de que el su-
jeto moral s6lo obedezca a la voluntad racional-universal que brota de la
interioridad de su conciencia, para que el sometimiento a los mandatos de
la ley moral no sea una limitacion, sino la realizacion de su libertad y de su
verdadera naturaleza.

La traduccion en términos éticos del ideal rousseauniano no significa sin
embargo que Kant limite la nocion de autonomia al campo estrictamente
moral. Al igual que el filésofo de Ginebra, repite a menudo que la tnica
fuente de legitimidad del poder es la voluntad unida del pueblo, lo que im-
plica el derecho de los miembros del cuerpo politico a ejercer su soberania 'y
a participar en la formacion de la voluntad racional-universal®’. De este pos-
tulado bésico, que sustenta la dignidad politica del ciudadano de un Estado
republicano, se desprende “su derecho de obedecer solamente a aquellas
leyes exteriores a las que pudo haber dado su consentimiento™!, al igual
que el derecho a “no reconocer otro superior, en el pueblo, sino a aquel a
quien podemos imponer una obligacion juridicamente tan valida como la
que ¢l puede imponernos a nosotros”. En este terreno el pensamiento de
Kant presenta ciertas oscilaciones, y algunos textos parecerian sugerir que
la participacion ciudadana y su ejercicio de la soberania se reducen al deber
del soberano (concebido como persona singular), de legislar “como si” su
voluntad fuese la expresion de la voluntad comun: al ejercer la tarea legis-
lativa, el soberano deberia “representar” la voluntad comun, en el sentido
de que deberia tratar de imaginar “la voluntad racional” de los ciudadanos,
para adecuar a esta idea guia los decretos y las leyes. De acuerdo con estos
textos, el ejercicio de la soberania por parte de los ciudadanos se reduciria a
bien poca cosa y no pasaria de ser una mera ficcion. De todas formas, a pe-
sar de los titubeos y de la incertidumbre, y a pesar de las conocidas reservas
de Kant frente la democracia, la ensefianza de Rousseau ha dejado su huella
en el pensamiento politico kantiano y el espiritu del filésofo de Ginebra se

239



ANGELO PAPACCHINI

percibe en muchos textos en los que Kant pareceria ligar la soberania con el
ejercicio del poder legislativo por parte de los ciudadanos.

De otro lado la dignidad resulta claramente incompatible con un gra-
do extremo de miseria, en el que cualquier posibilidad de realizacion pro-
piamente humana resulta seriamente comprometida, puesto que todas las
energias de la persona se agotan en la lucha diaria por la supervivencia.
Una libertad frente al acoso de necesidades insatisfechas constituye una
condicion esencial para una vida humana con sentido, para una vida digna.
En Kant se percibe ya cierta sensibilidad por los problemas sociales, y a
pesar de la tendencia claramente liberal a limitar la solidaridad al ambito
ético-individual —la solidaridad es pensada todavia en términos de caridad
y de beneficencia—, podemos encontrar en sus obras textos que desbordan
el estrecho marco de un Estado de derecho. Es lo que sugiere la “Anotacion
general” a los Principios metafisicos de la doctrina del derecho, en donde
el autor plantea la necesidad de una politica fiscal apropiada para encontrar
soluciones menos contingentes y mas duraderas al problema de la pobreza:
en la medida en que una de las razones que empujan a los seres humanos a
entregar su libre albedrio a una voluntad comun y a sujetarse al poder estatal
es la de buscar una garantia frente a la contingencia y los azares del merca-
do, el gobierno tiene una obligacion moral con aquellos miembros del cuer-
po social “incapaces de ganarse por si solos la vida. El gobierno esta por lo
tanto autorizado a obligar a las personas pudientes a ofrecer los medios para
mantener a los que no cuentan siquiera con lo indispensable para satisfacer
las necesidades mas apremiantes de la naturaleza™.

e. Dignidad y derecho penal

Como es bien sabido, Kant sigue defendiendo, en contra de muchos ex-
ponentes de la Ilustracion y en especial de Beccaria, una teoria retributiva
de la pena y la necesidad de conservar la pena de muerte, dos tesis aparente-
mente inconciliables con su reivindicacion de la dignidad humana. Sin em-
bargo, a pesar del caracter arcaico de la ley del talién y a pesar del rigoris-
mo, que en este terreno pone de manifiesto su cara particularmente sombria,
conviene destacar el cuestionamiento por parte del autor de la tendencia a
reducir el castigo a un simple medio para el bienestar social y a medirlo en
funcién de los beneficios o perjuicios que representa para la sociedad. A jui-
cio de Kant esta concepcion utilitarista de la pena presenta el doble incon-
veniente de violar el principio supremo de la justicia penal, “que no puede
ser nunca decretada simplemente como un medio para alcanzar otro bien”,
y de violar el imperativo relativo al respeto de la persona humana como un
fin en si: “la pena juridica no puede ser nunca decretada como un mero me-

240



EL MODELO KANTIANO

dio para lograr otro bien para el criminal mismo o para la sociedad civil, y
solo tiene que ser impuesta en cada caso por el hecho de que la persona ha
cometido una accion delictiva. El hombre no puede ser usado nunca como
un mero medio para los propositos de otro, ni puede ser degradado entre los
objetos de derecho real, —contra lo que lo asegura su personalidad innata—,
a pesar de poder ser condenado a perder la personalidad civil. El criminal
tiene que haber sido encontrado merecedor de un castigo, antes de poder
pensar en eventuales beneficios que se puedan derivar de esta pena para €l
mismo o para sus conciudadanos™. La teoria utilitarista compromete el ca-
racter categorico de la pena, al reducirla a un simple imperativo hipotético
y condicionado; y sobre todo perjudica gravemente la dignidad humana,
puesto que rebaja al criminal a la condicion de instrumento en manos del
Estado para disuadir o intimidar a los criminales potenciales. Kant se refiere
también al dicho farisaico utilizado a menudo para justificar el sacrificio de
personas inocentes “es preferible la muerte de un solo hombre a la corrup-
cion de todo un pueblo”, y lo considera como la maxima expresion de la
perversion de la justicia.

De esta manera Kant formula ya de manera explicita uno de los repa-
ros mas serios contra las doctrinas utilitaristas, cuestionadas precisamente
por el hecho de que el énfasis en el interés y en los beneficios del cuerpo
social podria llevar a justificar, en determinadas circustancias, el sacrifi-
cio de personas inocentes o el desconocimiento de la dignidad humana del
condenado, reducido a instrumento para prevenir nuevos actos antisociales.
En contra de esta concepcion meramente instrumental del castigo y de la
persona castigada, Kant sostiene con firmeza que ‘el ser humano no puede
ser nunca tratado meramente como un medio para los fines de otro, ni pue-
de ser confundido con los objetos del derecho real, de lo que lo protege su
personalidad innata, si bien puede ser condenado a perder su personalidad
civil™*. Por encima de cualquier calculo utilitarista, el juez tiene la obliga-
cion estricta de establecer si la persona bajo juicio se ha hecho merecedo-
ra con sus actos de la pena correspondiente. Toda consideracion adicional
acerca de las consecuencias del castigo o de otros fines de la pena distintos
de la restauracion del orden legal violado, afectaria la pureza de la justicia,
desviando la atencion hacia elementos secundarios e inesenciales.

De todos modos, resulta problematico para nosotros aceptar que la pena
de muerte para un asesino —sostenida por Kant— constituya la forma maés
apropiada de respetar su dignidad y de reconocerlo como un fin en si. Ten-
demos a creer que se respeta mas la dignidad del criminal cuando se le
ofrecen las oportunidades y los medios para reconciliarse consigo y con la
sociedad. Sin embargo, no se puede desconocer la importancia de la critica

241



ANGELO PAPACCHINI

de Kant al utilitarismo, que sigue siendo una herramienta valiosa para cues-
tionar o evitar ciertas consecuencias aberrantes que se podrian derivar de la
concepciodn utilitarista de la pena (en especial del denominado utilitarismo
de la accion). Kant deja sentado de manera tajante que en la aplicacion de
la justicia no hay lugar para esos calculos globales de placeres y dolores,
de los que se podria eventualmente deducir la conveniencia de sacrificar
una o varias vidas humanas, incluso de personas inocentes, en caso de que
este sacrificio redundara en una ganancia apreciable en placeres o en vidas
humanas para la comunidad. La idea de que toda vida humana, incluyendo
la del criminal, tiene un valor y una dignidad intrinseca, que no puede ser
objeto de trueque o de canjes, constituye un punto firme y un logro en el
campo de la teoria penal.

ALCANCE Y LIMITES DE LA DIGNIDAD HUMANA

Trataremos de analizar ahora en qué medida el modelo kantiano de fun-
damentacion de la dignidad incide en el alcance de la misma, en su aplica-
cién a casos concretos.

a. El derecho real-personal como una limitacion de la dignidad

El derecho real-personal, un descubrimiento del que Kant se sentia muy
orgulloso, consiste “en poseer un objeto externo como una cosa y en usarlo
como una persona. Lo mio y lo tuyo que se fundan en este derecho constitu-
yen los entes domésticos, y la relacion que instaura el estado doméstico es
una relacion de comunidad entre seres libres que, por la reciproca influencia
de la persona del uno sobre la persona del otro, forman, segtn el principio
de la libertad externa (de la casualidad), una sociedad [...] que se llama co-
lectividad doméstica™. Esta nueva figura juridica que el autor consideraba
como un aporte novedoso a la teoria del derecho, cobija las relaciones del
paterfamilias con la mujer, los hijos y los criados, y en las intenciones de
Kant deberia hacer mas comprensibles estas relaciones marcadas al mismo
tiempo por la dependencia y la libertad. A tono con el espiritu de la Mo-
dernidad y con los ideales de las revoluciones burguesas, Kant reitera a
menudo que todos los seres humanos nacen libres, poseen el derecho innato
a la libertad y no pueden alienar sin mas este derecho originario ligado con
su condiciéon de humanos. Por consiguiente, un contrato fundado sobre la
alienacion total y para siempre de la libertad de una de las partes seria evi-
dentemente un contrato sin valor.

Sin embargo, este principio general claramente incompatible con la ins-
titucion de la esclavitud, no le impide al autor legitimar y justificar formas

242



EL MODELO KANTIANO

de dependencia mas benignas y limitadas. Tal es el caso de la figura del
criado, quien forma con el sefior una sociedad establecida sobre el prin-
cipio de la desigualdad entre las partes, “puesto que se compone de una
persona que manda, el duefo, y de personas que obedecen, es decir de la
servidumbre (imperantis et subiecti domestici). La servidumbre pertenece
a lo que el dueno puede considerar como suyo [...] como si se tratara de un
derecho real, puesto que ¢l puede, cuando el siervo se escape, reconducirlo
a su poder por medio de una decision unilateral”. A diferencia del esclavo,
el criado cuenta con la opcion de pactar con el sefior, por medio de un con-
trato, las condiciones del trabajo. Sin embargo, una vez asumida su tarea,
resulta tan vinculado a la casa y a la voluntad del sefior que este ultimo esta
autorizado a recuperarlo por la fuerza. Lo mismo vale para mujer e hijos,
cuya libertad resulta igualmente reducida, puesto que el padre tiene pleno
derecho a “aduenarse de ellos, a tomarlos como cosas (como animales do-
mésticos fugados) y a tenerlos encerrados™®.

b. Los limites de la dignidad politica

La asuncién por parte de Kant del principio de la voluntad general, no
significa de ninguna manera que todas las partes cuenten con el mismo de-
recho a participar en la tarea legislativa y en la direccion de la cosa publica.
Todos los individuos son ciudadanos. Sin embargo, la mayoria son so6lo
ciudadanos pasivos, con la obligacion de acatar las leyes, pero sin ninguna
posibilidad de participar en su elaboracion y mucho menos en la adminis-
tracion del Estado. A pesar del axioma de la soberania de la voluntad gene-
ral y de la igualdad frente a la ley, s6lo unos ciudadanos privilegiados, los
ciudadanos activos, gozan de derechos politicos plenos: “so6lo la capacidad
de votar constituye la calificacion para ser ciudadanos. Pero esta capacidad
presupone la independencia de quien no sélo quiere ser simplemente una
parte (7eil) del cuerpo comun, sino también un miembro (Glied) del mis-
mo, es decir una parte que actiia segun su propio albedrio en comunidad
con otros. La tultima calidad establece necesariamente la diferencia entre
ciudadano activo y ciudadano pasivo™’. Los ciudadanos pasivos gozan de
las libertades civiles y de la proteccion del estado, pero “no tienen que ser
considerados iguales en lo relativo al derecho de dar estas leyes. Quienes
no poseen un tal derecho son sin embargo, como miembros del ser comun,
obligados al respeto de estas leyes y participan de la proteccion ofrecida
por ellas, pero no como ciudadanos, sino como asociados que disfrutan de
la proteccion™®.

A juicio de Kant, la conditio sine qua non para gozar del estatus de
ciudadano pleno consiste en la autosuficiencia econdmica: “el sujeto que

243



ANGELO PAPACCHINI

en esta obra legislativa tiene el derecho de voto se denomina ciudadano
(citoyen, es decir ciudadano del Estado y no habitante de la ciudad, bour-
geois). La calidad que se exige para ello, ademas de la natural (es decir que
no sea nifio o mujer) es Unicamente la siguiente: que ¢l sea su propio sefior
(sui iuris) y que posea alguna propiedad (en la que puede estar compren-
dida también toda actividad artesanal, artistica o cientifica) que le asegure
los medios para vivir; o que cuando, para vivir, tenga que adquirir bienes
de otros, los adquiera s6lo mediante una alienacion de lo que es suyo y no
por concesion que ¢l haga a otros del uso de sus propias fuerzas™’. Quien
carezca de autosuficiencia (Selbstdindigkeit, sibisufficientia) y de autonomia
econdmica quedara privado también de la autonomia politica: la persona
que dependa econdmicamente de otra, estara obligada también a depender
de las leyes elaboradas por quienes gozan de independencia econdémica vy,
en ultimas, de alguna clase de propiedad.

De hecho, en una sociedad de mercado una autosuficiencia absoluta re-
sulta imposible, puesto que todos dependen de las mercancias producidas
por otros. La independencia total sdlo seria concebible en una familia pa-
triarcal, que produce para satisfacer la totalidad de las necesidades de sus
miembros. De manera que el criterio para establecer la autonomia economi-
ca tiene que ser formulado de otra manera. Una vez asumida la necesidad
del trueque para todos, el criterio de discriminacion entre los sujetos econo-
micamente independientes y los que dependen de otros pasa por el tipo de
“alienacion” que se realiza en cada caso. El ser humano que no posea otro
valor distinto de su fuerza de trabajo y se vea por consiguiente obligado a
venderla en el mercado para poder subsistir, a juicio de Kant careceria de
autosuficiencia. En cambio, quien puede darse el lujo de alienar simplemen-
te una parte de su propiedad, es decir de algo externo a su persona, posee
verdadera autonomia economica®.

Entran en esta gran categoria de ciudadanos a medias todos los individuos
obligados a vender su fuerza de trabajo para vivir: jornaleros, dependientes
de artesanos y comerciantes, etc. Todos ellos gozan de ciertas libertades
basicas y pueden ejercer (quizds en un grado limitado y con la ayuda de
otros) la autonomia moral. Sin embargo, a juicio del autor no se encuentran
capacitados para el ejercicio de la autonomia politica, una tarea que requie-
re prudencia, conocimientos y sabiduria. Ademas, todos estos individuos
obligados a vivir al dia en una condicion de dependencia frente al com-
prador de su fuerzas de trabajo, viven una existencia que a juicio de Kant
“es en cierta forma s6lo inherencia”, puesto que requieren de un ser “subs-
tancial” para poder sobrevivir. Este Gltimo argumento podria inducirnos a
creer que la exclusion de esta clase de personas de cualquier participacion

244



EL MODELO KANTIANO

en la vida politica se basa en una inferioridad ontologica, arraigada en la
estructura de su ser y de su naturaleza, y en cuanto tal insuperable. No es
¢ésta sin duda la intencién de Kant, quien reivindica, en contra de las trabas
y sistemas de privilegios propios de una sociedad estamental cerrada, el
principio moderno y burgués de la carrera abierta al mérito y al trabajo*'. El
autor sostiene sin duda que la persona carente de independencia y autosu-
ficiencia econdmica, cuya existencia es un mero accidente de la existencia
de otra, no merece gozar de derechos politicos plenos. Sin embargo, las per-
sonas economicamente dependientes cuentan con la opcion de salirse de su
condicion y de alcanzar un estatus mas elevado: a diferencia de los esclavos
y de lo siervos de la gleba, estos jornaleros libres pueden transformarse con
el tiempo en propietarios y en ciudadanos plenos. Pero hasta tanto no hayan
logrado superar su condicion, carecen del derecho de “actuar en el Estado
como miembros activos” y tienen que conformarse con la proteccion de la
ley y con el goce de algunas libertades civiles.

c. El sexo como factor de discriminacién

La extrafia figura del derecho real-personal, que de hecho legitima for-
mas de instrumentalizacion, cobija a los criados, a los nifios y a las mujeres.
Estas ultimas resultan quizés las mas desfavorecidas, puesto que los nifios
pueden crecer, algunos de los criados pueden contar con la suerte de encon-
trar un trabajo mas favorable y alcanzar una posicion social mas elevada. En
cambio las mujeres quedaran irremediablemente condenadas a su condicion
subordinada. A finales del siglo XVIII muy pocos se atrevian a reivindicar la
igualdad de derechos para las mujeres, de manera que no deberia sorpren-
dernos demasiado esta discriminacion kantiana. Al fin y al cabo, como diria
Hegel, todo filésofo es hijo de su tiempo y nadie puede saltar por encima
de ¢l. De todas formas, vale la pena analizar los argumentos que el autor
utiliza para justificar aquello que hoy en dia comprendemos como un simple
prejuicio de la época, es decir la negacion a las mujeres de cualquier parti-
cipacion en la direccion de la cosa publica y la limitacion de su autonomia
personal y juridica.

El autor se ocupa a menudo del tema del “bello sexo” —la expresion es
suya— y hay que reconocer que lo hace a ratos con un tono galante, que
contrasta con la manera mucho més burda con la que otros exponentes del
idealismo aleman enfrentan este mismo tema. Sin embargo, los resultados
a los que llega Kant difieren s6lo en la forma y sustancialmente coinci-
den con las conclusiones de Hegel acerca de la inferioridad de la mujer en
cuanto a capacidades intelectuales y morales, que justificaria su condicion
de subordinacion y su destinacion a la pasividad y a la obediencia. Con su

245



ANGELO PAPACCHINI

tono aparentemente halagador, en una de sus mas conocidas obras juveniles
Kant pone en entredicho tanto la capacidad intelectual como la capacidad
de la mujer para una auténtica autonomia moral. A su juicio, el atributo de la
belleza, tan esencial para comprender la naturaleza y el destino de la mujer,
se refleja en su inteligencia y en sus dotes morales: “el bello sexo tiene tanta
inteligencia como el masculino; s6lo que se trata de una inteligencia bella, a
diferencia de la nuestra que debe ser una inteligencia profunda o sublime™*?,
De aqui la escasa disposicion de las muejeres a la meditacion profunda,
al examen prolongado y al ejercicio de las ciencias abstractas, demasiado
pesados para una inteligencia espontdnea y algo superficial. Todavia mas
perjudicial para la dignidad de la mujer resulta su caracterizaciéon como un
ser que actua bajo el impulso de las sensaciones, de los sentimientos y de
las valoraciones estéticas, mas que por una razdn auténticamente moral:
“las mujeres —sostiene Kant— evitardn el mal no porque sea injusto sino
porque es repugnante; y a sus 0jos son acciones virtuosas las que son mo-
ralmente bellas. Nada de deber, nada de constriccion u obligacion [...]. Me
parece dificil creer que el bello sexo sea capaz de principios [...]. Por eso la
Providencia ha otorgado a su pecho sentimientos bondadosos y benévolos,
un fino sentimiento para la honestidad y un alma amable™*. Puesto que su
virtud es una virtud bella, a diferencia de la del sexo masculino que es noble
y sublime, perderia su tiempo quien pretendiese exigirle sacrificios y auto-
dominio. Sdlo es posible confiar en sus sentimientos y en su corazon tierno.

En el contexto de una filosofia que valorase el sentimiento y el corazén
por encima de la razon, los juicios anteriores podrian resultar hasta halaga-
dores para la mujer. Sin embargo, hemos visto como para Kant el funda-
mento de la dignidad humana consiste ante todo en la disposicion y en la ca-
pacidad de autonomia moral, que por cierto se fundamenta en la razon, mas
que en los sentimientos. Al poner en duda la capacidad de autorregulacion
moral de la mujer, Kant justifica a su manera el presunto destino del sexo fe-
menino a la subordinacion respecto a los padres, al esposo, o a los fines de la
naturaleza ligados con la reproduccion de la especie. Como consecuencia,
Kant no tiene ninguna duda acerca de la exclusion de la mujer de cualquier
participacion activa en la vida politica. Al fin y al cabo la mujer acaba por
compartir la misma condicion que los criados, los obreros dependientes y
los menores de edad. Al carecer de un caracter sustancial y autonomo y al
depender de otro, parece obvio que se la elimine de asuntos que no le inte-
resan y en los que no es mucho lo que su inteligencia puede aportar.

Esta limitacion o negacion de la dignidad de la mujer no se reduce al
ambito de la vida publica. Incluso en el interior de la familia, gracias preci-
samente a la figura del derecho real-personal, su reconocimiento como un

246



EL MODELO KANTIANO

sujeto libre, autbnomo y mayor de edad sufre serias restricciones. Gracias a
este derecho (;innato?) el hombre “adquiere” a la mujer, lo que le confiere
el derecho de utilizarla para satisfacer sus necesidades vitales y sexuales, e
incluso el derecho de reconducirla de nuevo a su poder en caso de que ella
intentase fugarse de la casa: “si uno de los esposos se ha escapado de la casa
o se ha abandonado a la posesion de otra persona, el otro queda autorizado
en todo tiempo y de manera irrecusable a recuperarlo en su poder, justo
como una cosa”*. Segun estas palabras, el derecho a recuperar el “objeto
perdido” pareceria pertenecer a los dos miembros de la pareja; sin embargo,
en la mayoria de los casos la desigualdad de fuerza y de poder haria que la
posibilidad de que la mujer ejerciera un derecho de esta naturaleza resultase
bastante remota. Y para no dejar dudas acerca de quien manda, tanto en la
administracion del Estado como en los asuntos domésticos, Kant aclara que
la igualdad entre los miembros de la pareja no estd en contradiccion con la
ley que ordena que el hombre debe ser “el senor (Herr)”, “el que manda
(der befehlende)”, y 1a mujer “la parte que obedece (der gehorchende Teil)”.
Esta diferencia de funciones “no puede ser considerada contraria a la igual-
dad natural de los miembros de una pareja, en la medida en que tal dominio
se basa solo sobre la superioridad natural de las facultades del varon frente
a las de la mujer en la realizacion del interés comun de la familia y en el
derecho al mando que se sustenta en esta tarea™.

Antes de concluir nuestro analisis del enfoque kantiano de los derechos
humanos, habria que anadir que el autor sugiere también un camino distinto
para derivar los derechos de un principio inmanente a la esfera juridica, a
partir del tnico derecho de verdad innato y originario: la libertad originaria,
que le pertenece por naturaleza a “cada hombre en virtud de su humanidad”,
y que consiste “en la libertad (independencia del arbitrio coactivo de otros),
en cuanto pueda coexistir con la libertad de todos los otros segun una ley
universal”. Este derecho es originario en el doble sentido de la palabra: esta
presente desde el origen, puesto que nace con el hombre, y representa el
origen ideal de los derechos concretos, que se pueden explicar como otras
tantas concreciones de la libertad*. Esta idea de la libertad como un derecho
originario resulta muy cercana a lo expresado por los revolucionarios fran-
ceses, quienes proclamaban que todos los hombres nacen libres e iguales
derechos: al igual que los autores de la Declaracion de derechos, quienes
denunciaban por medio de este principio los restos del régimen feudal y la
desigualdad por naturaleza, Kant quiere enfatizar la estrecha e indisoluble
ligazon entre naturaleza humana y libertad. La libertad no constituye un
atributo accidental que los humanos pueden tener o no tener, sino un atri-
buto esencial para la posible realizacion de su humanidad. Por lo tanto, la

247



ANGELO PAPACCHINI

proclamacién de este derecho innato va acompanada de la denuncia de la
esclavitud, de las formas de desigualdad “natural”, por nacimiento, y de
todo el sistema de privilegios tan caracteristicos de la organizacion feudal:
“en un estado juridico, y con anterioridad a cualquier acto juridico espe-
cifico —sostiene Kant— cada individuo posee un derecho innato, igual para
todos, de obligar a todos los demas a que respeten determinados limites,
de manera tal que la libertad ajena resulte compatible con el ejercicio de
su propia libertad. Ahora bien, puesto que el nacimiento no es una accion
de quien ha nacido, no puede surgir de ¢l desigualdad alguna en el estado
juridico o una sumision a leyes coactivas que no sean las que el individuo,
como subdito del tinico y supremo poder legislativo, comparte con los to-
dos los demas. Por lo tanto, no puede existir ningun privilegio innato de
un miembro del cuerpo comun, en cuanto subdito, en relacion con otros, y
nadie estd autorizado a transmitir por sucesion a sus descendientes el pri-
vilegio estamental del que goza en el interior del cuerpo comun™’. Kant
insiste también en el cardcter inalienable de este derecho originario, que no
puede ser cedido simplemente como una propiedad externa cualquiera: el
individuo “no puede por ningun acto juridico (suyo o de otros) dejar de ser
duefio de si mismo y entrar en la categoria de los animales domésticos, que
pueden servir para todos los usos, como uno quiera...”,

Al final de este recorrido, podemos esbozar un balance de los aportes de
Kant a la teoria y al problema del fundamento de los derechos humanos. Sin
lugar a dudas, la mayor deuda con €l tiene que ver con la nocioén de dignidad
humana, que a partir de la Declaracion universal de la ONU ha venido ad-
quiriendo el estatus de soporte ideal de los derechos humanos. Kant elabora
y confiere una base ético-filosofica solida a la idea propiamente moderna de
dignidad, y nadie mejor que ¢l ha logrado reconstruir y sistematizar aque-
llo que la mayoria de la gente quiere expresar cuando habla de un valor
intrinseco presente en todo ser humano. Con su obra, Kant ha ensefiado a
diferenciar el sentido ético de la dignidad de la lucha por el honor, una idea
aparentemente cercana que sin embargo alimenta por lo general el menos-
precio por los demas, la disposicion a la lucha y a las hazafias guerreras, la
tendencia a pleitos y luchas sin fin por razones insignificantes®. El filosofo
aleman se opone también con vigor a la reduccion de la dignidad al simple
reconocimiento social en el interior de una sociedad mercantilista, en la que
el valor de un hombre se reduce de hecho a su valor de uso o simplemente
se identifica con su valor de cambio, es decir con el precio que los demas
estan dispuestos a pagar, de acuerdo con los altibajos del mercado, por el
uso de sus talentos y capacidades. En contra de esta reduccion del individuo
a simple mercancia, Kant insiste en cambio en la necesidad de valorar al ser

248



EL MODELO KANTIANO

humano como un sujeto libre, que no puede ser rebajado a la condicion de
los demas objetos de intercambio o de consumo®.

Lo que echamos de menos en Kant es la conciencia mas clara del carac-
ter histoéricamente determinado de esta idea de dignidad humana, quizés el
resultado mas valioso de la tradicion humanista de Occidente. Asi como
echamos de menos la escasa atencion prestada por el autor a la posibilidad
de realizar los ideales de dignidad y de libertad en un mundo marcado por
el egoismo, el afan de poder y la competencia a muerte. ;Como conciliar
el respeto por la dignidad humana con la violencia dominante en la dimen-
sion fenoménica? ;Coémo garantizar el respeto de la humanidad como un
fin en si en un mundo dominado por la instrumentalizacion constante y
sistematica? Kant parece proponer su sistema €tico como un ideal hacia el
que deberian dirigirse los esfuerzos humanos. En este sentido, a pesar de su
caracter inalcanzable, la idea de un posible “reino de los fines”, es decir el
ideal de una comunidad fundada sobre el respeto y la libertad, cumpliria la
funcidon importante de guiar y estimular las acciones de los individuos de
carne y hueso, en su lucha constante contra el egoismo, las pasiones y la
violencia. Sin embargo, otros textos suyos sugieren un paralelismo entre
la dimension fenoménico-temporal de los impulsos, y la dimensién nou-
ménica de la racionalidad moral. De acuerdo con esto, el hombre partici-
paria al mismo tiempo de la ciudad terrenal —marcada por el egoismo, la
instrumentalizacion y la violencia— y de la ciudad celestial o nouménica,
en donde la coaccion tiende a desaparecer gracias al respeto reciproco en-
tre todos. Si la primera interpretacion del reino de los fines desemboca de
manera casi inevitable en la utopia, la segunda parece prestarse a un juego
de encubrimiento ideoldgico de la violencia, de la instrumentalizacion y
de la dominacién en general y presenta algunas analogias con la ideologia
cristiana. Asi como en la vision dualista cristiana la absoluta igualdad frente
a Dios convive pacificamente con las mas crudas e injustas desigualdades
en la ciudad terrenal, en el sistema kantiano el reconocimiento de nuestra
dignidad como ciudadanos del reino de los fines puede convivir con la reifi-
cacion, la explotacion y la instrumentalizacion de la dimension fenoménica,
es decir del mundo real de las relaciones econdmicas, juridicas y politicas.

Hemos mencionado hasta aqui muchos de los prejuicios en cuanto a la
limitacién de la dignidad y de los derechos, que Kant comparte con la ma-
yoria de los pensadores y hombres politicos de su época. Habria que afiadir
el prejucio adicional relativo a la concepcion individualista, asocial y ato-
mista de la libertad, una libertad “negativa” que encuentra en las relaciones
sociales una limitacion, mas que una posibilidad de enriquecimiento y de
realizacion. Esto podria explicar en parte el escaso interés por la solidaridad

249



ANGELO PAPACCHINI

social, el énfasis en la libertad por encima de la igualdad, el interés obsesi-
vo por reducir la igualdad a la dimension puramente juridica, etc. De todas
formas, sefialar estos limites no significa de ninguna manera subvalorar los
aportes kantianos a la teoria de los derechos humanos, ni mucho menos
desconocer que su sistema ético-politico constituye la reconstruccion mas
elaborada de la idea de dignidad, que la humanidad ha asumido como la
base ética de los derechos humanos.

RAWLS: UN KANTIANO DE IZQUIERDA

Con su Teoria de la Justicia, publicada en 1971, el filésofo norteameri-
cano John Rawls ha tenido una enorme influencia en la filosofia anglosajo-
na contemporanea y ha contribuido de manera significativa al florecimiento
actual de los trabajos sobre problemas ético-politicos, sobre la concepcion
de la justicia y sobre la teoria del Estado. Particularmente eficaz ha resultado
su critica a los postulados utilitaristas. Rawls no ha dedicado trabajos espe-
cificos al problema de los derechos humanos; sin embargo, en su reflexion
sobre la justicia el tema de los derechos y de las libertades basicas juega un
papel central’’. En una breve exposicion critica, analizaremos ante todo la
manera en que Rawls deriva y jerarquiza las diferentes clases de derechos,
para centrarnos después en el problema especifico de la fundamentacion o
justificacion rawlsiana de los derechos basicos y del sistema de prioridades
que €l propone.

a. La tabla de derechos

En cuanto al primer aspecto, relacionado con la reconstruccion de la ta-
bla de derechos, tendremos que partir de su enunciacion de los dos princi-
pios de justicia®’. A partir de ellos es posible derivar con relativa facilidad
las diferentes clases de derechos humanos. El autor imagina una situacion
ideal de racionalidad e igualdad, en la que gracias a un velo de ignorancia
que oculta a los diferentes sujetos el lugar que cada uno ocupa en el interior
del universo social, el juicio que ellos emitieran acerca de los principios ba-
sicos de la justicia y acerca de las bases de la convivencia social, no se veria
afectado por intereses estrechamente egoistas. En esta condicion ideal, a
juicio de Rawls, los agentes racionales optarian inevitablemente por el pri-
mer principio de justicia, que €l formula en estos términos: “cada persona
ha de tener un derecho igual al esquema mas extenso de libertades basicas
iguales que sea compatible con un esquema semejante de libertades para
los demas™. En este primer principio estan incluidas las libertades propias
de la tradicion liberal, desde la libertad de conciencia y expresion, hasta la

250



EL MODELO KANTIANO

propiedad privada, al igual que los derechos ligados con la libertad de aso-
ciacion y con el ejercicio de la democracia. Entre “las libertades basicas”
se encuentran la libertad de conciencia para las religiones minoritarias, la
libertad de palabra, la libertad de movimiento y la libertad de participar en
paridad de condiciones en la actividad politica. Este principio abarcaria por
lo tanto dos de las tres grandes categorias de derechos, es decir, los derechos
de la esfera individual y los derechos de participacion democratica.

Para los derechos de segunda generacion, en cambio, es decir para los
derechos econdmicos y sociales, tenemos que remitirnos al segundo prin-
cipio de justicia, enunciado en estos términos: “las desigualdades sociales
y econdmicas habran de ser conformadas de modo tal que a la vez: a) se
espere razonablemente que sean ventajosas para todos, b) se vinculen a em-
pleos y cargos asequibles para todos™*. Este principio acepta la realidad
de la desigualdad social en cuanto a riqueza, talentos y poder, a condicion
de que las desigualdades sean organizadas de tal manera que resulten mas
ventajosas para las personas menos favorecidas; y a condicion de que todos
los participantes del contrato social puedan gozar de iguales oportunidades
para desarrollar sus talentos y llevar a cabo sus proyectos de vida. Esto
significa que los participantes ideales del contrato aceptan de antemano la
posibilidad de que algunos pierdan y otros ganen en el “juego” social, y
cada uno asume el riesgo de salir desfavorecido en la loteria del mercado.
Lo que interesa es que el juego sea limpio (fair), con reglas iguales para
todos, y que existan garantias para los perdedores. Por consiguiente, como
bien lo expresa Lafrance, “los ingresos superiores del mas afortunado seran
considerados justos solo a condicidén de que se inserten en una sistema de
distribucion de riqueza que mejore la condicion de la persona menos favo-
recida en la cooperacion social”*®. No se descartan, por lo tanto, politicas de
justicia distributiva, pensadas como un correctivo para desigualdades exce-
sivas: sin impedirle a los individuos “apostar” y desarrollar libremente sus
capacidades, las reglas aceptadas por todos incluirian de todas formas una
politica social de control y redistribucion de la riqueza, no con el objeto de
eliminar las diferencias, sino con el fin de ofrecerle una proteccion especial
a los perdedores o a los “menos favorecidos”. Las desigualdades que no
beneficien a todos seran consideradas injustas.

Para entender el lugar que ocupan de hecho los derechos sociales en el
sistema rawlsiano, es indispensable mencionar la prioridad absoluta del pri-
mer principio de justicia, que ostenta un valor superior frente al segundo y
que por consiguiente se impone en caso de que tengamos que sacrificar una
libertad basica o una exigencia de justicia distributiva. “Estos principios
—escribe Rawls refiriéndose a los dos principios de justicia— habrén de ser

251



ANGELO PAPACCHINI

dispuestos en un orden serial, dando prioridad al primer principio sobre el
segundo. Esta ordenacion significa que las violaciones a las libertades basi-
cas iguales protegidas por el primer principio no pueden ser justificadas ni
compensadas mediante mayores ventajas sociales y econdmicas”. En otras
palabras, las exigencias de libertad tienen un valor superior a las exigencias
de justicia social: las libertades basicas “tienen un peso absoluto con respec-
to a las razones del bien publico y de los valores perfeccionistas™’ y tienen
que imponerse por encima de las exigencias de eficiencia. Para Rawls la
prioridad de la libertad “implica en la practica que s6lo puede limitarse o
negarse una libertad basica en razon de una o mas libertades bésicas restan-
tes, y nunca por razones de bien publico o valores perfeccionistas™®. Esta
prioridad ofrece asi un criterio muy claro y una clave para jerarquizar los
derechos en casos de conflictos, y para resolver las tensiones entre exigen-
cias de libertad y exigencias de igualdad®.

El sistema rawlsiano ofrece por consiguiente una organizacion coherente
de los derechos humanos, y brinda los criterios para fijar prioridades en caso
de conflicto entre exigencias antagonicas. Se trata ahora de analizar los fun-
damentos de esta construccion, puesto que lo que mas interesa en este traba-
jo es la pregunta relativa a la justificacion de los derechos fundamentales. A
nuestro juicio, la estrategia de Rawls en este terreno de la fundamentacion
presenta fuertes analogias con el modelo kantiano®, puesto que remite en
ultimas a estos dos temas centrales, estrechamente ligados con la ética criti-
ca: el dispositivo de la posicion originaria como un recurso para garantizar
la imparcialidad y la universalidad de los juicios morales, y la idea del res-
peto que cada individuo merece en cuanto capaz de autonomia moral.

b. La posicion originaria como una manera de fundamentar los derechos

La idea de una posicion originaria de ignorancia relativa, constituye en
realidad un dispositivo mental para determinar lo que elegiria una persona
racional en condiciones ideales, es decir en una condicion privilegiada en
la que su juicio no se viese afectado por intereses egoistas o partidistas, y
por consiguiente resultase de verdad imparcial y universal. Al apelar a una
situacion ideal de esta naturaleza para establecer los principios bésicos y
universales de justicia, Rawls reinterpreta y desarrolla la exigencia kantiana
de universalidad, expresamente formulada en la primera enunciacion del
imperativo categorico, que establece como norma fundamental la de con-
frontar las maximas subjetivas con una voluntad universal-general, libre de
los intereses egoistas y de las pasiones partidistas. Kant utiliza diferentes
criterios para verificar la compatibilidad de maximas y pautas de conducta
con esta voluntad universal (no-contradiccion, analogia con un orden de la

252



EL MODELO KANTIANO

naturaleza, “poder querer” de verdad, etc.). El dispositivo del velo de igno-
rancia de Rawls puede ser considerado como un criterio operativo adicio-
nal, o como un camino mas expedito y seguro para acceder a esta voluntad
universal, desinteresada y justa: para saber si de verdad “podemos querer”
que nuestras maximas éticas o nuestros ideales de justicia se transformen
en leyes universales y en principios validos para todos, nada mas apropia-
do que el dispositivo del velo de ignorancia en la posicion originaria, que
permite poner entre paréntesis nuestros intereses inmediatos y nos obliga a
analizar el orden social desde una perspectiva externa e imparcial.

El mismo Rawls equipara la posicion originaria a una vision nouménica
de sujetos capaces de hacer abstraccion de sus diferencias fenoménicas na-
turales, de sus intereses y del lugar ocupado en el contexto social®'. Tanto
Kant como Rawls invitan a realizar un experimento mental y a tratar de re-
presentarnos qué pasaria si todos asumieran nuestras maximas, o cual seria
nuestra opcion racional en caso de que desconociéramos nuestra posicion
social y nuestros intereses®?. Ambos autores consideran que la mejor manera
para determinar lo que es justo y moralmente correcto es la de apelar al juicio
imparcial de una voluntad racional no marcada por intereses estrechamente
egoistas, puesto que, como bien lo expresa el filosofo norteamericano, “la
equidad de las circunstancias en las que se logra el acuerdo se transfiere a los
principios acordados™®. Rawls mismo sefala que al seguir la interpretacion
kantiana de la justicia como imparcialidad, se puede decir que,

Al actuar desde estos principios, las personas estan actuando autdnomamente: es-
tan actuando desde principios que ellas aceptarian en las condiciones que mejor
expresasen su naturaleza como seres racionales, libres e iguales [...]. Actuar auto-
nomamente es actuar desde unos principios en los que estariamos de acuerdo como
seres racionales libres e iguales [...]. Ademas, estos principios son objetivos. Son
los principios que deseariamos que todos (incluidos nosotros mismos) siguiéramos,
aunque so6lo fuera para adoptar en comun el punto de vista general adecuado [...].
No miramos el orden social desde nuestra situacion, sino que adoptamos un punto
de vista que todos pueden adoptar sobre una base igual. En este sentido, miramos a
nuestra sociedad y a nuestro lugar objetivamente: compartimos con otros un punto
de vista comtin, y no formamos nuestros juicios desde una inclinacion personal. Asi,
nuestros principios y convicciones morales son objetivos, en la medida en que han
sido alcanzados y probados por la adopcion de este punto de vista general...**

Como un paso ulterior en su estrategia de fundamentacion, Rawls esta-
blece que en esta condicion ideal de imparcialidad y de racionalidad, todos
acabarian por escoger los dos principios de justicia arriba mencionados, y
en el orden lexicografico que privilegia las libertades por encima de las exi-
gencias de justicia distributiva. Su exposicion de los principios de justicia,

253



ANGELO PAPACCHINI

que se inserta por lo demas en la tradicion politica de los ultimos siglos de
la historia de Occidente, pretende legitimarse apoyandose en este criterio
de racionalidad y de imparcialidad: todas las personas de buena voluntad
que lograsen de verdad elevarse hacia esta perspectiva racional-universal,
no podrian no compartir la defensa de las libertades basicas, el derecho a
la libertad de conciencia, unos derechos minimos para las minorias, una
razonable igualdad de posibilidades para todos, al igual que unas medidas
para los menos favorecidos, siempre y cuando se respetasen las exigencias
prioritarias ligadas con las libertades. El artificio de la posicion originaria
nos daria asi el acceso a una intuicidon de los derechos fundamentales o ba-
sicos de todo ser humano.

c. Autonomia moral y valor no instrumental del individuo

Junto con la idea de universalidad, Rawls reelabora también la nocion
kantiana del hombre como sujeto moral autonomo, que merece por consi-
guiente un trato privilegiado y no puede ser tratado como un simple medio
o instrumento. En términos que evocan los temas desarrollados por Kant en
la segunda formula del imperativo categdrico, o féormula de la humanidad,
Rawls insiste en la importancia del autorrespeto, que incluye “el sentimien-
to que una persona tiene de su propio valor, su firme conviccién de que su
concepcion del bien, su proyecto de vida vale la pena de ser llevado a cabo”,
y también “la confianza en la propia capacidad de realizar las propias inten-
ciones”. Destaca al mismo tiempo la necesidad de que esta autovaloracion
esté respaldada por cierto reconocimiento social, es decir por un minimo de
respeto por parte de los demas, que constituye tal vez el bien primario mas
importante®.

Esta valoracion se sustenta a su vez en las dos “potestades” o “faculta-
des morales”, ligadas con la capacidad de realizar un proyecto de vida de
acuerdo con una nocion de vida buena y con un sentido de la justicia®, que
definen la dimension mas valiosa y el destino mas elevado del ser huma-
no, y por consiguiente el criterio ultimo para fijar los bienes primarios®’.
Lo que los sujetos perciben como lo mas valioso de su personalidad es la
disposicion moral-racional, mas que su capacidad para elegir entre dife-
rentes clases de placeres: “los individuos —prosigue Rawls— consideran la
personalidad moral, y no la capacidad de placer y dolor, como el aspecto
fundamental de su yo. No saben qué objetivos finales tienen las personas,
y todas las concepciones de fin dominante son rechazadas. Asi, no se les
ocurriria admitir el principio de utilidad en su forma hedonistica”*®.

Esta reivindicacion del valor no instrumental de la persona, sustentado
en la autonomia moral y en el sentido de lo racional y de lo razonable,

254



EL MODELO KANTIANO

constituye el eje alrededor del cual gira la critica rawlsiana del utilitarismo.
En polémica con la tendencia utilitarista a considerar al ser humano como
una ficha o un elemento carente de valor propio y autbnomo, Rawls cuestio-
na en términos similares a los de Kant la tendencia a desplazar o sacrificar
los derechos e intereses de las personas en aras de un supuesto bien superior
o del bien comun. Rawls critica en especial la falsa analogia establecida
entre individuo y sociedad: si bien es cierto que cada hombre es libre de
“equilibrar sus propias pérdidas con sus propias ganancias”, y de asumir
en determinados casos sacrificios para algunas de sus aspiraciones, resul-
taria indebido extender por analogia la misma prerrogativa a la sociedad,
que también tendria derecho a sacrificar a algunos de sus miembros para el
mayor beneficio total, para “maximizar el balance neto de satisfaccion™®.
Por lo tanto, resulta inadmisible “que la pérdida de libertad para algunos sea
correcta por el hecho de que un mayor bien sea compartido por otros [...].
En una sociedad justa, las libertades de la igualdad de ciudadania se toman
como establecidas definitivamente; los derechos asegurados por la justicia
no estan sujetos a regateos politicos ni al calculo de intereses sociales”.

Su critica del modelo utilitarista presupone la idea kantiana de que todo
ser humano posee una dignidad o un valor en si y no puede ser transforma-
do en un medio para un fin superior cualquiera. Sin embargo, en el caso de
Kant el valor intrinseco de la persona moral se impone como un imperativo
categdrico, o simplemente como un “hecho de la razéon”, o con el recono-
cimiento de un substrato ontologico de la persona como ser nouménico o
sujeto de libertad. En el caso de Rawls, quien pretende ubicarse por fuera
del terreno de la metafisica, no estamos tan seguros de si el reconocimiento
del valor moral de todo individuo constituye simplemente un presupuesto
de su teoria de la justicia, acogido como un valor que se ha consolidado a
lo largo del proceso historico y de la tradicion de Occidente, o si se justifica
por medio del experimento mental de la posicion original, o con base en una
ontologia implicita de la persona moral.

Es innegable el interés del proyecto rawlsiano, tanto para la reflexion éti-
cay politica, como para la justificacion de los derechos humanos. Ya nadie
cuestiona la importancia de este esfuerzo novedoso de recuperar y trans-
formar la gran tradicion del pensamiento ético y politico de Occidente.
De todas formas, este reconocimiento no nos impide algunas anotaciones
criticas acerca de esta estrategia de fundamentacion de los derechos, que a
nuestro juicio se enfrenta con problemas y dificultades analogas a las que
hemos encontrado en la filosofia kantiana y en el modelo iusnaturalista.
Nos referimos antes que todo a la atendibilidad del criterio de la posicion
originaria para determinar los principios de justicia. En el caso de Kant, han

255



ANGELO PAPACCHINI

sido cuestionados a menudo los criterios que ¢l sugiere para determinar la
moralidad de una méxima, puesto que en la practica no resulta tan facil de-
terminar aquello que en verdad “podemos querer” como una ley universal,
o establecer en qué casos nos encontramos de verdad con una contradic-
cioén: que exista o no una contradiccién en una maxima, depende a menudo
de la perspectiva y de los valores previos asumidos en cada caso. Creemos
que objeciones parecidas podrian dirigirse al dispositivo de la posicion ori-
ginaria como criterio para determinar lo que es razonable y justo, puesto
que este experimento mental podria legitimar resultados significativamente
distintos en cuanto a los valores ultimos, a las prioridades y al alcance real
de los derechos. El ejemplo mas evidente de esta diferente lectura del orden
racional y justo, es decir, de lo que deberian escoger personas perfecta-
mente racionales, lo constituye el sistema de Nozick quien, aunque asume
muchos de los supuestos metodologicos de Rawls, llega sin embargo a con-
clusiones radicalmente distintas en cuanto al sentido de la justicia y de la
libertad, el papel del Estado, la concepcion de la libertad y de los derechos
humanos. No es tan evidente que los sujetos racionales tengan que escoger
los dos principios de justicia que menciona Rawls, o que tengan que mante-
ner el mismo orden que €l les impone. Algunos aceptan exclusivamente el
primer principio, otros consideran que las exigencias sociales implicitas en
el segundo principio deberian tener prioridad absoluta sobre las libertades,
otros en fin pueden considerar extrafio que esta concepcion de la justicia
deje en el olvido un asunto de tanta trascendencia como el reconocimiento
del mérito.

Otra de las criticas dirigidas tradicionalmente al pensamiento kantiano
ponen de relieve la transformacion indebida de preferencias y prejuicios
de una época en valores universales y absolutos: por medio de un juego de
prestidigitacion entre lo empirico y lo a priori, los valores especificos de
una tradicion, de un contexto y de una época acaban por adquirir un caracter
sagrado y absoluto. En términos similares, algunos criticos han reprochado
a Rawls la transformacion subrepticia de un ideal ético-politico propio de
un liberal progresista norteamericano de finales del siglo veinte, en el para-
digma absoluto de la justicia y en un modelo de “sociedad bien ordenada”.
Sin duda, en las ultimas obras de Rawls es evidente el intento de ubicar su
teoria en el seno de una tradicion especifica, lo que implica el reconoci-
miento de que la validez de los principios de justicia propuestos en Teoria
de la Justicia se circunscribe a una sociedad y a un contexto determinado.
Sin embargo, en la medida en que Rawls acentlia esta perspectiva en cierta
medida historicista, y en la medida en que limita la validez de principios
a un contexto determinado, se expone al peligro de que se debilite la base

256



EL MODELO KANTIANO

moral que sustenta su polémica contra el utilitarismo, contra el primado de
la eficiencia y contra la instrumentalizacion del ser humano.

Por ultimo, en cuanto al valor del individuo como agente moral auténo-
mo, no es claro a primera vista cual es la fuente o la razén de esta obligacion
de respetar a los seres humanos como sujetos de libertad, capaces de forjar
un plan de vida y de participar en la cooperacion social de acuerdo con un
ideal de justicia. Una vez descartada la posibilidad de apelar a un impera-
tivo categorico, y una vez desechada la concepcion ontoldgica del sujeto
moral como ser nouménico y fin en si, s6lo nos queda el recurso de una
tradicion en la que estos valores estan ligados con la dignidad y la autono-
mia de la persona moral. Sin embargo, en este caso también comprobamos
que desde una concepcidn sustancialmente similar de la autonomia moral
y de la dignidad humana, que se remite por igual al modelo kantiano, un
autor como Nozick deriva consecuencias en extremo distintas acerca de la
manera de concretar este respeto por el ser humano’ Tanto con respecto a
Kant, como con respecto a Rawls, queda ademas la sospecha de que las dos
facultades morales constituyen no solamente la razén de ser, sino también
la condicidon indispensable para que un individuo determinado pueda exigir
0 merecer reconocimiento, respeto y un trato digno’.

ETICA DEL DIALOGO Y DERECHOS HUMANOS

Otra variante del neokantismo es la denominada teoria dialdgica, elabo-
rada en estos ultimos afios por la escuela de Apel y Habermas. Si bien am-
bos tratan de marcar sus distancias frente a Kant, resultan mas que evidentes
sus deudas con el filosofo de Konigsberg™. Pero queremos presentar aqui
una variante de la teoria del didlogo elaborada hace mas de treinta afios, por
la sencilla razon de que resulta de mas facil comprension y sobre todo por
la razon poderosa de que el autor se ha propuesto de manera expresa funda-
mentar los derechos en el imperativo del didlogo. Se trata de la concepcion

del filosofo italiano Guido Calogero, expresada en especial en la obra Filo-
sofia del didalogo (1962).

a. El imperativo dialégico

A juicio de Calogero, el interés por comprender al otro, que alimenta
multiples formas de comunicacion, constituye un principio ético irrefutable
e indiscutible. En efecto, quien pretendiese convencerme de que no tengo
que comprenderlo, se estaria contradiciendo, puesto que me estd formu-
lando dos exigencias claramente antagonicas ¢ incompatibles: que deje de
escucharlo y que al mismo tiempo le preste atencion a su solicitud de que

257



ANGELO PAPACCHINI

no lo escuche. De manera anadloga, yo me contradigo a mi mismo si argu-
mento en contra del didlogo. En la practica, resulta imposible pretender
demostrar que el dialogo no es valido, puesto que para hacerlo tenemos que
recurrir a argumentos, es decir al didlogo. Esa pretension seria tan absurda
y contradictoria como la de quien pretendiese demostrar con argumentos la
insuficiencia de la razén. Por lo tanto, “hay algo indiscutible en la base de
toda nuestra discusion y es, para cada uno de nosotros, la voluntad misma
de discutir”. Este principio incontrovertible “es por lo tanto el verdadero
absolutum, en el sentido de quedar absuelto de cualquier necesidad de ser
confirmado por los demas, en el espacio y en el tiempo; es la tinica platafor-
ma estable en el inmenso mar historico de lo indefinido, la unica y segura
indicacion que nos permite evitar tanto la angustia del escéptico, incapaz de
encontrar una sola norma constante de accion debido a un respeto excesivo
por las posibles opiniones ajenas, como la arrogancia del dogmatico, con-
vencido de tener que considerar como un bien para los demas s6lo aquello
que €l concibe como un bien para si mismo””’.

Sin embargo, este principio que no puede ser negado por otros ni por no-
sotros mismos sin incurrir en una contradiccion, podria ser negado o desco-
nocido con hechos mas que con palabras o con argumentos: alguien podria
negarse a dialogar, encerrandose en su interioridad o descargando sobre
los demas toda su agresividad y su carga de violencia. El argumento de la
incoherencia no resultaria de mucha utilidad, puesto que se enfrenta con la
negacion radical de cualquier clase de argumentacion: el sujeto simplemen-
te se encierra en su mundo, o se relaciona con los demas exclusivamente
por medio de actos violentos. No tendriamos argumentos para descalificar
su conducta, no podriamos poner de relieve ninguna clase de contradiccion
performativa, para utilizar el lenguaje de Habermas o de Apel. En este sen-
tido, el imperativo de la coherencia es importante, pero resulta por si solo
insuficiente para fundamentar la obligacion moral. Para encontrar las raices
mas hondas del deber de dialogar, Calogero sugiere que nos remitamos a
una experiencia mas originaria, a ese momento decisivo en la vida de cada
individuo en el que el sujeto se ve irremediablemente obligado a elegir entre
dos alternativas: encerrarse en su singularidad egoista o abrirse a los demaés
y a la humanidad. La fuente més honda de la obligacion de comprender al
otro se ubicaria en un nivel anterior al imperativo de la coherencia logica y
se ubicaria en esa experiencia originaria ineludible con la que se enfrenta la
conciencia: optar por la apertura hacia los demds o encerrarse en el egois-
mo’%. En este caso el individuo se enfrenta con una eleccion, puesto que
puede optar de hecho por el egoismo y el encierro en su propia naturaleza.
Sin embargo, para Calogero resulta evidente que no se trata de una eleccion

258



EL MODELO KANTIANO

arbitraria o al azar, puesto que la inica opcion moralmente valiosa es el al-
truismo, la apertura a los demads, la inica opcion acorde con nuestro destino
de seres sociales y comunicativos. Se puede hablar por lo tanto de un im-
perativo categorico, absoluto e incondicionado, que nos obliga a romper las
barreras del egoismo y de la soledad, para instaurar relaciones constructivas
con los demads, un imperativo que a su vez funda el imperativo dialdgico:
el Yo tiene que entrar en el juego de la comunicacion ideal con los demas,
tiene que tratar de comprenderlos, tiene que asumir esta comunidad de co-
municacion, que pareceria constituir el fin Gltimo y mas elevado de nuestra
experiencia vital. Por lo tanto, “el caracter incontrovertible del ‘principio
del didlogo’ queda con esto asegurado frente a cualquier discusion y pa-
recer adverso resultantes del mismo didlogo, una vez asumida la voluntad
de dialogar. Pero es necesario que exista, que esté dada antes que todo la
voluntad de comprender, la voluntad de dialogar...”””. Una vez asumida esta
voluntad altruista y solidaria, ya entra en juego el imperativo de la coheren-
cia con esta opcion originaria: “si me abro al entendimiento ajeno, no puedo
aceptar al mismo tiempo un requerimiento suyo de cerrarme; entonces, €s
justamente la imposibilidad de comportamientos simultineos y opuestos
la que se me presenta como evidente. No se trata ya de un ‘contra-decir’,
sino de un ‘contra-hacer’, si nos es permitido expresarnos de esta manera.
Y, lo que mas importa, se trata de una alternativa ineludible. No podemos
eludir el dilema, y una vez elegida la opcion de la comprension, la voluntad
de entender a los demds, no podemos aceptar al mismo tiempo cerrarnos al
entendimiento. Aqui, por primera vez, nos encontramos de verdad con la
imposibilidad de hacer al mismo tiempo dos cosas opuestas, que pareceria
presente también en el principio de no-contradicion [...]. Aqui esta la im-
posibilidad radical de cerrarnos en el mismo acto en el que nos abrimos, la
que supera en mucho, como obligacion trascendental, la invitacion que nos
dirige la semantica a ser coherentes con nuestros enunciados anteriores”’s.
A juicio de Calogero, este imperativo €tico cuenta con nobles ances-
tros y se encontraria ya presente en los mas venerables sistemas éticos:
en la voluntad de didlogo de Socrates, en la regla de oro formulada por
el Evangelio, en los imperativos éticos kantianos. Atn mas, el imperativo
dialogico nos permitiria una mejor comprension de estos diferentes criterios
éticos formulados a lo largo de la tradicion humanista de Occidente: todos
estos principios y axiomas pueden ser reducidos al imperativo dialdgico,
con la ventaja de que su reformulacion en los términos de la voluntad de
comprender permite determinar el contenido mas valido de estos criterios,
“liberandolos de los elementos que pueden hacer problematica su fisonomia
y funcion”. En el caso concreto de la regla de oro, este mandato gana en

259



ANGELO PAPACCHINI

claridad y profundidad si lo traducimos mentalmente en el imperativo dia-
logico: “comprende a los demas como ti quieres ser comprendido”. La for-
mulacion tradicional en términos positivos de la regla de oro (“haz al otro
lo que quieres que te hagan a ti”’), podria inducirnos a privilegiar de manera
unilateral y exclusiva nuestra propia concepcion de lo bueno, que podria
transformarse asi en el criterio absoluto y tltimo en nuestras relaciones con
los demas. Apoyandose en una lectura amanada de la regla de oro, alguien
podria legitimar su tendencia a imponer a los demas sus propios valores,
su especifica concepcion de lo bueno. En cambio, la transcripcion en los
términos de una ética dialdgica evitaria estas ambigiliedades, obligdndonos
a tratar de comprender las experiencias y deseos del otro. Calogero insiste
ademas en el caracter no-utilitarista de la regla, que no puede ser reducida
al principio do ut des, no puede ser reducida a un imperativo contingente e
hipotético: la obligacion sigue vigente aun cuando el otro contestase con la
indiferencia o con la hostilidad.

El imperativo del didlogo permitiria también una formulacién mas satis-
factoria de los imperativos kantianos. En relacién con el imperativo de la
autonomia y de la mayoria de edad, que obliga a buscar en la propia razéon
un criterio véalido de conducta, la formulacion kantiana nos pone frente a
un dilema: si se insiste en el cardcter absolutamente libre y autébnomo de la
razon individual, se corre el riesgo de justificar cualquier clase de conducta,
incluso la mas arbitraria; y si, para no caer en este extremo, se insiste dema-
siado en el hecho de que se trata de la razon humana universal, se corre el
riesgo de sacrificar de nuevo la autonomia de cada persona, cuya raciona-
lidad deberia amoldarse de manera heteronoma a los mandatos de la razon
humana universal. A juicio de Calogero el dilema se soluciona si se traduce
la norma formulada por Kant a los términos del imperativo dialogico, que
permite asegurar al mismo tiempo la autonomia de la conciencia singular y
las exigencias de la “razon humana” en general. En efecto, yo “soy autono-
mo en el querer el eterno coloquio humano, la comprension de la perspecti-
va ajena: si yo no me doy esta ley, nadie mas puede imponérmela”. Sin em-
bargo, la obligacion categorica de comprender a los demas indica al sujeto
que no esta solo en este mundo y que tiene que respetar y tomar en cuenta
las perspectivas de los demas. La voluntad de didlogo, una decisién auténo-
ma del individuo, lo obliga a confrontar con los demads criterios y pautas de
conducta. De otro lado, el deber de no tratar a la humanidad como un simple
medio se expresaria mejor y de manera mas clara si se lo formulara en los
términos de una sincera voluntad de comprender a los demas, no para do-
minarlos, sino para ser solidarios con ellos. Y la obligacion de transformar
la maxima en ley universal estaria implicita en la obligacién de comprender.

260



EL MODELO KANTIANO

b. El didlogo como base del ordenamiento juridico-politico

A juicio de Calogero, la convivencia humana y el orden juridico-politico
se sustentarian, en ultimas, en esta originaria opcion por el altruismo y en
la voluntad de comprender al otro. Gracias al juego de la dialéctica y de la
comunicacion libre surgen y se consolidan las instituciones y las leyes que
regulan la convivencia entre los hombres: “de esta continua sintesis entre
mi auténoma voluntad de tener en cuenta el consenso de los demads y las
indicaciones surgidas de este mismo consenso, nace y se desarrolla toda
la estructura de la vida juridico-politica, en cuanto orientada hacia aquello
que acostumbramos denominar ‘un nivel siempre mas elevado de civiliza-
cion’””, La voluntad de dialogo constituye asi la base de la convivencia
civil y la razén ética de la democracia, que el autor considera una encarna-
cion historica del mandato ético absoluto del didlogo y de la comunicacion.

Por cierto, las instituciones y el ordenamiento juridico incluyen necesa-
riamente la coaccidn y la fuerza, indispensables para conservar el ordena-
miento democratico frente a quienes apelan a la fuerza de las armas y de la
violencia, mas que a la fuerza de los argumentos y de la persuasion. Para
que las reglas del juego se respeten, y para que se respeten los derechos fun-
damentales de los ciudadanos, es necesario que la ley cuente con la fuerza
coactiva suficiente para imponerse. Apelar al dialogo no significa desco-
nocer los medios distintos a la mera persuasion para que un ordenamiento
libre pueda conservarse y consolidarse. Sin embargo, Calogero insiste en
la necesidad de que la coaccion y la fuerza se fundamenten y legitimen en
el consenso: “puesto que los conflictos entre intereses contrapuestos y los
pecados contra la justicia no se resuelven exclusivamente con las buenas
palabras, resulta necesario recurrir a la coaccion. Pero es deseable que la
coaccion se reduzca al minimo indispensable, y que la decision de recurrir a
ella sea el resultado de un debate y de la conviccion de la mayoria, asumida
libremente”®. La fuerza debe surgir desde el consenso y solo se legitima si
se basa en él.

De manera anéloga, el didlogo se transforma paulatinamente en la base
para una convivencia pacifica entre los pueblos y en garantia para el respeto
de las diferencias. Por encima de la diversidad de culturas, la disposicion al
dialogo asegura un lenguaje comun y un acuerdo sobre normas minimas de
convivencia: la voluntad de didlogo garantiza asi la “unidad de civilizacion”
mas alld del pluralismo de valores tan caracteristico del mundo moderno.
Este ideal dialdgico, que supone el respeto por el otro, por su forma de ver
el mundo y por su manera de darle un sentido a la existencia, se ha ido ges-
tando a la sombra de la influencia europea y de la tradicion humanista de
Occidente, pero no es exclusivo de ella.

261



ANGELO PAPACCHINI

c. La derivacion de los derechos desde el imperativo dialogico

Una vez aclarado el principio del didlogo, que constituye al mismo tiem-
po la fuente tltima de las normas éticas y la base para la convivencia civil,
el autor procede a inferir los derechos concretos, que a su juicio se deriva-
rian facilmente de esta voluntad originaria de abrirse al didlogo y de com-
prender a los demas. Para empezar, los derechos mas peculiares de la tradi-
cion liberal, es decir la libertad de pensamiento, conciencia y expresion, se
deducen sin mayores problemas del imperativo dialdégico. Una vez asumida
la voluntad de comprender al otro, resultaria inconsistente y contradictorio
negarle la opcion y los medios para expresar de manera libre sus ideas, sus
juicios éticos, sus apreciaciones estéticas, sus ideales religiosos, etc. Desde
el horizonte dialdgico, la libertad de pensamiento y la libertad de expresion
aparecen como dos caras de un mismo derecho, y resultan en la practica
dificilmente separables, puesto que el acto de pensar es percibido como un
pensar en comunidad, mas que como una actividad realizada en la soledad
e intimidad de la conciencia singular. Cualquier traba impuesta a la liber-
tad de expresar libremente nuestras ideas se transforma inmediatamente en
un obstaculo y en una limitacion de nuestra libertad de pensamiento y de
conciencia. En la linea de una tradicion ilustrada de librepensadores muy
arraigada en Italia, Calogero defiende con pasion su credo liberal, destaca el
valor de la libertad de comunicacion en el mundo actual y se muestra con-
trario a cualquier clase de censura. A su juicio, cualquier intento de imponer
desde arriba un control a lo que la gente pueda ver o escuchar implica una
dosis de paternalismo, que desconoce la autonomia y la mayoria de edad de
los ciudadanos. En la medida en que cada cual tiene la capacidad de cerrar
los ojos frente a las imagenes que otros quieren transmitir, resultaria super-
flua una prohibicion externa: la posibilidad de alejar nuestra mirada de las
cosas excluye la posibilidad de que podamos limitar la libertad del otro de
proponérnoslas. Se encuentra aqui el derecho fundamental de la libertad
audiovisual, que no se le puede quitar al individuo asi como no lo podemos
despojar de su libertad de pensamiento y palabra. La censura carece asi de
fundamento y no existirian razones valederas (incluyendo el prestigio mili-
tar o el respeto de los valores y simbolos patrios) para justificarla.

Calogero reivindica incluso un derecho a la “irreverencia” en aquellos
terrenos como el politico o el religioso en los que la censura se practica
de manera mas frecuente. Un asunto especialmente delicado lo constituye
la proliferacion de “doctrinas peligrosas”, que se proponen como objeti-
vo explicito la destruccion del ordenamiento juridico existente. ;Qué hacer
frente a quienes no comparten los valores de la democracia? Incluso en este
caso Calogero conserva su fidelidad al credo liberal acerca de la fuerza del

262



EL MODELO KANTIANO

didlogo y de la persuasion. La democracia no puede enfrentar desarmada a
quienes apelan a las armas para destruir las instituciones y el sistema de de-
rechos. Sin embargo, a juicio del autor resulta incompatible con el espiritu
de la teoria liberal responder a los intolerantes con una actitud igualmente
dogmatica e intolerante. Si bien se justifica el recurso a la fuerza para con-
trarrestar las practicas que atentan contra la democracia, este recurso a la
coaccion puede convivir con una actitud tolerante en el terreno de las ideas,
en el que todas las doctrinas y teorias, incluyendo las peligrosas y “subver-
sivas”, deberian ser discutidas libremente, sin ninguna clase de censura.

El derecho absoluto e incondicionado a la libertad de expresion se trans-
forma también en el fundamento de los derechos ligados con el ejercicio de
la ciudadania y con la democracia. En efecto, “mi voluntad de entender los
puntos de vista de los demas me obliga no solo a que ellos puedan expre-
sarse, sino a que sus ideas y puntos de vistas sean tenidos en cuenta lo mas
posible en la accion comun. Mi reconocimiento de la libertad de conciencia
y palabra del otro se traduce de por si, en este nuevo nivel, en mi recono-
cimiento de su derecho al voto. Votar no se limita a expresar una opinion,
abriéndose al didlogo de influencias reciprocas en el juego de la persuasion,
sino que es hacer intervenir las opiniones y preferencias de cada cual en el
proceso de determinacion de la voluntad comun, tratando de asegurar que
las opiniones de un individuo tengan igual peso que las opiniones y convic-
ciones de cualquier otra persona™®'. Calogero recuerda que la valoracion del
dialogo surge en el interior de la ciudad griega, y que su consolidacion apa-
rece estrechamente ligada con el desarrollo de la democracia de la polis: el
gusto por el conversar y por la comunicacion crece paralelo con el gusto por
la libertad y por la autonomia politica. De manera que el imperativo dialogi-
co y la voluntad de comprender resultan indispensables para la justificacion
y consolidacion de la democracia, que a su vez constituye la condicion mas
favorable para el desarrollo de la racionalidad comunicativa®.

Menos evidente resulta en apariencia el nexo légico entre voluntad de
comprender y los derechos de segunda generacion, es decir los derechos
econdomicos y sociales. Sin embargo, la dificultad se supera si no se agota,
como lo hace la tradicion liberal, la voluntad de comprender en el interés
estrictamente intelectual por los valores y las ideas del otro, y si la conce-
bimos mas bien como una actitud de comprension total por la persona del
otro, que incluye el interés por sus necesidades materiales y una solidaridad
basica con la totalidad de sus derechos. La libertad de pensamiento y expre-
sion carece de valor para quien estd enfrentado con la lucha por satisfacer
sus necesidades mas apremiantes. Por lo tanto, querer de verdad que el otro
pueda expresarse incluye también, ademas de la eliminacion de trabas que

263



ANGELO PAPACCHINI

se lo impidan, el acceso a la satisfaccion de las necesidades més elementa-
les. El otro con el que me relaciono en una experiencia comunicativa no es
solamente un ser que piensa y habla, sino una totalidad compleja, un sujeto
de necesidades y pulsiones. Mi apertura a su singularidad y a su experiencia
vital tendria que incluir por lo tanto la solidaridad con su destino social, y
no solo la solidaridad con sus ideas.

Calogero sigue defendiendo el primado de la libertad sobre lo bueno: “el
mérito fundamental del liberalismo moderno consiste en haber afirmado de
manera siempre mas enérgica el principio de que el fin de la vida no es el
‘bien’ sino la libertad; o, si se prefiere, que el bien es la libertad, por lo que
no tiene sentido argumentar que la libertad s6lo posee valor en la medida en
que sirve a hacer el bien, puesto que el bien mismo no se puede definir de
otra manera que como creacion de libertad”®. Sin embargo, cuestiona con
igual fuerza la reduccion unilateral de la teoria liberal al interés exclusivo
por la libertad y el olvido de cualquier clase de solidaridad. La vertiente
mas ortodoxa del liberalismo “atribuye un valor constitucional a los tradi-
cionales derechos politicos, que le aseguraban al ciudadano la libertad de
expresar su punto de vista y de hacerlo valer en el gobierno de la comuni-
dad, pero relega mas o menos en la esfera de la legislacion ordinaria todos
los demds derechos que se venian afirmando bajo el nombre de derechos
sociales o econdmicos™. Las criticas de Calogero se dirigen en especial
contra el liberalismo conservador de Croce y de manera particular contra la
tendencia de la doctrina liberal clésica a desvalorizar la esfera de las nece-
sidades materiales y de la economia frente a los valores éticos y espirituales
de la libertad. De acuerdo con la perspectiva de Croce, se podia llegar a
la conclusion de que la lucha por el derecho de voto de los trabajadores
manuales del sur de Italia tenia un valor ético-juridico mas elevado que
su lucha para no morir de hambre®. Calogero insiste en la necesidad de
integrar libertad y justicia, sin sacrificar ninguna de las dos. En esto reside
su “liberalsocialismo”, que asume como bandera politica la defensa de las
libertades clésicas y la reivindicacion de los ideales de justicia social, la
libertad de pensamiento y la libertad frente al hambre y a la necesidad. Con
su postura ético-politica el autor pretende superar los estrechos limites del
liberalismo clasico, sin tener que sacrificar los logros en materia de liber-
tades basicas y considera viable un proyecto que logre garantizar por igual
los derechos mas sagrados de la tradicion liberal y los derechos ligados con
la satisfaccion de las necesidades mas elementales. La libertad de pensa-
miento y expresion es un derecho inalienable; sin embargo, su valor resulta
en la practica muy limitado si hacen falta las condiciones para el ejercicio
efectivo de esta clase de derecho, si el acceso a la educacion es limitado,

264



EL MODELO KANTIANO

si el analfabetismo es muy extendido, si los nifios tienen que empezar desde
muy temprano su lucha por la subsistencia, etc. De manera analoga, en el
caso de la libertad de expresion, “el deber de garantizar la libertad de prensa
contra eventuales intervenciones dictatoriales de la autoridad no tiene un
valor ético mas elevado que el deber de garantizarla contra los abusos de la
riqueza que monopoliza sus medios...”*.

d. El principio del didlogo como alternativa viable al iusnaturalismo
y al historicismo

El imperativo dialdgico permite reconstruir y sustentar la lista de dere-
chos. Calogero considera ademas que este principio ético-politico ofrece la
clave para encontrar una solucion al debate secular, de tanta trascendencia
para los derechos humanos, entre iusnaturalismo e historicismo. La ética
dialogica vendria a satisfacer la exigencia de universalidad tan caracteristi-
ca de los autores iusnaturalistas, y responderia a la preocupacion de asegu-
rar a los derechos humanos una base sélida, por encima de la contingencia
de los individuos y de las circunstancias historicas. Para eso no necesita
apelar a una sustentacion trascendente o a nociones nebulosas como la de
ley natural y de naturaleza humana. Para Calogero, el imperativo dialogi-
co resulta tan incontrovertible y sagrado como la ley natural y su validez
se impone por encima de los cambios, de las diferencias de costumbres y
tradiciones, de vaivenes de la historia: todo puede ser puesto en discusion,
salvo la voluntad misma de discutir.

Ademas, en la medida en que concibe en didlogo en el contexto de una
tradicion o de una época, la teoria dialogica satisface también la preocupa-
cion por la historia, por el cambio, por las diferencias, es decir por los temas
peculiares de la tradicion historicista. La voluntad de comprension consti-
tuye la base absoluta y en cierta medida inmodificable de reivindicaciones
y derechos; sin embargo, su materializacion y concrecion dependen de las
contingencias historicas, por lo que la lista de derechos se va recomponien-
do y reestructurando constantemente a tono con estas peculiaridades y exi-
gencias especificas. Gracias a la filosofia del didlogo, quedaria asi resuelto
el conflicto entre historicistas y iusnaturalistas: “la suprema norma de todas
la normas, que es siempre la incondicionada voluntad de comprender los
puntos de vista ajenos, de ponernos en el lugar de los otros”, permanece es-
table, como un deber absoluto. Al mismo tiempo este principio se concreta
en instituciones, normas y sistemas legales variables, de acuerdo con las
contingencias y contextos concretos.

El principio del didlogo nos ayudaria también a diferenciar, en un dere-
cho concreto, la dimension absoluta, que no admite discusiones, y aquellos

265



ANGELO PAPACCHINI

elementos contingentes relacionados con su aplicacion concreta, que son
objeto de debate y discusion. Para tomar un ejemplo, el derecho de voto es
en cuanto tal inalienable, independiente del juego y decisiones de la ma-
yoria. Sin embargo, la decision acerca de la edad minima para ejercer este
derecho es un asunto empirico e historico, “puesto que s6lo con base en
el andlisis historico de las generaciones pasadas podemos deducir como
plausible la madurez en una determinada edad o en otra. Y en la medida en
que se trata de una cuestion historica, que implica exigencias de una amplia
experiencia humana, no existe razon para no tomar en cuenta las opiniones
favorables y adversas de los demas. Que los demas tienen que votar es algo
que yo sé sin necesidad de preguntarlo; pero cual es la edad més oportuna
para empezar a ejercer este derecho, es algo que no puedo decidir sin pre-
guntarle a ellos también. El primer asunto es independiente del consenso, el
segundo no. Sin embargo, las dos cosas son de hecho inseparables, puesto
que no se puede expresar la voluntad de garantizar el voto sin decir al mis-

mo tiempo cuando se garantiza su ejercicio”’.

e. El imperativo dialégico como una herramienta para solucionar
los conflictos de derechos

Por ultimo, Calogero llama la atencion acerca de los conflictos ligados
con el ejercicio practico de los derechos fundamentales. En el nivel del pen-
samiento y de la reflexion interna no se presentan conflictos de intereses,
puesto que “quien opina por si mismo acerca de algunos temas no le quita
nada al otro”. Sin embargo, cuando se pasa de la simple especulacion al
intento de expresar o poner en practica las ideas, surge de inmediato una
serie de conflictos de intereses. Incluso en un debate entre sabios, pueden
surgir conflictos por el uso de ese recurso aparentemente inagotable que es
la libertad de palabra, puesto que el tiempo para hablar es limitado. Tanto
mayor resulta el conflicto de intereses “cuando pasamos de la distribucion
del tiempo en el que cada uno puede aspirar a la atencion de los demas,
a la distribucion de los medios utilizados para la misma comunicacion:
que un individuo disponga de un periddico o de una estacion de radio no
es un asunto irrelevante para medir el alcance de su libertad de palabra
frente al de otro que carece de tales medios. Estos conflictos surgen ya en
una esfera de las relaciones humanas en las que prevalece el conflicto es-
piritual entre ideas, y en la que s6lo de manera marginal empieza a hacer
sentir su presencia la pesada atmoésfera del mundo econdmico, donde la
propiedad privada queda bien arraigada y donde la unica manera de resol-
ver un conflicto es la imposicion por la fuerza, la distribucion o el trueque
de mercancias™®®.

266



EL MODELO KANTIANO

Frente a estos conflictos de intereses y de derechos, la voluntad de com-
prender resultaria el instrumento mas apropiado para encontrar una solucion
racional o razonable. “En este mundo de tensiones y conflictos —sostiene el
autor— tengo que tratar de introducir el mayor grado posible de compati-
bilidad; y si no soy un egoista indiferente, preocupado exclusivamente de
mis intereses, o un déspota paternalista que pretende cuidar por si solo los
intereses de los demas, no puedo no querer que todos gocen de iguales opor-
tunidades de hacer valer sus preferencias y que, cuando éstas se encuentren
en conflicto, se satisfagan las preferencias de la mayoria. Es esta, como
bien sabemos, la razon perenne de toda organizacion democratica y de todo
autogobierno mayoritario [...]. Por medio del didlogo reconstruimos nues-
tro mundo comun que es, por eso mismo, el mundo de nuestros conflictos
de intereses; y asi como s6lo el didlogo nos impide considerar a quien nos
obstaculiza como una cosa que nos obstaculiza [...], de manera analoga el
didlogo nos induce a comprender los intereses ajenos y a obrar de tal mane-
ra que tengamos en cuenta al maximo las preferencias de los demas, tanto
en la determinacion precisa de estos intereses como en la elaboracion de la
forma menos inicua de resolver los conflictos que ellos engendran™.

Este intento de sustentar y deducir la totalidad de los derechos humanos
desde el imperativo dialdgico conserva sin duda interés y actualidad. Se im-
ponen sin embargo algunas observaciones criticas en cuanto a esta forma de
fundamentar y jerarquizar los derechos humanos. Calogero pretende haber
descubierto un principio moral que nadie podria refutar sin contradecirse.
Sin embargo, del caracter contradictorio de todo intento de refutar el prin-
cipio del didlogo, no se puede inferir la obligacion de una forma especifica
de dialogo, que abarque la voluntad de ayudar al otro a expresarse, que sea
desinteresado, que no se lleve a cabo por mera curiosidad intelectual. Seria
contradictorio que se pretendiera negar el didlogo dialogando; pero no lo
seria si se pretendiese delimitar, por medio del didlogo, el sentido mismo
y el alcance de esta forma de comunicacion. Surgen ademas algunas dudas
acerca de la viabilidad del didlogo tal como lo concibe Calogero, teniendo
en cuenta en especial algunos rasgos que parecen claramente incompatibles
con la experiencia de las comunicaciones reales con las que nos enfren-
tamos a diario. La experiencia mas reciente muestra la necesidad de fijar
limites razonables al dialogo, porque si bien la tarea de la comprension
reciproca es inagotable, la accidon no se puede postergar indefinidamente.

Por otra parte, resulta dificil concebir un didlogo sin la presencia en el
otro de una igual voluntad de comunicar. Calogero no lo piensa asi; para ¢l
la voluntad de comprender a los deméas “no presupone, en sentido estricto,
la existencia de estos ‘otros’, puesto que aun en el caso extremo en que

267



ANGELO PAPACCHINI

no los hubiese encontrado nunca en mi experiencia, no deberia considerar
absurda mi voluntad de seguir buscandolos. Quien quiere comprender se
encuentra siempre a la escucha, y los demds acaban por hablarle aun sin
estar presentes”. Aqui se pone de manifiesto la influencia de Fichte, me-
diada por Gentile: la absorcion de todo lo real en un Yo o en el Acto puro.
Si bien la filosofia de Calogero constituye un intento de liberar al sujeto del
solipsismo, en este punto su teoria del didlogo vuelve a precipitarse en la
pura subjetividad.

Hay que afiadir que la traduccion de los demds axiomas éticos a los tér-
minos del principio del didlogo puede conducir a un empobrecimiento y a
una limitacion de la norma evangélica, al igual que del imperativo kantiano
de respetar la humanidad como fin en si. Todo pareceria reducirse a la obli-
gacion de comprender, descuidando o dejando en segundo plano eficacia
de una solidaridad real. Con su concepcion, Calogero acabaria por invertir
el orden medios-fines: la comprension, que es un medio, se transforma en
fin en si. El imperativo dialogico de Calogero tiende a convertirse en una
voluntad de comprender tan exacerbada, que resulta incapaz de decidirse a
actuar. Para evitar estas consecuencias y para responder a la acusacion de
intelectualismo, Calogero se ve obligado a ensanchar el alcance de la vo-
luntad de comprender, en cuanto deberia incluir la obligacién de “ayudar a
hablar”, de ayudar a “desarrollar y aumentar el poder del otro de expresarse
a si mismo™".

Ya se han mencionado arriba las dificultades de esta teoria cuando tra-
ta de sustentar y justificar los derechos sociales a partir del principio del
dialogo. A pesar de toda la buena voluntad y de la exigencia de justicia
social, ese principio refuerza la prioridad de los derechos mas especificos
de la tradicion liberal; pero hay que forzar tal vez demasiado el sentido de
la comunicacion para derivar de alli el derecho al trabajo, a la seguridad, a
los medios para una vida digna, etc. Ademads, al moverse en un horizonte
individualista, la reflexion de Calogero se acerca a Kant, pero mas todavia a
esa valoracion paranoica de la subjetividad propia de la filosofia de Fichte.
Como para el gran discipulo de Kant, en esta filosofia del didlogo el punto
de partida y el fundamento, tanto en el terreno moral como en el campo
del derecho, es el Yo libre. Es éste quien con sus decisiones y opciones va
creando un sistema moral, una red de normas juridicas y sociales, etc.”.
De esta forma lo politico y lo juridico quedan reducidos al producto de una
opcidn ética centrada en una pura voluntad de comprension. Resulta asi
comprometida la autonomia de la esfera juridica ganada con Kant, y todo el
conjunto de las normas y de las instituciones corre el riesgo de diluirse en la
subjetividad de un puro voluntarismo.

268



EL MODELO KANTIANO

Notas

R. Dworkin sostiene que para tomar en serio la defensa de los derechos es indispensable “aceptar
como minimo una o dos ideas importantes. La primera es la idea, vaga pero poderosa, de la dig-
nidad humana. Esta idea, asociada con Kant, pero defendida por filosofos de diferentes escuelas,
supone que hay maneras de tratar a un hombre que son incongruentes con el hecho de reconocerlo
cabalmente como miembro de la comunidad humana”. R. Dworkin, Los derechos en serio, Ariel,
Barcelona, 1984, p. 295. También para Buchanan “los valores democraticos deben estar funda-
dos en la concepcion kantiana segtn la cual los individuos humanos son las entidades morales
ultimas, que las personas deben ser tratadas como fines y nunca s6lo como medios [...]”. Citado
de Guy Lafrance, “Rationalité contemporaine et droits de I’homme”, Les Etudes Philosophiques,
abril-junio 1986, p. 186.

1. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Band viil, ed. cit., pp. 600-601.

L. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Band vi1, ed. cit., p. 61. También la
primera férmula del imperativo categoérico, que nos obliga a actuar de acuerdo con maximas com-
patibles con una legislacion y voluntad universal, tiene que ver de manera indirecta con el tema de
la dignidad humana. En efecto, tener una voluntad universal significa elevarnos por encima de la
dimension estrechamente egoista y aceptar que nuestros intereses y nuestras opiniones valen tanto
como los intereses y las opiniones de los demas. La obligacion de asumir una ley universal pre-
supone el reconocimiento de la igual legitimidad de las aspiraciones y de las perspectivas de los
demas miembros de la humanidad. Cuando decimos que la ley debe poder contar con el consenso
de todos, estamos admitiendo que no tenemos capacidades racionales superiores a los demas y
que los otros son jueces igualmente autorizados en el campo moral. Significa por lo tanto recono-
cer a todos los demas como miembros efectivos de una comunidad ideal, con capacidad de juicio,
y con iguales derechos. Lo opuesto seria una voluntad de poder que no tuviese en cuenta nada
mas que su propio albedrio. Seria aun mas evidente el nexo entre la primera formula y la dignidad
humana en caso de que la interpretaramos en el sentido de Habermas: para saber cual maxima es
de verdad universal, tendriamos que establecer un dialogo con los demas. Lo que significa que le
reconocemos al otro una capacidad de racionalidad y que no confiamos exclusivamente en nuestra
capacidad racional e intuitiva.

1bid., p. 68.

En las obras kantianas la nocion de humanidad posee diferentes sentidos. Designa ante todo el
conjunto de las carectaristicas especificamente humanas, es decir la disposicion técnica a mani-
pular objetos, la disposicion pragmatica que le permite al ser humano instaurar lazos sociales, y
en especial la disposicion moral, es decir la capacidad de darse su popia ley. Humanidad significa
al mismo tiempo una clase espcifica de conducta que responde a esta destinacion suprema del ser
humano, y se opone a la conducta barbara, inhumana y “bestial”.

L. Kant, Lecciones de Etica, pp. 240-241. Esta idea parece confirmada por este paso de la Fun-
damentacion: “La legislacion universal posee una dignidad, es decir un valor incondicionado e
incomparable, en relacion con la cual s6lo el respeto es la expresion apropiada de la estima que un
ser racional debe tributarle”.

En este sentido Herder vio en la filosofia kantiana una nueva forma de averroismo, puesto que
para el filésofo del imperativo categérico lo que contaba de verdad era la especie, mas que el
destino del individuo.

Esta otra dimension del imperativo sale a relucir en el ejemplo del suicidio, en el que a juicio de
Kant la vida se reduce a un simple medio para un fin que no es el propio y especifico del ser hu-

269



ANGELO PAPACCHINI

mano, es decir en un simple medio para lograr la felicidad (en su forma negativa este fin se traduce
en el esfuerzo a toda costa para evitar el dolor). De manera analoga, en el ejemplo relativo a los
dichosos hombres de los mares del sur, insensibles y ajenos a la 16gica de la cultura y del trabajo,
evidentemente estos individuos no reducen sus vidas a un instrumento para una instancia o finali-
dad externa. Sin embargo, lo moralemente reprochable de su conducta residiria en el desperdicio
de sus vidas para un fin que no es el mas apropiado a su destino como seres humanos. En este caso
el ocio es el resultado de una opcion del propio sujeto, quien precisamente para no someter su
existencia a instancias ajenas —en este caso al poder extraiio de la cultura—, resuelve precisamente
una vida placentera y sin sobresaltos. Sin embargo, para Kant el ocio resultaria incompatible con
la obligacion de desarrollar las Anlagen propias del ser humano.

Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 522.

Schopenhauer dedica especial atencion a este problema y realiza un analisis minucioso de la
ética kantiana, para tratar de averiguar la consistencia de este modelo de fundamentacion de los
principios morales. De particular interés para nuestro trabajo resultan sus criticas a la nocion de
dignidad humana. “Una vez empleada por Kant —anota el autor— esta idea se convirtio en el shibo-
leth de todos los moralistas sin ideas ni consejos. Con ayuda de esta imponente palabra:la digni-
dad del hombre, han disimulado su incapacidad de proporcionar un fundamento real, o al menos
plausible, para la moral, contando astutamente con que el lector gustaria de verse provisto de una
dignidad semejante y, por tanto, verse asi satisfecho”. A. Schopenhauer, Los dos fundamentos de
la ética - II - El fundamento de la moral, Aguilar, Madrid - Buenos Aires - México, 1965, p. 89.
En términos igualmente criticos se refiere Schopenhauer a la nocion de fin en si, a su juicio una
hipérbole hueca, que contiene una contradictio in adjecto: “todo valor es la apreciacion de una
cosa en comparacion con otra, esto es, un concepto comparativo, y también relativo, siendo su
relatividad, precisamente, la que determina la esencia de la nocién valor [...]. Un valor incompara-
ble, incondicional, absoluto, como debe ser la dignidad, es, pues, como tantas cosas en filosofia”,
algo impensable.

Kritik der Reinen Vernunft, Felix Meiner, Hamburg, 1976, p. 7.

Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe Band vil, ed. cit., p. 161.

Ibid., p. 69.

Ibid., p. 67.

1. Kant, Die Metaphysik der Sitten,ed. cit., p. 569

Existe una gama muy grande de teorias deterministas, que mas alla de sus diferencias, coinciden
en el cuestionamiento de aquello que el ser humano considera su bien mas precioso: la capacidad
de autorregulacion racional y el privilegio de seguir sus propias normas y de actuar de acuer-
do con fines libremente propuestos. De acuerdo con estas teorias, la autonomia constituiria una
creencia ilusoria y sin fundamentos, puesto que el sujeto que se enorgullece de su libertad desco-
noce las complejas redes de condicionamientos que determinan y condicionan su conducta.

Este texto de la Metafisica de las costumbres nos ayuda a comprender las relaciones entre de-
rechos y deberes. “;Por qué la doctrina de las costumbres —se pregunta Kant— se denomina
habitualmente (especialmente en Cicerdon) doctrina de los deberes, y no también la doctrina de
los derechos, si tenemos en cuenta el hecho de que en verdad los unos se refieren a los otros? La
razén es la siguiente: nosotros conocemos nuestra propia libertad (de la que se derivan todas las
leyes morales y con esto, también, todos los derechos asi como todos los deberes) sdlo por medio
del imperativo moral, que es un principio que prescribe deberes y del cual se puede derivar la
facultad de obligar a los demas, es decir el concepto del derecho”. Die Metaphysik der Sitten, ed.
cit., p. 347.

270



EL MODELO KANTIANO

8

25

26

27

28

29

1. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Werkausgabe Band viil, ed. cit.,
p- 764. Para Kant es injusto que los laicos tengan que renunciar al uso de su propia razon y tengan
que someterse a lo que dictaminan los clérigos.

1. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht - Schrifien zur Anthropologie, Geschichtsphilo-
sophie, Politik und Péidogogik 2, Werkausgabe Band xi1, ed. cit., p. 522.

Kant exhorta a “un pensar libre de prejuicios”, y aclara que el peor de los prejuicios es el que
acepta la heteronomia de la razén. 1. Kant, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Band x, ed. cit.,
p. 226.

I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, ed. cit., pp. 535-536.

Ibid., p. 511.

Ibid., p. 549.

“Segun este presupuesto —contraargumenta Kant— la libertad no llegara nunca, puesto que no es
posible madurar para la libertad si no hemos sido puestos antes en libertad: es necesario ser libres
para poder usar las propias fuerzas en la libertad, conforme a un fin. Los primeros intentos seran
sin duda deficientes, incultos y rudos [...]. Sin embargo, es indudable que para la razon sélo llega-
mos a ser maduros por medio de esfuerzos personales, para los cuales es necesario ser libres [...].
Poner como principio que para todos aquellos que hayan estado alguna vez sometidos a cadenas
no resulte en general conveniente la libertad y que tengamos el derecho de mantenerlos para
siempre lejos de ella, significa usurpar los derechos soberanos de la misma divinidad, que creo6
al hombre para la libertad. Resulta sin duda mas comodo reinar en el Estado, en la familia y en
la Iglesia cuando se puede conservar tal principio. Pero, ;sera también mas justo?”. Die Religion
innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, ed. cit., ., p. 862.

1. Kant, “Was heisst: sich im Denken orientieren?”, Schriften zur Metaphysik und Logik 1,
Werkausgabe Band v, ed. cit., p. 280.

1. Kant, Kritik der Urteilskraft, ed. cit., p. 225.

I. Kant, “Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis”, ed. cit., p. 144. “El bien publico que debemos considerar en primera instancia —leemos
mas adelante— es aquella constitucion legal que garantiza a cada cual su libertad por medio de
leyes; con esto queda permitido a cada cual buscar la felicidad por el camino que le parezca el
mejor, con tal de que no viole aquella libertad general conforme a leyes, y por ende el derecho de
los otros subditos™. Ibid., pp. 154-155.

Ibid., p. 146. Resulta un poco extrafio que Kant considere la violacion del derecho del individuo a
ser feliz a su manera como la peor forma de despotismo; deberia ser mas perjudicial el despotis-
mo que afecta niveles superiores de libertad, como el libre ejercicio de la actividad intelectual, la
comunicacion de las ideas, la libertad religiosa, etc.

Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 590.

“El poder legislativo —sostiene el autor— solo puede pertenecer a la voluntad colectiva del pueblo”;
“solo la voluntad conocorde y colectiva de todos, en la medida en que cada cual decide la misma
cosa para todos y todos deciden para cada uno, por lo tanto, solo la voluntad general colectiva del
pueblo puede ser legisladora”. Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 432

1. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, Schriften zur Anthropologie, Geschi-
chtsphilosophie, Politik und Pddagogik 1, Werkausgabe Band x1, p. 204.

Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 447.

Ibid., p. 453.

Ibid., p. 453.

Ibid., p. 388.

Ibid., p. 395.

271



ANGELO PAPACCHINI

37

38

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

1bid., p. 433.

I. Kant, “Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis”, ed. cit., p. 150.

1bid. ,p. 151.

Junto con la propiedad de bienes externos, también la posesion de las habilidades indispensables
para el ejercicio del trabajo intelelectual y de las artes liberales puede ser un requisito suficiente
para el reconocimiento de la autosuficiencia. Sin embargo, en el caso de los maestros, solo se po-
dria reconocer este status a los intelectuales al servicio del Estado y no a los preceptores privados.
La linea divisoria se vuelve mas compleja y problematica en el caso del trabajo artesanal. “Quien
produce un opus —escribe Kant— puede, por medio de una alienacion, cederlo a otro como si fuese
su propiedad. Pero la praestatio operae no es una alienacion. El doméstico, el criado de almacén,
quien trabaja por dia, el mismo peluquero son simples operarii y no artifices [...] y no tienen que
ser calificados como miembros del Estado y por ende como ciudadanos. Si bien a quien le encargo
cortar lefia para el fuego y el sastre a quien le confio mi ropa para hacer un traje se encuentran en
apariencia en idénticas relaciones hacia mi, en realidad el primero se diferencia del segundo como
el peluquero de quien fabrica pelucas (a quien he podido ofrecer el material), el jornalero del artis-
ta o artesano (7aglohner von Kiinstler oder Handwerker), quien hace un producto que le pertenece
hasta tanto no le ha sido pagado. El segundo, ejerciendo un arte, intercambia su propiedad con el
otro (opus); el primero cede el uso de sus propias fuerzas al otro (operam)”. 1. Kant, “Uber den
Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis”, ed. cit., p.
151. El propio Kant reconoce que en la practica resulta bastante dificil trazar esta linea divisoria.
De todas formas, es claro que quedan excluidas de la ciudadania plena las siguientes categorias:
a) quienes cuentan solo con sus fuerzas fisicas de trabajo (jornaleros, sujetos que desempefian
trabajos que no requieren de mayor capacidad y entrenamiento; b) quienes no cuentan con un opus
que les pertenezca antes de alienarlo, es decir con los que no cuentan con la propiedad de unos
medios de produccion y de un capital que les permita sobrevivir durante el proceso de trabajo.
“Cada miembro del cuerpo comun debe poder llegar en ¢l a cada nivel de posicion social (acce-
sible a un stbdito) al cual pueden elevarlo su talento, su laboriosidad y su fortuna [...]”. Ibid., p.
148.

I. Kant, “Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen”, Vorkritische Schriften bis
1768 2, Werkausgabe 11, ed. cit., p. 851.

Ibid., p. 855.

Die Metaphysik der Sitten, ed. cit., p. 391.

Ibid., p. 392.

En Kant, y mas en general en el idealismo aleman, sostiene Bourgeois, “la libertad, que hace
que los derechos sean derechos, no puede ser entonces un derecho como los otros, con el mismo
titulo que la propiedad o la seguridad. Derecho fundamental porque fundamento del derecho,
ella es el derecho originario (Urrecht, segun Fichte, derecho innato segin Kant), anterior a los
derechos adquiridos tales como la propiedad, la seguridad, efectivamente obtenidos por medio
de la asociacion...”. B. Bourgeois, “L’idealisme allemand et les droits de ’homme”, Les Edudes
Philosophiques, Abril-junio, 1986, p. 164.

I. Kant, “Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis”, ed. cit., p. 148.

Ibid., p. 149.

“La edad que ha visto la declinacion del honor, comenta Berger, ha visto el surgimiento de nuevas
moralidades y de un nuevo humanismo, y mas especificamente de un interés sin precedentes en
la historia por la dignidad y los derechos del individuo™. P. Berger: “On the Obsolescence of the

272



EL MODELO KANTIANO

60

Concept of Honour”, Liberalism and its Critics, New York University Press, New York, 1984, p.
150.

En esos términos define Hobbes las nociones de valor y de dignidad: “el valor de un hombre es su
precio, es decir lo que otros estarian dispuestos a pagar para el uso de su poder. Por consiguiente,
no se trata de un valor absoluto, puesto que depende de la necesidad y del juicio de los demas”.
Leviatano, ed. cit., p. 57. A su vez la dignidad es “el valor ptblico de todo hombre, es decir el
valor que le atribuye a una persona el Estado”. Se trata evidentemente de una nocion descriptiva
de dignidad, que corresponde a la realidad del siglo XviI, y en parte a la nuestra.

“La teoria politica de Rawls —escribe G. Lafrance— no se presenta de entrada como una teoria de
los derechos del hombre. Sin embargo, los principios de justicia social y distributiva que ella pro-
pone tienen que ver con los derechos fundamentales del individuo, derechos establecidos sobre
una base que se presenta como altamente racional, del tal suerte que parecen imponerse de manera
necesaria a todos los hombres razonables”. “Rationalité contemporaine et droits de I’homme”, Les
Etudes philosophiques, N° 2, 1986, P. U. F., Paris, p. 180.

“Son los principios que las personas libres y racionales interesadas en promover sus propios inte-
reses aceptarian en una posicion inicial de igualdad como definitorios de los términos fundamen-
tales de su asociacion. Estos principios han de regular todos los acuerdos posteriores; especifican
los tipos de cooperacion social que se pueden llevar a cabo y las formas de gobierno que pueden
establecerse. Este modo de considerar lo llamar¢ justicia como imparcialidad”. J. Rawls, Teoria
de la justicia, F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1978, p. 28.

Ibid., p. 82.

Ibid., p. 82.

G. Lafrance, Op. cit., p. 182.

J. Rawls, Teoria de la justicia, ed. cit., p. 82.

J. Rawls, Sobre las libertades, Paidds, Barcelona - Buenos Aires - México, 1990, p. 37.

1bid., p. 37.

En este contexto el autor enfrenta la objecion de quienes sostienen que la libertad es una palabra
vacia en un contexto de pobreza extrema, para quienes carecen de unas condiciones minimas de
bienestar social. “Las libertades basicas —escribe Rawls— son un marco de vias y oportunidades
legalmente protegidas. Por supuesto, la ignorancia y la pobreza, y la falta de medios materiales en
general, impiden a las personas ejercer sus derechos y sacar partido de estas posibilidades. Pero
en vez de considerar estos obstaculos y otros similares como restricciones de la libertad de la
persona, consideramos que afectan a la valia de la libertad, es decir, la utilidad de la libertad para
las personas” J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., pp. 71-72. El autor rechaza también como
“irracional” “la imposicion de una igual distribucion de todos los bienes primarios y no sélo de las
libertades basicas”, puesto que este principio “no permite que la sociedad satisfaga ciertos requi-
sitos esenciales de la organizacion social, y saque partido de las consideraciones de eficiencia...”.
Ibid., p. 75.

Con Kant comparte Rawls el primado de la razon practica, la prioridad de lo correcto sobre lo
bueno, y por consiguiente de las libertades por encima de la solidaridad social, el recurso al pacto
para legitimar el poder, el punto de partida de una insociable sociabilidad entre los que participan
en la cooperacion social, etc. En este ultimo punto, es interesante lo que expresa el autor en Teoria
de la justicia: entre los que participan en la cooperacion social “hay una identidad de intereses,
puesto que la cooperacion social hace posible para todos una vida mejor de la que pudiera tener
cada uno si viviera inicamente de sus propios esfuerzos. Pero hay un conflicto de intereses, puesto
que las personas no son indiferentes respecto a como han de distribuirse los mayores beneficios

273



ANGELO PAPACCHINI

62

63

64

65

producidos por su colaboracion, ya que con el objeto de perseguir sus fines cada una de ella pre-
fiere una participacion mayor que una menor” (ed. cit., p. 20).

Al mismo tiempo, las diferencias con respecto a Kant son significativas, y se refieren sobre
todo al horizonte social en el que se inscribe la teoria de la justicia. En todo momento la preocupa-
cion es Rawls es la de una ética social. Lo que se somete a test no son maximas para la conducta
individual, sino maximas o pautas para repartir de manera equitativa cargas y beneficios en el in-
terior del sistema social: “la concepcion de la justicia como equidad asigna cierta primacia a lo so-
cial: esto es, el primer objeto de la justicia es la estructura basica de la sociedad, y los ciudadanos
tienen que llegar en primer lugar a un entendimiento publico sobre una concepcion de la justicia
aplicable a este objeto [...]. En contraste con ello, el tratamiento kantiano del imperativo categéri-
co se aplica a las maximas personales de individuos sinceros y conscientes en la vida diaria [...].
Kant procede a partir del caso particular, e incluso personal, de la vida diaria, y da por supuesto
que este proceso, llevado a cabo correctamente, proporcionaria a la larga un sistema coherente y
suficientemente completo de principios, incluyendo principios de justicia social. La concepcion
de la justicia como equidad se mueve en la direccion totalmente opuesta: su construccion parte de
un acuerdo colectivo unanime regulador de la estructura basica de la sociedad, dentro de la cual
todas las decisiones personales y asociativas han de hacerse en conformidad con este compromiso
previo”. El énfasis por parte de Rawls en una moralidad ptblica hace también que resulte atenua-
do el dualismo kantiano entre lo juridico y lo ético. “La concepcidn de la justicia como equidad
no es, evidentemente, la vision de Kant, estrictamente hablando; se separa de su tenor en muchos
puntos. Pero el adjetivo ‘kantiano’ expresa analogia, no identidad; significa grosso modo que una
doctrina se asemeja lo bastante a la de Kant en aspectos suficientemente fundamentales como para
estar mucho mas cerca de su vision que de la de otras concepciones morales tradicionales que es
apropiado emplear como punto de comparacion”. J. Rawls, “El constructivismo kantiano en la
teoria moral”, ed. cit., p. 138.

“Sugiero que concibamos la posicion original como el punto de vista a través del cual seres
noumenales contemplan el mundo. Los grupos compuestos de seres noumenales tienen completa
libertad para elegir los principios que deseen; pero también tienen un deseo de expresar su natu-
raleza de miembros racionales del reino de lo inteligible donde tienen esta libertad de eleccion, es
decir, como seres que pueden contemplar el mundo de este modo, y expresar esta perspectiva en
su vida como miembros de la sociedad”. J. Rawls, Teoria de la justicia, ed. cit., p. 292.

“La posicion originaria es, por ende, una representacion esquematica de un determinado proceso
mental de algunos seres humanos, por lo menos, y quiza de la mayoria, asi como, segun ¢l su-
giere, la estructura profunda de la gramatica es la representacion esquematica de una capacidad
mental diferente”. R. Dworkin, Los derechos en serio, Ariel, Barcelona, 1984, p. 244. “Al igual
que Kant —sostiene Habermas— Rawls operativiza el punto de vista de la imparcialidad de forma
que cada cual puede acometer por su cuenta el intento de justificar las normas fundamentales”. J.
Habermas, Conciencia moral y acciéon comunicativa, Peninsula, Barcelona, 1985, p. 87.

J. Rawls, Justicia como equidad, Tecnos, Madrid, 1986, p. 143.

J. Rawls, Teoria de la justicia, ed. cit., p. 570-71. “Kant —conjetura el autor— mantenia, segin
creo, que una persona actia autdbnomamente, cuando los principios de su accion son elegidos por
¢l como la expresion mas adecuada de su naturaleza de ser libre y racional [...]; el velo de igno-
rancia priva a las personas en la posicion original del conocimiento que les capacitaria para elegir
principios heterébnomos”. /bid., p. 288.

El autorrespeto incluye también la experiencia de que “nuestra persona y nuestros actos son apre-
ciados y confirmados por otros”. J. Rawls, Teoria de la justicia, ed. cit., pp. 485-486. Rawls des-
taca como uno de los rasgos mas especificos de la ética kantiana precisamente esta preocupacion

274



EL MODELO KANTIANO

66

67

68

69

70

por el autorrespeto y la dignidad: “Aquellos que consideran la doctrina moral de Kant como una
doctrina de la ley y de la culpa, la interpretan mal. El objetivo principal de Kant es profundizar y
justificar la idea de Rousseau de que la libertad consiste en actuar de acuerdo con una ley que nos
damos a nosotros mismos. Y esto nos lleva no a la moralidad de una orden austera, sino a una ética
de mutuo respeto y autoestimacion”. Ibid., p. 293.

“Estas potestades son la capacidad del sentido de lo recto y de la justicia (la capacidad de recono-
cer los términos equitativos de la cooperacion y de ser razonable) y la capacidad de una concep-
cion del bien (y, por tanto, de ser racional). Mas detalladamente, la capacidad de un sentido de la
justicia es la capacidad de comprender, aplicar y ser movido normalmente por un deseo efectivo
de actuar [...] los principios de la justicia como términos equitativos de cooperacion social. La
capacidad de una concepcion del bien es la capacidad de formar, revisar y perseguir racionalmente
esta concepcion, es decir, una concepcion de lo que consideramos para nosotros una vida humana
digna”. J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., p. 45.

“Los bienes primarios —escribe el autor norteamericano— se especifican preguntandose uno qué
cosas son generalmente necesarias como condiciones sociales y medios omnivalentes para permi-
tir a los seres humanos realizar y ejercer sus facultades morales y perseguir sus fines ultimos”. J.
Rawls, Justicia como equidad, ed. cit., p. 147.

J. Rawls, Teoria de la justicia, F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1978, pp. 621-622.
1bid., p. 44. De acuerdo con la teoria utilitarista de la justicia “no importa, excepto de manera
indirecta, cobmo se distribuye esta suma de satisfacciones entre los individuos”. “El error de la
doctrina utilitarista es que confunde imparcialidad con impersonalidad”. Ibid., p. 220.

Si bien en nuestra exposicion hemos insistido en la continuidad con el pensamiento kantiano, no
hay que olvidar las diferencias significativas entre Rawls y Kant.

El filésofo norteamericano insiste mucho mas en la necesidad de ubicar la moralidad en un
contexto concreto de necesidades y pretende superar la gran cantidad de dualismos kantianos
entre lo necesario y lo contingente, el deseo y la razon, el noimeno y el fenomeno. “Para mu-
chos —sostiene el autor— renunciar a estos dualismos, tal y como ¢l los interpretaba, equivale a
renunciar a lo que su teoria tiene de distintivo. Yo no comparto esta opinién. Su concepcion moral
posee una estructura caracteristica que resalta con muchisima mas claridad cuando se toman estos
dualismos no en el sentido que ¢l les dio, sino que se los refunde, volviendo a formular su fuerza
moral, dentro del campo de una teoria empirica; en lo que yo he llamado interpretacion kantiana,
se halla explicada la forma en que esto puede ser logrado”. J. Rawls, Teoria de la justicia, ed.
cit., p. 294. Ademas, el rigorismo kantiano resulta muy atenuado gracias al método del equilibrio
reflexivo, en cuanto que éste nos obliga a rechazar conclusiones que ofenden nuestra convicciones
mas profundas y nuestra percepciones de lo moralmente correcto. Para Kant las intuiciones inme-
diatas del sentido comun no deben ser despreciadas; sin embargo, es necesario confrontarlas con
un criterio absoluto, es decir con los imperativos éticos. Por consiguiente, el filosofo de Konigs-
berg no estaria dispuesto a aceptar “ajustes”, o “adaptaciones” entre teoria moral y convicciones
de la vida cotidiana, para revisar los principios. En cambio, para Rawls, como bien lo expresa R.
Dworkin, “si nuestras teorias tentativas de la justicia no se adectian a alguna intuicioén determina-
da, este hecho deberia actuar como una luz roja que nos obliga a reflexionar si la conviccion es
realmente tal conviccion para nosotros. Si mis convicciones fundamentan un principio de utilidad,
pero siento que la esclavitud seria injusta aun cuando favoreciese tal principio, podria volver a
pensar en la esclavitud, con mas calma, y es posible que esta vez mis intuiciones fueran diferentes
y congruentes con mis principios. En este caso, la incongruencia inicial se usa como ocasion para
reconsiderar la intuicion, pero no como razon para abandonarla”. Los derechos en serio, Ariel,
Barcelona, 1984, p. 253. Por tltimo, el enfoque constructivista resulta a nuestro juicio incompati-

275



ANGELO PAPACCHINI

71

72

73

ble con la interpretacion que intenta Dworkin de los principios de la justicia en términos de formas
trascendentales a priori, como “categorias innatas de la moralidad, comunes a todos los hombres,
inmanentes o impresos en su estructura neuroldgica de modo que el hombre no podria negar esos
principios sin abandonar totalmente el poder de razonar sobre asuntos morales”. R. Dworkin.
1bid., p. 245. Si bien Rawls pretende atribuir a Kant su propio ideal de justicia, al afirmar que “el
constructivismo kantiano sostiene que la objetividad moral ha de entenderse en términos de un
punto de vista social adecuadamente construido y que todos puedan aceptar”, tendemos a creer
que el filésofo aleman no compartiria la idea segun la cual el modelo de justicia y de moralidad
deberia ser “reconstruido” con base en “nuestro mas profundo entendimiento de nosotros mismos
y de nuestras aspiraciones” y de manera congruente con los ideales incrustados en la vida publica,
mas que con base en un orden eterno y absoluto. J. Rawls, “El constructivismo kantiano en la
teoria moral”, en Justicia como equidad, ed. cit., p. 140.

Macintyre llama la atencion acerca de la inconmensurabilidad e incompatibilidad entre las posi-
ciones de Rawls y Nozick, quienes pretenden por igual expresar el contenido auténtico y racional
de la justicia, y sin embargo, al asumir sin justificacion premisas distintas,llegan a conclusiones
opuestas e inconciliables. “Rawls —observa Macintyre— considera primordial lo que, en efecto, es
un principio de igualdad respecto a las necesidades. Su concepto ‘del sector mas desfavorecido
de la comunidad’ alude a aquellos cuyas necesidades son mas graves en lo que toca a ingresos, el
bienestar y otros bienes. Nozick estima primordial lo que es un principio de igualdad con respecto
al derecho [...]. Si Rawls argumentara que un juez colocado tras el velo de ignorancia, que no su-
piera nada sobre las necesidades que iba a encontrar ni sobre derechos adquiridos, deberia preferir
racionalmente un principio que respetara las necesidades antes que los derechos [...], la respuesta
inmediata seria, no s6lo que no existe para nadie tal velo de ignorancia, sino también que con
esto queda sin impugnar la premisa de Nozick acerca de los derechos inalienables. Y si Nozick
argumentara [...] que cualquier principio distributivo [...] podria violar la libertad a la que cada
uno de nosotros tiene derecho, la respuesta inmediata seria que al interpretar asi la inviolabilidad
de los derechos bésicos da por probada su propia argumentacion y deja sin impugnar las premisas
de Rawls”. A. Macintyre, Tras la virtud, Editorial Critica, Grupo editorial Grijalbo, Barcelona,
1987, pp. 305-306.

Para Nozick el principio de la dignidad y del valor no instrumental del individuo se transforma en
el fundamento de la inviolabilidad de la persona, y por consiguiente en la condena de cualquier
intervencion estatal, que pondria en entredicho el respeto debido a todo sujeto moral y libre. El
correlato de la idea de dignidad es por consiguiente el “Estado minimo”, que “nos trata como
individuos inviolables, que no pueden ser usados por otros de cierta manera, como medios o ins-
trumentos o herramientas o recursos; nos trata como personas que tienen derechos individuales,
con la dignidad que esto constituye. Que se nos trate con respeto, respetando nuestros derechos,
nos permite, individualmente o con quien nosotros escojamos, decidir nuestra vida y alcanzar
nuestros fines y nuestra concepcion de nosotros mismos, tanto como podamos, ayudados por la
cooperacion voluntaria de otros que posean la misma dignidad”. Anarquia, Estado y utopia, F. C.
E., México, 1988, p. 319. “El Estado intervencionista, al que conduce la teoria de Rawls —escribe
G. Lafrance— aparece a Nozick como una nueva amenaza para los derechos individuales y para la
libertad. En nombre de una moral guiada por el principio del respeto incondicionado de la libertad
individual, Nozick rechaza como inmoral cualquier forma de accion, de poder o de intervencion
estatal, que pone trabas a la libertad individual y que llega a ser el equivalente de una violacion
del derecho mas esencial del individuo”. Op. cit., p. 184.

Habria que aclarar si estas dos capacidades morales, “condicién necesaria y suficiente para ser
considerado miembro pleno e igual de la sociedad en cuestiones de justicia politica”, se transfor-

276



EL MODELO KANTIANO

74

75

76

man también en la conditio sine qua non para poder gozar plenamente de los beneficios sociales.
“Son considerados iguales —aclara el autor— quienes pueden tomar parte en la cooperacion social a
lo largo de toda una vida, y estan dispuestos a seguir los términos de cooperacion apropiadamente
equitativos”. J. Rawls, Sobre las libertades, ed. cit., p. 4.

En ningun momento Habermas oculta la inspiracion kantiana de la ética comunicativa. A su jui-
cio todas las éticas cognitivas parten de aquella intuicion que Kant expresdé como imperativo
categoérico, y que consiste en la necesidad de tener en cuenta el caracter universal o impersonal
de los preceptos morales: “el principio moral es formulado de manera tal que excluya, como no
validas, aquellas normas morales que no podrian encontrar el consentimiento calificado de todos
los posibles interesados. El principio-puente que hace posible el consenso debe por lo tanto ase-
gurar que sean aceptadas como validas s6lo aquellas normas que expresan una voluntad universal:
ellas deben tener, segtin la reiterada formulacion de Kant, todas las cualidades requeridas para ser
‘ley universal’. Se puede entender el imperativo categérico como un principio que requiere que
las formas de accion y las maximas, al igual que los intereses por ellas considerados [...] puedan
ser universalizados. Kant quiere eliminar, declarandolas no validas, todas aquellas normas que
‘contradicen’ esta exigencia”. J. Habermas, Etica del discorso, Laterza, Bari, 1989, pp. 71-72.
Habermas opina que el imperativo kantiano debe ser reformulado en los términos de un impera-
tivo dialogico: para establecer y determinar cuales maximas son compatibles con una legislacion
universal, es necesario recurrir a la comunicacion ideal, es decir es necesario que el sujeto salga
del estrecho circulo de su singularidad, para verificar en conexion con los demas el valor moral y
la posible universalizacion de sus criterios personales de conducta. La voluntad racional-universal
solo puede pensarse desde la perspectiva de una racionalidad comunicativa y de una voluntad
general de comunicacion: “las normas validas deben merecer el reconocimiento por parte de to-
dos los interesados. Es imparcial s6lo aquella posicion partiendo de la cual son susceptibles de
universalizacion aquellas normas que, incorporando visiblemente un interés comun a todas las
personas involucradas, pueden contar con el consenso universal”. Por consiguiente, el imperativo
categorico quedaria reformulado asi: “en lugar de prescribir a todos los demas como maxima
valida aquella que yo quiero que sea ley universal, yo tengo que proponer a todos los demas la
maxima con el fin de verificar discursivamente su pretension de universalidad. El peso se traslada
de aquello que cada individuo puede querer sin contradiccion como ley universal, a aquello que
queremos de comutin acuerdo reconocer como norma universal”. /bid., p. 76.

G. Calogero, Filosofia del didalogo, Edizioni Comunita, Milano, 1969, p. 39.

“O tienes frente a ti a los demds o no los tienes: o vives una experiencia de reconstruccion de
la conciencia del otro en tu conciencia, o no la vives. O eres mera egoidad, o eres un yo que
comprende una egoidad ajena. Cualquier cosa puede pasarte; de todas formas, no podras evitar
estar en una u otra de estas dos situaciones”. /bid., p. 43. “Lo que significa, en otros términos,
que la eleccion entre egoismo y altruismo no es contingente, sino omnipresente. Ni tenemos que
preguntarnos, aqui, por cual motivo deberia escoger uno u otro de los dos términos. Aqui no se
trata de justificar el imperativo categorico de la decision altruista; es suficiente reconocer que la
alternativa es categorica, es decir que no podemos no estar en ella...”. El autor aclara también
que se trata de una eleccion que nadie puede tomar por nosotros mismos, puesto que “depende
solo de nosotros para su instauracion. Nadie mas puede inducirnos a acoger el altruismo [...]. Las
palabras de otros podran ayudarnos, pero no determinarnos en esta eleccion, asi como cualquier
‘justificacion’ que se intente del imperativo ético puede a lo sumo poner a la luz su conveniencia
practica, pero no podrd dar razoén de su obligatoriedad absoluta. Por esto el mandamiento de
comprender a los demds no vale nada para nosotros, si nosotros de antemano no queremos com-
prenderlo”. Ibid., p. 46.

277



ANGELO PAPACCHINI

77

78

79

80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

1bid., pp. 42-43.

1bid., p. 44. El ‘principio del didlogo’ aparece como mads obligante y originario que el ‘principio
del logos’. El primero nos indica como debemos dialogar; el segundo nos obliga en cambio a
asumir una actitud dialdgica. Esta prioridad del principio del didlogo implicaria también, para
Calogero, un primado de la ética sobre la logica: “la regla de no contradecir es una especificacion
del imperativo ético, y no el imperativo ético una consecuencia del principio de no contradiccion.
No es la l6gica la que engendra la moral, sino la moral la que engendra la logica”.

1bid., p. 85.

1bid., p. 86.

1bid., p. 85.

“Ninguna democracia, ninguna civilizacion, ninguna moralidad podrian existir sin nuestra volun-
tad de tomar en cuenta a los demas”. /bid., p. 331. Calogero formula asi el imperativo categdrico
de la democracia: “actua siempre tratando de favorecer las condiciones de la vida comtin, gracias
a las cuales el mayor numero de individuos pueda ver satisfechas la mayor parte de sus preferen-
cias, presentes y posibles”. /bid., p. 322.

1bid., p. 100.

1bid., p. 101.

Calogero cuestiona con especial énfasis la contraposicion que establece Croce entre libertad y
justiciad, y la reduccion de la segunda a un mero concepto empirico o pseudoconcepto. En con-
traste, Calogero insiste en el enlace substancial entre estos valores y sostiene que “la libertad, la
igualdad y la justicia expresan exactamente un mismo ideal: el ideal de la libre, igual y equilibrada
comunicacion humana, traducido en las reglas del derecho”. /bid., p. 350.

1bid., p. 102.

1bid., p. 99.

1bid., pp. 85-86.

1bid., p. 88.

Ibid., p. 334.

1bid., p. 51.

“Para el realismo vulgar, antes existen las cosas, existentes de por si e iguales para todos, y des-
pués surgen los aleteos independientes de las conciencias individuales [...]. Pero es suficiente po-
nerle un poco de atencion al asunto para darse cuenta de que, en realidad, lo ‘primero’ que existe
son nuestros mundos individuales y que después, dia a dia, momento tras momento, se construye
nuestra ‘realidad comtn’, es decir la seleccion de aquello que con base en nuestra experiencia
constatamos como coincidente, por lo menos hasta cierto punto, con el contenido reconstruido
de la experiencia de los demas. ;Qué otra cosa es en efecto aquello que denominamos ‘real’ y
existente’ sino lo que advertimos como una percepciéon comun, a nosotros y a los demas? Esta
advertencia presupone la interpretacion de las demds conciencias, es decir el didlogo, si bien éste
se desarrolla en larga medida sin la necesidad de palabras, puesto que nuestras mismas actitudes
vitales constituyen sus instrumentos significativos”. /bid., p. 87.

278



Carituro 10

EL HISTORICISMO

Los autores considerados en sentido amplio como historicistas han con-
centrado su trabajo, al igual que los utilitaristas, en la critica del modelo
iusnaturalista, mas que en la elaboracion explicita de un modelo de funda-
mentacion distinto. Ademas, su actitud hacia los derechos humanos resulta
a menudo ambigua, puesto que la critica a la idea de unos derechos natura-
les, inscritos en la naturaleza humana y garantizados por la ley natural pare-
ce extenderse a veces al cuestionamiento de los derechos humanos sin mas.
Sin embargo, a pesar de estas ambigiiedades y de estos vacios, es posible
y viable una fundamentacion historicista de los derechos humanos, que in-
tentaremos esbozar con base en una reconstruccion de las teorias de Hegel,
Marx y de algunos autores contemporaneos como Bobbio y Perelman.

LA CRITICA HEGELIANA DEL PARADIGMA IUSNATURALISTA

En el debate secular entre physis y nomos, Hegel se ubica por supuesto
del lado de quienes reivindican la cultura y los derechos como una pro-
duccién y creacion humana, denuncia el caracter ambiguo y arbitrario de
la referencia a la naturaleza y muestra la dificultad o imposibilidad de fun-
damentar los derechos humanos desde una supuesta naturaleza humana in-
mutable o desde la ficcion de un orden natural inmediato. Sin embargo,
tiene razéon Bobbio cuando sostiene que la filosofia hegeliana constituye la
“disolucion” y a la vez el “cumplimiento” del iusnaturalismo, puesto que
ella cuestiona varios postulados iusnaturalistas acerca de la naturaleza del
hombre, el origen de la sociedad y la funcién del Estado, pero se apropia



ANGELO PAPACCHINI

también de algunos elementos de esta tradicion de pensamiento, de manera
que puede ser considerada como “el ultimo y més perfecto sistema de de-
recho natural™'.

A lo largo de todas sus obras Hegel reitera sus criticas a las nociones de
naturaleza humana y estado de naturaleza. Cuestiona con especial vigor el
recurso a la “ficcion” de un estado originario de la humanidad para derivar y
deducir los “verdaderos” y “auténticos” derechos del ser humano. De acuer-
do con algunos autores iusnaturalistas, la representacion de la condicion
natural inmediata del ser humano deberia facilitarnos la comprension de las
intenciones y fines de la naturaleza, haciéndonos accesible el texto origina-
rio impreso por ella en nuestro corazén, mas alla de las contaminaciones,
interpolaciones, alteraciones o falsificaciones que a lo largo de la historia
han venido oscureciendo o modificando su sentido. Para Hegel, en cambio,
no tiene sentido apelar a tal revelacion originaria e inmediata de la natura-
leza, en la que podriamos encontrar a lo sumo indicaciones validas para los
fines que el hombre comparte con los demas seres vivientes, pero de ningu-
na manera una orientacion para el desarrollo de su tarea especifica. Ante la
naturaleza, el hombre se encuentra mas bien con un libro en blanco, cuyas
hojas se van llenando en la medida en que ¢l mismo empieza a determinar
con sus actividades y hazafias lo relativo a su tarea esencial y a su destina-
cion especifica. De aqui la reconstruccion hegeliana del mito del Génesis:
la condicion originaria de inocencia constituye un estado de animalidad, del
que el hombre tiene que salir gracias al desarrollo de sus cualidades intelec-
tivas, de su saber tedrico y practico. Al comer del arbol de la ciencia, el ser
humano se hace culpable de violar el orden natural en el que se encontraba
inscrito; pero habria incurrido en una culpa infinitamente mas grave si se
hubiese quedado para siempre en el interior de este seno maternal de la
naturaleza, renunciando a la accidn, al saber y a la historia, que de hecho
empieza gracias a este acto de rebeldia y de insubordinacion. Hegel afirma
que el mito de la caida constituye una representacion no conceptual pero
profunda (siempre y cuando se descifre de manera apropiada su sentido)
acerca de la génesis de la cultura y la historia del espiritu, “el eterno mito
del hombre por medio del cual ¢l llega a ser hombre™.

Hariamos mal en apelar a esta condicion de animalidad para buscar la
fuente de derechos y obligaciones. La naturaleza no conoce ni normas, ni le-
yes; y el animal es de verdad inocente, en el sentido de que no es ni bueno ni
malo. Ya en la segunda mitad del siglo XVIII las “ficciones” tusnaturalistas
de estado de naturaleza, naturaleza humana y ley natural habian sido obje-
to de criticas mordaces. Sin embargo, a diferencia de autores como Hume
o Bentham, quienes centran su trabajo critico en la denuncia del caracter

280



EL HISTORICISMO

ficticio de estas nociones y en la dificultad de demostrar historicamente la
existencia de un estado natural o de un pacto originario, Hegel lleva a cabo
un ataque demoledor mas radical, puesto que cuestiona tanto la posibilidad
de derivar o deducir derechos y obligaciones desde una condicidon inmediata
meramente animal, como la transformacioén de esta condicion originaria,
real o ficticia, en un paradigma normativo para la praxis y la cultura. La na-
turaleza “inocente” resulta mas propicia al enfrentamiento que a la armonia
y a la concordia. De todas formas, aun si tuviesen la razén quienes dibujan
la condicion originaria como un estado de sosiego, tranquilidad y seguridad,
el ser humano deberia abandonar este estado de inmediatez, inadecuado a
su destinacion como ser racional y libre. En el paraiso originario el hombre
no es como deberia ser; en esta inadecuacion residen precisamente el mal y
la culpa, superados gracias a ese acto primordial de libertad, a la feliz culpa
que inaugura la independencia frente a la naturaleza y el inicio de la cultura.

La consecuencia inmediata es que el hombre no “nace” libre, no sale de
las manos de la naturaleza ni llega al mundo cargando derechos y libertades.
Al contrario, tiene que construir y ganarse sus derechos y su libertad, por
medio de un proceso que tiene que transformar la naturaleza inmediata, con
sus instintos y pulsiones, en un ser racional y social, inserto en el orden ra-
cional de la “segunda naturaleza”, en el que tiene sentido hablar de derechos
y de obligaciones. La naturaleza no conoce ni derechos ni deberes, que son
el resultado de una lucha por el reconocimiento, del proceso cultural y de la
consolidacién progresiva de las instituciones. En el estado natural de inme-
diatez solo existen agresividad, arbitrariedad y violencia, y la “ley natural”
se confunde en realidad con el imperio de la fuerza. Por consiguiente, no
tiene sentido apelar a estas ficciones de ley natural, estado de naturaleza o
naturaleza humana originaria para sustentar el valor de la libertad y de los
derechos basicos®. Puesto que el hombre no es “libre por naturaleza™, la
adquisicion de derechos y libertades depende del desarrollo de la “segunda
naturaleza”, es decir de la capacidad del ser humano de dominar por medio
del trabajo y de la cultura la violencia y el caos de la naturaleza inmediata.
“La libertad como idealidad de lo inmediato y natural —escribe Hegel en la
Filosofia de la historia— no es inmediata ni natural, sino que necesita ser
adquirida y ganada mediante una disciplina infinita del saber y del querer.
Por lo cual, el estado de naturaleza es mas bien el estado de la injusticia, de
la violencia, del impulso natural desatado, de los hechos y los sentimientos
inhumanos”. Seria absurdo, por lo tanto, buscar en esta condicion los signos
de la auténtica naturaleza del ser humano. Al contrario, el hombre debe salir
de este estado de animalidad para construir su propia historia y para realizar
asi todas sus capacidades. La naturaleza humana no es sino este impulso

281



ANGELO PAPACCHINI

constante a crear y modificar sus relaciones con la naturaleza exterior y a
establecer relaciones sociales siempre mas estables. No existen por lo tanto
derechos naturales originarios: el hombre adquiere sus derechos y sus liber-
tades a través del esfuerzo, el trabajo y las luchas que marcan el desarrollo
historico y cultural de la humanidad.

Hegel cuestiona también la idea de que existe una “naturaleza humana”
dada de una vez por todas; y denuncia con particular énfasis la tendencia
a proyectar en esta idea normativa de naturaleza humana contenidos empi-
ricos y accidentales de la historia, transformados de manera subrepticia en
atributos eternos y absolutos del hombre sin mas. Este juego de prestidigi-
tacion se hace particularmente evidente en los intentos de los fisidcratas de
derivar del orden sagrado de la naturaleza formas histéricamente determi-
nadas de propiedad, con la consiguiente transformacion de todo atentado
contra la propiedad en un crimen de lesa majestad y en un pecado contra la
divinidad. Mas encubierta, pero a juicio del autor sustancialmente similar,
resulta la estrategia utilizada por el formalismo juridico, la otra vertiente del
iusnaturalismo moderno. Al igual que los fisidcratas o de manera analoga,
Kant proyecta una determinacion fenoménica y empirica en una estructura
a priori, universal y necesaria, para después derivarla y deducirla de ésta;
con el resultado de que una institucion histéricamente determinada adquiere
de pronto un valor a-historico y absoluto. A juicio de Hegel, estos artificios
se hacen particularmente patentes en el caso de la justificacion kantiana de
la propiedad privada. Al analizar el segundo ejemplo al que recurre Kant
en la Fundamentacion de la Metafisica de las costumbres para ilustrar la
primera formula del imperativo categorico, relativo a la obligacion de res-
tituir un deposito, Hegel comenta que este deber no puede ser deducido
simplemente desde el principio de la universalizacion sin contradiccion de
una maxima particular. En efecto, el incumplimiento de una promesa viola
o contradice un derecho existente, el de la propiedad privada. Sin embargo,”
“;qué contradiccion existiria en caso de que no existiese depodsito alguno?”’.
Kant presupone y da por sentada la validez de la propiedad privada, elu-
diendo la cuestion fundamental relativa a la necesidad de que la propiedad
tenga que existir. Ademas, la otra cara de este formalismo tautolégico es
precisamente la transformacion subrepticia de un contenido empirico muy
concreto en algo a priori, cuya negacion es asimilada inmediatamente con
una contradiccidn “auto-destructiva”. “Por medio de la mezcla de la forma
absoluta con la materia condicionada —leemos en el ensayo de Jena dedica-
do a criticar las diferentes tradiciones de derecho natural— la absolutez de
la forma queda interpolada de manera inadvertida en el contenido contin-
gente y condicionado; y en esta inversion y juego de prestidigitacion esta

282



EL HISTORICISMO

el nucleo de esta legislacion practica de la razon pura. En la proposicion ‘la
propiedad es la propiedad’, en lugar de su verdadero sentido, es decir que la
identidad que esta frase expresa en su forma es absoluta, queda interpolado
el sentido de que ‘la materia de esta proposicion, es decir la propiedad, es
absoluta; y asi, de golpe, cada determinacion puede ser elevada a deber”.
En este aspecto el sistema kantiano comparte con el iusnaturalismo clasico
la tendencia a absolutizar y eternizar contenidos e instituciones historica-
mente determinados, transformando de manera ilegitima “lo condicionado
e irreal en algo incondicionado y absoluto™. Hegel percibe muy bien el uso
ideolégico de nociones como ley natural y naturaleza humana, utilizadas
a menudo para transformar determinaciones contingentes en atributos del
hombre sin mas.

Por lo tanto, derechos y obligaciones no pueden ser deducidos de manera
abstracta partiendo de la ley natural, del orden eterno de la naturaleza o del
mero analisis de una naturaleza humana concebida como algo dado de una
vez por todas. Al comentar a Hegel, M. Riedel escribe que “los contenidos
del derecho de una determinada fase del desarrollo de las instituciones —por
ejemplo del derecho romano o del derecho feudal medieval- son produc-
tos de una formacion histéricamente accidental. Aunque no tengan que ser
meramente descritos o explicados historicamente, sino que también deben
ser objeto de juicio [...] la Filosofia del derecho niega toda posibilidad de
deducirlos a partir del principio del derecho natural. Puesto que liberta-
des y derechos son el resultado de un proceso de lucha y experimentacion,
gracias al cual el ser humano va construyendo su naturaleza y su libertad,
resulta inapropiado pretender deducirlos desde un principio a priori o desde
una naturaleza humana originaria. En este horizonte historicista la pregunta
por el fundamento conserva sin duda su importancia, pero su sentido expe-
rimenta una modificacion sustancial. Ante la imposibilidad de apelar a un
orden eterno, supra-historico y absoluto, las reivindicaciones de derechos se
legitiman a partir de su articulacion con el horizonte cultural de una época
(Zeitgeist) y con el ethos propio de naciones y pueblos (Volksgeist), en los
que se materializan y especifican las aspiraciones y demandas del ser hu-
mano en general: la racionalidad, pertinencia y razén de ser de un derecho
quedaran justificadas una vez que logremos demostrar su conexion con la
toma de conciencia generalizada y la consolidacion de valores humanos
universalmente reconocidos, al igual que su insercion orgéanica en el univer-
so cultural mas especifico de un pueblo o de una época’.

283



ANGELO PAPACCHINI

LA NEGACION-CONSERVACION DE LA TEORIA IUSNATURALISTA
EN EL SISTEMA HEGELIANO

La critica del paradigma iusnaturalista y la idea de que el derecho es
producto de la historia no significa de ninguna manera que Hegel sim-
patice o se identifique con los exponentes de la escuela historica del de-
recho. Si bien el autor comparte con Hugo o Savigny la denuncia de las
abstracciones iusnaturalistas, no esta dispuesto a seguirlos cuando apelan
a la historia para legitimar la totalidad de lo existente, cuando justifican
cualquier costumbre o institucion por el simple hecho de que existen. Para
Hegel la mera existencia no constituye un argumento suficiente para sus-
tentar la razon de ser, la pertinencia y la justicia de normas y leyes; ni se
puede agotar la justificacion de una institucion en la mera reconstruccion
del proceso por medio del cual ésta se ha venido formando, consolidando
y modificando a lo largo de la historia. Un estudio historico aportara sin
duda elementos valiosos para comprender la funcién y ubicacién de una
norma o institucion en un contexto historico-cultural determinado, pero
dejara sin resolver la cuestion relativa a su legitimidad y justicia. Es muy
posible que entendamos perfectamente las circunstancias y el contexto en
el que se enmarca una determinacion juridica, y que tengamos que recono-
cer, al mismo tiempo, el cardcter injusto e irracional de la misma. Existen
determinaciones juridicas perfectamente explicables mediante argumentos
histéricos —la patria potestas, los derechos del acreedor en caso de una
deuda no pagada y la esclavitud, para tomar ejemplos del derecho roma-
no—, que sin embargo no resisten el andlisis de la razon, puesto que son
contrarias a nuestros ideales de libertad. El defecto central de la escuela
historica estaria precisamente en la reduccion del problema del fundamen-
to a la investigacion empirica acerca del origen y desarrollo historico de
normas o instituciones: al confundir “el surgimiento exterior con la génesis
desde el concepto”, “la verdadera justificacion” con la reconstruccion de
“las circunstancias, consecuencias y presupuestos”, esta forma de histori-
cismo acaba por poner “lo relativo en lugar de lo absoluto, y la apariencia
exterior en lugar de la naturaleza de la cosa™. Esto conduce a considerar
los usos mas irracionales e injustos como la manifestacion sagrada del es-
piritu del pueblo o del espiritu del tiempo. De acuerdo con la perspectiva
hegeliana no todo lo que existe, por el simple hecho de existir, tiene una
razén de ser y una justificacion. Por lo tanto, en contra de la tendencia a
confundir la reconstruccion del proceso de formacion de una institucion
con su justificacion racional, o en palabras de Hegel “el desarrollo segun
razones historicas con el desarrollo segtn el concepto”, el autor considera

284



EL HISTORICISMO

imprescindible una perspectiva racional capaz de discriminar lo accidental
de lo necesario, lo que meramente existe de aquello que tiene una razon de
ser y una justificacion racional. En esta misma direccion, Hegel cuestiona
duramente la actitud de quienes se apegan de manera tozuda a sus antiguos
derechos, que la mayoria de las veces no son otra cosa que privilegios: el
hecho de que existen, de que es posible reconstruir su genealogia y que po-
damos demostrar con documentos su autenticidad, no significa de ninguna
manera que estos antiguos derechos histéricos “tengan derecho” a conser-
varse. En caso de que la justificacion de los mismos se basara exclusiva-
mente en razones historicas, su razon de ser podria quedar en entredicho en
una situacion y en un contexto distintos’.

La polémica contra la escuela historica del derecho pone de manifiesto
el malentendido de quienes le atribuyen a Hegel la identificacion sin més
entre racionalidad y existencia, que constituiria el resultado inevitable de su
critica del deber ser y de los principios del derecho natural. Pero la polémi-
ca interesa sobre todo porque esta oposicion al empirismo y al relativismo
muestra que el autor no ha desechado del todo los principios iusnatura-
listas, ni ha renunciado a esas exigencias de justicia y a la busqueda de
algo absoluto y solido tan caracteristicas del iusnaturalismo clasico. Tiene
un innegable sabor iusnaturalista la aspiracion hegeliana, alimentada por
la polémica contra el empirismo de la escuela del derecho, de “reconocer
en la apariencia de lo temporal y pasajero la sustancia que es inmanente y
lo eterno que es presente”'’; y la idea misma de una naturaleza humana o
“segunda naturaleza” como criterio para evaluar el curso de la historia o los
logros de una cultura determinada revela ciertas asonancias y parentescos
con la tradicion del derecho natural.

Hegel no renuncia del todo a la idea de naturaleza humana, siempre y
cuando se la conciba como un conjunto de potencialidades en constante
evolucion y desarrollo. Si es inapropiado hablar de una naturaleza humana
dada de una vez por todas, como una idea platdnica que se conserva inmuta-
ble por encima de los acontecimientos, resulta en cambio perfectamente le-
gitimo hablar de posibilidades y disposiciones fundamentales, que definen
el sentido y el telos de la experiencia humana: la sociabilidad, la libertad y
la racionalidad, que configuran los rasgos esenciales del ser humano, de su
“segunda naturaleza”. Es indudable también que el autor concibe esta natu-
raleza en sentido dinamico y como un producto, mas que como una realidad
inmediata, de manera que bien podemos sostener que en cierta medida el ser
humano va construyendo su propia naturaleza. Sin embargo, es igualmente
cierto el hecho de que para Hegel esta obra de realizacion progresiva no
procede al azar y que, al contrario, estd guiada por unas determinaciones

285



ANGELO PAPACCHINI

esenciales. Eso es lo que permite descubrir, mas alla de la aparentemente
inagotable variedad de experiencias humanas y de formas de cultura, rasgos
humanos universales. En este sentido la “segunda naturaleza” viene a ser
un esquema de posibilidades que predetermina y orienta la accion humana
y la historia. Tiene razon Riedel cuando observa que en este caso “no se
trata de la déeutera physis de Aristoteles, es decir las costumbres que se han
consolidado casi naturalmente sobre la base de la ley (romos) y del habito
(ethos), sino de una naturaleza que ha sido creada y puesta en obra por el
hombre mismo, y que por lo tanto se encuentra mas cerca del Leviatdn
de Hobbes que de la Etica Nicomaguea o de la Politica de Aristoteles™!.
De hecho la reflexion hegeliana se ubica en la tradicion del iusnaturalismo
moderno inaugurada por Hobbes, quien rompe con la concepcion finalista
de la Naturaleza y trata de reconstruir un orden humano independiente del
“orden natural”, partiendo de las necesidades y pulsiones presentes en la
naturaleza empirica del ser humano. La idea de una naturaleza como orden
prescriptivo es reemplazada por la idea de una naturaleza como conjunto de
fenémenos sometidos a leyes, un dato de hecho a partir del cual el hombre,
por medio de su propia racionalidad, tiene que construir un orden distinto
al de la naturaleza externa. Sin embargo, a diferencia de Hobbes, Hegel no
pone como fundamento de la eticidad y del Estado el albedrio inmediato
sino una ‘“voluntad en si racional y universal”, en la linea de Rousseau y
Kant. Si bien la “segunda naturaleza” es un producto de la libertad y de la
praxis humana, no se trata de una construccion casual o accidental, puesto
que determinados rasgos o determinaciones de la cultura representan atri-
butos sustanciales, inseparables de un ser “por naturaleza social y libre.
Pareceria restaurarse asi en el nivel de la segunda naturaleza aquella di-
mension normativa que los fisiocratas relacionaban con la voluntad divina
o que autores como Kant deducian como una exigencia universal y absoluta
de la razén. Sin embargo, al apropiarse, en contra de los exponentes de la
escuela historica del derecho, de las exigencias de universalidad y raciona-
lidad tan propias de la tradicion iusnaturalista, Hegel se preocupa también
por recalcar el caracter histéricamente determinado y situado de las forma-
ciones de la razén, de la libertad y del derecho, al igual que la concrecion
historica del horizonte en el que se ubica el filésofo para evaluar la realidad
juridica y politica en la que se encuentra inscrito. Por cierto, el autor sigue
hablando de una racionalidad en y para si y no renuncia del todo a la posibi-
lidad de saciar su sed de saber en la fuente de una racionalidad absoluta. Sin
embargo, es la razon historicamente situada del filosofo la que sirve de crite-
rio e instancia para reconocer y evaluar, en tltimas, los progresos de la “Ra-
zon objetiva”. De hecho, su trabajo hermenéutico acerca de la racionalidad

286



EL HISTORICISMO

de lo real se basa en los datos concretos de la experiencia historica, en el
examen de los éxitos o fracasos de teorias politicas o de cambios institu-
cionales, en la evaluacion desapasionada de las reivindicaciones de grupos
y pueblos, al igual que de los argumentos y razones que sustentan estas
demandas. Por esto mismo, lo que Hegel presenta como “derecho filoso-
fico” no coincide con ningun sistema concreto de derecho positivo o de
organizacion estatal; pero tampoco resulta demasiado lejano de los modelos
concretos a partir de los cuales el filosofo ha tratado de reconstruir lo que ¢l
consideraba racional, razonable y viable para su sociedad y para su tiempo.
La comprension por parte del filosofo de la “segunda naturaleza” depende
de este despliegue objetivo y del desarrollo alcanzado por el espiritu, en el
que el proceso de realizacion y comprension aparecen como dos aspectos
dialécticamente interdependientes. Por esta razon la nocion de “naturaleza
¢ética” y la organizacion sistematica de derechos y libertades varia de una
época a otra: si en Grecia resultaba legitimo y “racional” reducir la eticidad
a las relaciones entre familia y Estado, en la edad moderna resulta impres-
cindible interponer entre ellos el elemento de la sociedad civil, junto con
la dimension de la subjetividad que encuentra el espacio apropiado para
su despliegue en la propiedad privada y en la moralidad. Es la dinamica
misma de la historia la que determina en cada época la organizacion sis-
tematica de los derechos, la legitimidad de nuevas demandas de libertad,
la reorganizacion de los derechos ya consolidados frente a la asimilacion
de los nuevos. Puesto que toda filosofia es hija de su tiempo, la tarea del
filésofo es la de comprender en su racionalidad mas profunda este Zeitgeist,
precisando y organizando de manera sistematica las reivindicaciones que
se han consolidado de manera definitiva en la conciencia de los hombres y
tratando de diferenciar, mediante una evaluacion de los acontecimientos y
de la ensefianza recibida por los éxitos y fracasos de la historia mas recien-
te, las aspiraciones legitimas de las pretensiones infundadas, arbitrarias o
extemporaneas.

Hegel insiste en el cardcter historicamente determinado del derecho po-
sitivo que, en cuanto tal, en cuanto derecho “puesto” y vigente en un Estado,
resulta inevitablemente impregnado y marcado por el nivel de libertad, la
cultura especifica y las posibilidades de un pueblo y de una época. Sin em-
bargo, a diferencia del historicismo empirista, que descuida del todo “el de-
sarrollo del concepto” y que desemboca en la justificacion de la totalidad de
lo real, Hegel propone un modelo distinto, capaz de integrar la perspectiva
histérica con la asuncidn de criterios y valores universales de racionalidad,
que permitan descubrir y denunciar los elementos irracionales, absurdos o
anacronicos de una realidad determinada y de una cultura. Entre la apelacion

287



ANGELO PAPACCHINI

sin mas al derecho positivo y la apelacion abstracta a una ley natural ahisto-
rica, Hegel invita a asumir, como una opcion alterna, la perspectiva de una
racionalidad histéricamente situada, que deberia hacer posibles los criterios
para evaluar lo existente y discriminar las instituciones que se ajustan al
concepto de aquellas que carecen de sustento racional. A esto apunta su
propuesta de un “derecho racional” o “derecho filosofico”, gracias al cual
el filésofo dispone de una herramienta apropiada para acercarse de manera
critica a los sistemas de derechos, costumbres ¢ instituciones, examinando-
los y juzgéndolos con base en su acuerdo o discrepancia con la “naturaleza
del espiritu” en general y con los niveles concretos de su desarrollo y reali-
zacion. Este camino alterno, que nos permitiria evitar tanto el descuido de la
historia en nombre de una razon eterna, como la disolucion de todo valor en
la empiria, constituye para Hegel una alternativa valida tanto con respecto
al enfoque iusnaturalista, como con respecto a esa forma inapropiada de
historicismo que acaba por santificar cualquier producto de la historia.

LA JUSTIFICACION DE LOS DERECHOS HUMANOS COMO UNA MANIFESTACION
DE LIBERTAD Y COMO UN PRODUCTO DE LA MODERNIDAD

A pesar de la critica de los postulados iusnaturalistas, tiene sentido seguir
hablando de naturaleza humana y por lo tanto de unos derechos originarios
inalienables, ligados con los rasgos propios y peculiares del ser humano,
con su segunda naturaleza. El rasgo que define la esencia humana es la
libertad, un atributo esencial y no accidental, cuya ausencia pone en entre-
dicho la posibilidad de que un individuo pueda ser reconocido y valorado
como un ser humano. A juicio de Hegel la libertad constituye la auténtica
naturaleza del espiritu, y es tan esencial a la segunda naturaleza como lo es
la gravedad para los cuerpos'?. Imaginar una voluntad humana sin libertad
resultaria tan absurdo e inconcebible como imaginar un cuerpo no pesado.

Junto con el reconocimiento del valor de la libertad, Hegel analiza de
manera critica las maneras incompletas y deficientes de concebirla. Se trata
de concepciones que subrayan de manera unilateral un aspecto limitado de
la accion libre y que, al transformarlo en la caracteristica unica y absoluta
de la libertad, acaban por deformar y desfigurar este concepto fundamental,
sobre el que se sustentan tanto la teoria del derecho en sentido amplio (que
en el sistema hegeliano incluye también politica, economia y ética), como la
reconstruccion de la historia como despliegue progresivo de la libertad. En-
tre esta visiones unilaterales y deficientes cabe mencionar la identificacion
de la libertad con la mera satisfaccion de las pulsiones inmediatas y con la
ausencia de trabas para los instintos, su reduccion a mero albedrio o la ten-

288



EL HISTORICISMO

dencia a creer que la libertad resulta radicalmente incompatible con el com-
promiso con personas, instituciones y metas especificas. En contra de estos
“prejuicios”, el autor insiste en la necesidad de dominar los instintos natu-
rales inmediatos, como una condicidn indispensable para cualquier produc-
cion cultural y por lo tanto para cualquier expresion de libertad; aclara que
la libertad no puede reducirse a la opcion vacia entre contenidos accidenta-
les, y que al contrario ella supone la opcion por algo en si y objetivamente
valioso, es decir por todo aquello que contribuye a consolidar los lazos entre
los seres humanos y a consolidar su dominio sobre la naturaleza; precisa
en fin que la libertad no es incompatible con la concentracién de nuestro
querer en objetos concretos y determinados. Lejos de estar condenados a
la busqueda al infinito de un objeto universal inalcanzable, los individuos
tienen que considerar los multiples compromisos con la sociedad —como
sujetos morales, como miembros de una comunidad familiar, como sujetos
activos de un proceso de produccion o como miembros del Estado—, como
otras tantas maneras de realizar su libertad.

Una vez asumida esta nocién amplia de libertad, que se identifica de he-
cho con todo aquello que el ser humano produce por encima de su naturale-
za inmediata o animal, se explica la concepcion de la Filosofia del derecho
como un sistema jerarquizado, cuyos momentos y articulaciones correspon-
den a otras tantas manifestaciones y objetivaciones de la libertad: la libertad
de la propiedad, la libertad como autonomia moral, la libertad del trabajo,
la libertad politica, etc.: “cada nivel del desarrollo de la idea de la libertad
—leemos en la Filosofia del derecho— posee su propio derecho, puesto que
es la existencia de la libertad en una de sus peculiares determinaciones”"’.
Gracias a este despliegue progresivo de la idea de libertad, podremos tam-
bién reconstruir facilmente la tabla de derechos, pensados como otras tantas
articulaciones de la idea general de libertad.

a. Libertad de pensamiento y autonomia moral

En diferentes contextos el autor repite la idea de que el pensar consti-
tuye la actividad mas esencial y peculiar del ser humano, el rasgo que lo
diferencia de los demas animales y marca su destino especifico. “Es un
viejo prejuicio —leemos en las Lecciones sobre la historia de la filosofia—
creer que aquello que diferencia al hombre del animal es el pensamiento;
sin embargo, nos quedamos en ¢l. Lo mas noble respecto al animal lo po-
see el ser humano gracias al pensamiento”!*. Si el pensar “pertenece a la
naturaleza del hombre”, puesto que “s6lo el hombre piensa”, es normal
que la actividad intelectual aparezca, por lo menos en quienes no se han
embrutecido en el vicio y en la incultura, como “la necesidad mas elevada

289



ANGELO PAPACCHINI

del espiritu humano” y como la destinacion tltima del ser humano, inelu-
diblemente comprometido con la tarea de desarrollar esta capacidad que lo
eleva por encima de los demas seres vivientes. Lo que define lo especifico
de la naturaleza humana indica también el “deber ser” y el camino a seguir
para que estas potencialidades puedan desarrollarse: en la determinacion
esencial del hombre estd inscrita ya su destinacion'>. Al llegar al mun-
do, el individuo solo cuenta con los medios y capacidades para transfor-
marse en un ser racional y libre: si bien “es un ser racional y posee por
naturaleza la razon, la posee solamente como disposicion, en embrion”'®,
Para que esta potencialidad se transforme en realidad resulta indispensable
el compromiso directo de cada persona. El ser humano no es inmediata-
mente lo que debe ser y el cultivo de las capacidades intelectivas consti-
tuye una obligacion antes que un derecho, puesto que el desarrollo de la
capacidad racional condiciona en buena medida la realizacion del destino
humano y el despliegue de la cultura.

La idea de que la racionalidad representa el “deber ser” y la finalidad
ultima del ser humano pareceria contradecir otros innumerables textos en
los que Hegel le confiere este papel privilegiado a la libertad, identificada
sin mas con la raiz mas profunda y con la finalidad Gltima de la realidad
espiritual, de la cultura y de la historia. En realidad no se trata de ninguna
contradiccion, puesto que en el sistema hegeliano pensamiento y libertad
aparecen como términos que se presuponen reciprocamente y su interrela-
cion es tan estrecha que ciertos pasos sugieren una convergencia y casi que
una identificacion sin mas. La libertad presupone el pensar y el hombre es
libre en cuanto piensa: “puesto que no el animal, sino s6lo el hombre piensa,
por esto solo él posee libertad y solo por el hecho de ser pensante”!’. El pen-
sar aparece asi como el fundamento, la condicién de posibilidad y la ratio
essendi de la libertad. Es ademads igualmente cierto que el pensar presupone
a su vez la libertad: “el principio de la libertad no solamente se encuen-
tra en el pensamiento, sino que es la raiz del pensar”'®. Esta presuposicion
reciproca acaba por transformarse en una identidad mas profunda, puesto
que “en el pensamiento reside inmediatamente la libertad”", y la actividad
intelectiva constituye en si misma un acto de libertad, quizas el mas eleva-
do y sublime. Cuando ejerce libremente su capacidad mental el hombre es
libre en el sentido mas propio de la palabra, puesto que no depende de nada
extrafio y se encuentra de verdad como en su casa. De manera que resulta
en la practica indiferente identificar el zelos Gltimo y absoluto con el ejerci-
cio de la capacidad de raciocinio o con el desarrollo de la libertad: pensar
y ser libre se condicionan, presuponen y casi se identifican, constituyen en
ultimas dos manifestaciones distintas, pero entranablemente unidas, de esa

290



EL HISTORICISMO

praxis tan propia de la naturaleza humana, que eleva al hombre al rango
de la divinidad, lo substrae al fluir del tiempo y lo hace en cierta forma
inmortal. “La libertad —afirma el autor— es el pensar mismo; quien desecha
el pensar y habla de libertad, no sabe de qué esta hablando. La unidad del
pensar consigo mismo es la libertad, la voluntad libre”*.

En la medida en que libertad y pensamiento acaban casi por identificar-
se y el acto de pensar es de por si libre, la expresion “pensamiento libre”
podria sonar como una tautologia®'. Sin embargo, existen buenas razones
para seguir hablando de un “pensar libre” y de reivindicarlo como un dere-
cho o una obligacion. La capacidad racional, tanto del individuo como de
la especie, se desarrolla de manera progresiva hacia niveles siempre mas
complejos y elevados, a medida que se aleja de la inmediatez inicial y del
hundimiento obtuso en la naturaleza: cuanto mas se consolida la capacidad
de resolver de manera autdbnoma y con éxito los problemas planteados por
el entorno o por las relaciones con sus semejantes, mayor serd el grado de
libertad de la actividad intelectiva. Si bien toda actividad mental, desde la
mas simple hasta la mas compleja, constituye de por si una expresion de
libertad, seria equivocado equiparar o identificar sin mas la racionalidad
incipiente del ser humano primitivo o del muchacho que empieza a hacer un
uso autonomo de su capacidad de juicio, con el ejercicio de la racionalidad
propia del individuo maduro o del sujeto de una civilizaciéon mas refinada
y elaborada. En este ultimo caso se puede hablar, con pleno derecho, de
un pensamiento mas libre, menos dependiente de la necesidad inmediata y
menos limitado por la ignorancia o el miedo.

Si el ejercicio de la actividad racional representa la culminacion de la
libertad humana, es facil comprender que la renuncia consciente o la impo-
sibilidad de desarrollar esta capacidad, determinada por factores externos o
internos que impiden su despliegue, constituye el peligro mas serio para la
dignidad humana y la alienacion mas peligrosa de su libertad. Renunciar a
pensar por si mismo y permanecer para siempre en una condicion de mino-
ria de edad significaria renunciar a lo mas propio y valioso del ser humano,
quien puede por cierto alienar bienes externos, pero no su capacidad de
pensar por si mismo. El hecho de que la autonomia intelectual y moral sea
un bien inalienable le confiere a la libertad de conciencia y pensamiento un
lugar privilegiado en la tabla de derechos y la transforma en una de las obli-
gaciones fundamentales de cada persona: “una enajenacion de la raciona-
lidad inteligente, de la moral, de la eticidad y de la religiéon —escribe Hegel
en el paragrafo 66 de la Filosofia del derecho— ocurre en la supersticion; en
la autoridad y pleno poder concedido a otro para que decida qué actos debo
realizar, prescriba y determine qué es para mi una obligacion de conciencia,

291



ANGELO PAPACCHINI

qué es la verdad religiosa, etc. El derecho de esta no enajenabilidad es
imprescriptible...”*.

Al mismo tiempo, la concepcion y fundamentacion de la libertad de pen-
samiento indica de una vez los alcances y limites en el ejercicio de este
derecho. La apelacion a la autonomia moral puede fomentar una conducta
irresponsable, en la que una reivindicacion legitima puede transformarse en
la fuente de violencias y terror. La libertad subjetiva es algo en si sagrado,
pero una linea muy delgada la separa de la terquedad; la confianza del in-
dividuo en su propia razon y la reivindicacion de su autonomia frente a las
opiniones ajenas podria alimentar una conducta irresponsable en caso de
que se la llevara al extremo de desconocer o despreciar toda sugerencia de
los demas; en fin, la aspiracidon del individuo a liberarse de los prejuicios
podria inducirlo a desconocer toda deuda con el pasado, alimentando una
actitud de desprecio por todo legado de la cultura, junto con la ilusion de
que es necesario en cada caso empezar de la nada. Hegel no se cansa de
sefalar los peligros que encierra este brotar de la dimension subjetiva de la
libertad, al igual que la necesidad de comprender en su verdadera natura-
leza los alcances de una exigencia en si legitima y sagrada: “por elevado y
divino que sea, este derecho se transforma sin embargo en injusticia cuando
el pensamiento solo se considera como tal y solo se sabe libre en la medida
en que se aleja de lo universalmente reconocido y valido y en la medida en
que cree poder inventar algo particular”?. Resulta bien comprensible que la
toma de conciencia de la mayoria de edad y de la autonomia moral despier-
ten al inicio en el ser humano la tendencia a oponerse a todo limite o barrera
que se interponga al goce de este bien recién descubierto; se entiende que la
libertad de pensar adquiera al inicio el sentido de un enfrentamiento contra
lo establecido. Sin embargo, después del entusiasmo inicial, es necesario
comprender que esta libertad tiene un limite natural en las deficiencias y
estrechez de horizonte del individuo quien, por lo demas, en la medida en
que va ampliando su saber, advierte por si mismo la necesidad de confrontar
sus opiniones con las de quienes lo superan en saber, experiencias y cono-
cimientos; al lograr una comprension mas profunda de lo real se va liberan-
do paulatinamente del prejuicio que identifica la libertad de pensar con la
originalidad a toda costa y con el alejamiento de las creencias y visiones de
mundo de la cultura en la que se encuentra inscrito. De aqui la insistencia de
Hegel en el peligro que representa una concepcion inapropiada de libertad
de pensamiento, que transforma la opinidn limitada en la piedra de toque y
en el punto de comparacion de toda verdad moral o cientifica, y que alimen-
ta las innumerables “patologias” de la subjetividad (fanatismo moral, ironia
romantica, ética de la conviccion).

292



EL HISTORICISMO

Igual prudencia expresa Hegel en relacion con la libertad de expresion y
con la libre circulacion de las ideas. Debido a la influencia creciente de la
prensa sobre la dindmica de la actividad politica, se hace necesario regla-
mentar de manera oportuna esta actividad, para que su poder no constituya
una amenaza para el Estado o para el buen nombre de los ciudadanos. “La
libertad de la comunicacion publica” requiere normas minimas que regu-
len su ejercicio, indispensables para prevenir eventuales perjuicios para la
moral publica, el orden establecido, las instituciones y la misma dignidad
de los demés ciudadanos. Asi como habia tachado de vulgar y trivial la
identificacion de la libertad de pensamiento con la posibilidad de pensar
cualquier cosa, Hegel considera como un sintoma de incultura la reduccion
de la libertad de palabra y prensa a la posibilidad de expresar y poner a
circular de manera indiscriminada toda idea que nos pase por la cabeza. En
muchos casos “ese burbujeante impulso de decir y haber dicho su opinion”
resulta inofensivo, puesto que la evidente superficialidad de las opiniones
expresadas o “el desprecio que suscitan estas odiosas habladurias™ constitu-
yen el mejor antidoto para prevenir eventuales influencias nefastas. Pero en
determinadas circunstancias un opinar irresponsable podria transformarse
en una “incitacion al robo, al crimen o a la rebeldia”; o simplemente podria
resultar perjudicial para “el pensamiento, la opinién y la voluntad de otro”,
lesionando su honra con calumnias. En estos casos el Estado “tiene que to-
mar bajo su proteccion la verdad objetiva y los principios de la vida ética”,
reglamentando esta clase de libertad por medio de leyes y medidas policia-
les, “que en parte impiden los excesos y en parte los castigan”. Al mismo
tiempo el autor sugiere que una represion indiscriminada de la libertad de
prensa resultaria a la larga contraproducente y peligrosa, ante la eventuali-
dad de que los humores reprimidos pudiesen de pronto estallar con un im-
petu incontrolable: “en Francia —escribe en el agregado al paragrafo 317 de
la Filosofia del derecho— la libertad de palabra ha sido siempre considerada
mucho menos peligrosa que el silencio, puesto que este ultimo alimentaba
el temor de que quedaran escondidas las opiniones contra una determinada
cosa; en cambio el razonar contiene el desahogo y la satisfaccion bajo un
aspecto por medio del cual, por lo demas, la cosa puede mas facilmente
proseguir su camino”.

b. Derechos del burgués y del ciudadano

A este derecho del ser humano a pensar libremente, a guiarse por normas
de conducta asumidas libremente por su propia razon, y al derecho de pro-
yectar su libertad en una esfera exterior, hay que aiadir ademas los derechos
ligados con la esfera superior de la eticidad, en especial con el mundo de la

293



ANGELO PAPACCHINI

produccion y con la dimension del Estado. Lo peculiar de la sociedad civil,
un producto de la Modernidad, es la libertad que impera en las maneras de
definir y satisfacer las necesidades y en la opcion por una profesion o forma
de trabajo determinada. El miembro de la sociedad se siente con derecho a
participar en la riqueza general, de acuerdo con sus talentos y capacidades.
A diferencia del esclavo o del siervo de la gleba, atado irremediablemente
a la tierra, el sujeto de la sociedad burguesa puede escoger entre varias op-
ciones de vida y entre varias posibilidades de contribuir al bienestar gene-
ral. Sobre todo tiene el derecho a que se respeten sus gustos y opciones en
cuanto a las necesidades que €l considere prioritarias. Claro que Hegel no
encubre en ningiin momento el desfase entre las promesas de libertad y de
riqueza de la sociedad civil, y la realidad de carencia, de miseria material y
moral de la moderna sociedad de mercado. Al contrario, llama la atencidn
sobre la caida de una parte entera de la poblacion en una condicién infrahu-
mana, y reconoce que el Estado resulta incapaz de atender las demandas de
quienes han puesto en ¢l su confianza. En medio de su riqueza, la sociedad
civil no logra satisfacer estas demandas, por lo que pareceria quedar en en-
tredicho el mismo derecho a la vida. Para garantizar la subsistencia, habria
que confiar en los milagros de la mano superior, que a juicio de Hegel no
siempre logra sus designios y muchas veces falla de manera aparatosa en
sus calculos. De todas formas, mas alla de los desfases y de las contradic-
ciones no resueltas, para el autor es innegable el progreso en relacion con
el antiguo régimen, en el que resultaba impensable reivindicar derechos de
esta naturaleza.

A los derechos econdmicos y sociales se suman en fin los derechos del
ciudadano, los derechos ligados con la participacion politica en la tarea le-
gislativa y en las tareas de gobierno. En este terreno el autor se preocupa
antes que todo por subrayar los limites de este derecho, que a pesar de re-
presentar una de las expresiones legitimas del hombre de la Modernidad,
se enfrenta con un derecho igualmente legitimo: el derecho a legislar y a
gobernar de quienes poseen las capacidades para hacerlo, el derecho de las
personas que saben. De aqui las reservas de Hegel hacia la democracia, que
critica con argumentos cercanos a los ya utilizados por Platon.

c. La propiedad privada

Vale la pena detenerse en la justificacion por parte de Hegel de uno de
los derechos humanos més controvertidos y debatidos: el derecho a la pro-
piedad privada. En el sistema hegeliano este derecho se sustenta en la con-
cepcion de la propiedad como una primera y mas inmediata manifestacion
de la libertad humana. El autor defiende ante todo el derecho de apropiacion

294



EL HISTORICISMO

absoluto del hombre sobre todas las cosas, justificado en la superioridad
ontoldgica del espiritu sobre la naturaleza: en cuanto criatura espiritual y
libre, el ser humano tiene pleno derecho de utilizar para su provecho todos
los bienes del universo®. Las deficiencias estructurales y la inferioridad de
la naturaleza externa justifican ampliamente el derecho del ser humano a
imponer y hacer valer su propia racionalidad y sus fines especificos: puesto
que la naturaleza externa no posee un valor en si, tiene que transformarse
en algo “para nosotros”, en un medio vital para satisfacer las necesidades
del ser humano y facilitar la realizacion de su destino. El intento de coartar
este deseo ancestral del hombre de manipular la naturaleza y de someterla
a su poder resultaria tan insensato y absurdo como la postulacion de una
“cosa en si”, inaccesible a la razén y a la accion humana. Al mismo tiempo,
en la medida en que la voluntad humana de apropiacion de la cosas tiene
que expresarse y objetivarse como voluntad singular, se justifica un derecho
de apropiacion privada por parte del individuo. De manera que la propie-
dad privada viene a ser la objetivacion espacial y la exteriorizacion de la
persona, que “para existir como idea tiene que darse una esfera exterior
de libertad”?¢. Gracias a la apropiacion y a la propiedad el individuo tiene
la posibilidad de proyectar su ser en una esfera de objetos y de ampliar en
cierta medida la dimension de su individualidad.

La propiedad cumple una funcion esencial como un medio para asegurar
la satisfaccion duradera de las necesidades elementales del ser humano. Es
el resultado del esfuerzo desplegado por ¢l para satisfacer de manera mas
racional y segura sus necesidades materiales, afianzar su dominio sobre la
naturaleza y racionalizar los nexos con sus semejantes. Sin embargo, a juicio
de Hegel esta institucion responderia sobre todo a un deseo originario de li-
bertad, que se expresa tanto en el impulso general del ser humano a liberarse,
por medio de la apropiacion de las cosas, de la dependencia pasiva frente a
la naturaleza, como en esa tendencia tan arraigada en el individuo de la Mo-
dernidad a ampliar la esfera de su ser por medio de objetos y bienes de uso 'y
goce exclusivos. Hegel expresa asi su inconformidad con la version empirista
del derecho natural, que pretende derivar y sustentar la necesidad absoluta de
la propiedad privada desde la estructura biologica de la naturaleza humana y
desde la necesidad imperiosa de que sus necesidades elementales puedan ser
satisfechas. También en este caso el autor cuestiona la creencia en una natu-
raleza instintiva dada de una vez por todas e inmutable, y anota que esta clase
de deduccion pasa por alto la posibilidad de que las necesidades elementales
de supervivencia puedan ser satisfechas con medios distintos de la propiedad
privada. Por lo tanto, sin desconocer del todo la funcion desempenada por
la propiedad en relacion con la satisfaccion de necesidades materiales y con

295



ANGELO PAPACCHINI

el mismo derecho a la vida, Hegel prefiere enfatizar el estrecho vinculo que
une esta institucion con una necesidad o exigencia mas profunda de libertad,
que no se agota en la libertad frente a la carencia y frente a las necesidades
materiales insatisfechas. El hombre aspira a tener propiedad porque necesita
un espacio en donde proyectar su personalidad, ejercer su libertad al amparo
de cualquier influencia externa, sentirse a gusto y gozar de seguridad. Inclu-
so si fuese posible asegurar por otros medios al ser humano la satisfaccion de
sus necesidades elementales de supervivencia, la abolicion de la propiedad
afectaria de todas formas una exigencia de libertad que se ha venido conso-
lidando a lo largo de la edad moderna.

En nombre de esta identificacion entre libertad y propiedad, Hegel con-
dena como suefio utdpico a la vez irrealizable e injusto, la negacion de la
propiedad privada y el comunismo. En el gran debate ideal entre Platon y
Aristoteles acerca de la conveniencia de la propiedad privada, Hegel toma
partido de manera decidida por el segundo, si bien integra los argumentos
de Aristoteles con su propia concepcion de la libertad y con su reconstruc-
cion de la historia moderna como despliegue progresivo de la conciencia
y de la singularidad. El autor llama también la atencién sobre los fracasos
experimentados por todos los intentos, mas o menos bien intencionados,
de establecer comunidades o hermandades fundadas en la comunidad de
bienes y propiedades. Concluye su argumentacion en favor de la propiedad
privada recordando las recomendaciones de Epicuro, quien hizo desistir a
sus discipulos del proposito de crear una sociedad en la que todos pudiesen
compartir por igual ideas y patrimonios: si un proyecto de esta naturaleza
no resulta viable ni siquiera para una comunidad de hombres sabios y des-
prendidos de los bienes materiales, animados no mas que por el deseo de
saber, con mayor razén tendra que fracasar con seres egoistas, ignorantes
e incultos. A juicio de Hegel, quien entienda de verdad lo que es la liber-
tad concreta comprendera facilmente que estos suefios comunitarios no son
mas que suefios y que su caracter aparentemente elevado y sublime esconde
de hecho una injusticia contra una aspiracion legitima y valida de todo ser
humano. Para el hombre de la Modernidad la libertad subjetiva constituye
una dimension tan esencial del espiritu como la libertad objetiva o substan-
cial. Por lo tanto, la aspiracion al goce exclusivo de algunos bienes y a una
esfera de privacidad resulta muy cercana y casi se confunde con las reivin-
dicaciones relativas a la libertad de pensamiento, a la autonomia moral y
al derecho a buscar la felicidad a su manera: en todas estas exigencias se
refleja el anhelo comun de que la subjetividad sea reconocida y respetada en
su autonomia, frente a la tendencia del poder a resolver la singularidad en la
totalidad superior del cuerpo comun.

296



EL HISTORICISMO

Una institucidon aparentemente prosaica responde entonces a una necesi-
dad mas honda de libertad. A pesar de haber perdido la aureola de sacralidad
ligada con su estatus de “derecho natural” originario®’, la propiedad priva-
da pareceria haber ganado asi un valor igualmente absoluto; su inscripcion
como un momento de la “segunda naturaleza” y su valoracién como una
manifestacion de la libertad pareceria asegurar a este derecho un estatus
casi tan elevado como los demas momentos que integran la segunda natu-
raleza: el derecho del individuo a la libertad religiosa, a la libertad de pen-
samiento, a la participacion en el Estado, etc. Pero esto no corresponde a la
intencion de Hegel, quien subraya con igual énfasis el caracter libertario de
la propiedad privada y los limites estructurales de esta primera, abstracta e
inmediata expresion de la libertad. El individuo que limitara su lucha por
la libertad a la defensa de sus derechos de propiedad descuidaria aspectos
esenciales de su destino como ser humano, como ciudadano, como hombre
de ciencia, como sujeto creador de cultura, etc. Es cierto que las relaciones
de propiedad han contribuido a consolidar y estabilizar las relaciones entre
los seres humanos: la violencia originaria de lucha por el reconocimiento
deja lugar a un reconocimiento reciproco de todos como propietarios, en el
marco de un sistema legal que les garantiza iguales derechos a todos. Sin
embargo, si el reconocimiento del otro se limitase a reconocer su estatus de
persona juridica y de propietario, el otro quedaria reducido a una singula-
ridad abstracta y pobre, a una “mascara” que esconde y oculta su persona-
lidad interior, su subjetividad moral, sus dotes peculiares humanas como
miembro de una familia, sus habilidades en el trabajo, etc.

Particularmente interesante resulta en fin el papel que juega el trabajo
en la justificacion hegeliana de la propiedad privada. Al analizar las dife-
rentes formas de apropiarse de las cosas, el autor sostiene que “la toma de
posesion por medio de la elaboracion (Formierung) es la que mas se adecua
a las exigencias de la razon”*. Por medio del trabajo, concebido como la
objetivacion en la materia de la racionalidad y de los esfuerzos humanos, el
objeto adquiere la forma y el sello de la persona que ha invertido en €l ener-
gias y habilidades. La actividad laboral instaura una relacion mucho mas
estrecha y duradera entre la persona y los bienes poseidos, 1o que contribuye
a facilitar el reconocimiento de los propietarios legitimos y sobre todo a
estabilizar las relaciones de propiedad. A diferencia de la apropiacion sen-
sible, que solo llega hasta donde alcanzan nuestras capacidades materiales
de controlar personalmente los bienes adquiridos, la apropiacion por medio
del trabajo permite el reconocimiento duradero de la posesion de los bie-
nes en los que hemos invertido energias fisicas y espirituales. Hegel aclara
ademads que la actividad laboral se ejerce sobre la naturaleza externa, pero

297



ANGELO PAPACCHINI

presupone al mismo tiempo una “formacion” dirigida hacia adentro, hacia
la naturaleza instintiva del sujeto que trabaja, que requiere ser moldeada y
educada por la razén. Asi como el trabajo hacia afuera nos confiere dere-
chos de propiedad sobre la naturaleza externa, de manera similar el trabajo
educativo ejercido sobre nuestra naturaleza inmediata es lo que nos permite
apropiarnos de verdad de nuestra existencia y de nuestro cuerpo, que llega
a ser nuestro en sentido estricto s6lo en la medida en que logramos trans-
formarlo, por medio de la disciplina y la cultura, en un medio docil para la
realizacion de nuestros objetivos y para el desarrollo de nuestras capacida-
des, tanto fisicas como intelectuales. Puesto que en su existencia inmediata,
natural y casi animal, la existencia del hombre es exterior a su naturaleza
racional y a su destinacion mas elevada, cada individuo tiene que formarse
y educarse, para transformar lo que es ajeno en algo propio y adecuado
a su libertad®.

Este énfasis en el trabajo como la forma mas racional de acceder a la
propiedad tenia un caracter progresista en un contexto como el de Alema-
nia de inicios del siglo XIX, en el que seguian dominando los latifundios
improductivos, las rentas parasitarias y formas de trabajo semi-feudales.
Relacionar el derecho a la propiedad con el trabajo materializado en ella
implicaba en cierta forma cuestionar la legitimidad de las grandes propie-
dades adquiridas por la violencia y conservadas gracias al trabajo servil y
postular la necesidad de liberar a los campesinos de la adscripcion forzosa
a las tierras de los sefiores y de reconocerles derechos de propiedad sobre la
tierra trabajada. Mediante este nexo entre propiedad y trabajo, Hegel cues-
tiona “la ‘riqueza muerta’ de la Iglesia y en general de la propiedad feudal,
no vivificada por la intervencion transformadora del hombre™*°. Ademas, en
el caso de Hegel, la valoracion tipicamente burguesa del esfuerzo y del mé-
rito personal se sustenta en una “ontologia del trabajo”, que al concebir la
naturaleza humana como el resultado de la actividad y el esfuerzo del mis-
mo hombre, parece la mas apropiada para desarrollar de manera orgédnica
la teoria lockiana, eliminando las inconsistencias presentes en la exposicion
del filésofo inglés.

En cuanto al alcance de este derecho, es decir a la posibilidad de que to-
dos accedan a €l y se transformen en propietarios, el autor considera incom-
patibles con el ethos moderno del trabajo y del mérito las trabas juridicas
que impiden el acceso a la propiedad por medio del esfuerzo y del trabajo.
Sin embargo, cuestiona al mismo tiempo la utilizacién del poder politico
para imponer desde arriba una reparticion estrictamente igualitaria de los
bienes y el acceso de todos a la propiedad. A juicio de Hegel, estos experi-
mentos ensayados a lo largo del proceso revolucionario francés desconocen

298



EL HISTORICISMO

la naturaleza de la igualdad, que los fervorosos y fanaticos partidarios de la
“sagrada égalité” extienden de manera arbitraria hasta incluir la igualdad de
bienes. Las personas se encuentran en igualdad de derechos frente a la ley
y todas pueden transformarse en propietarios. Sin embargo, la esfera de la
produccion se ubica mas alla de esta “igualdad de las personas abstractas en
cuanto tales, por fuera de la cual cae precisamente lo relativo a la posesion,
ese terreno de la desigualdad’™!. Para Hegel, la ideologia igualitaria tiene
sus raices en la incapacidad de comprender la dialéctica entre igualdad y di-
ferencia, y queda prisionera de una concepcion unilateral e “intelectualista”
esta igualdad fanatica que acaba inevitablemente en el terror “es la abstracta
identidad del entendimiento, en la que cae el pensar reflexivo y por lo tanto
la mediocridad del espiritu en general, cuando se le presenta la relacion de
la unidad con una diferencia™?. De aqui la necesidad de contraponer a esta
vision marcada por la abstraccion del entendimiento una comprension “ra-
cional”, capaz de dar razon a la vez de la igualdad y de la diferencia, y de
sus exigencias igualmente legitimas. Ademas, la extension de la exigencia
igualitaria mas alld de sus justos limites implicaria una injusticia, al tratar
de manera igual a sujetos substancialmente diferentes: “el requerimiento
a veces solicitado de una igualdad en la distribucion de la tierra o de toda
clase de riqueza existente —anota el autor— resulta un entendimiento vacio y
superficial, puesto que en esta particularidad no cae solamente la contingen-
cia exterior de la naturaleza, sino también el ambito entero de la naturaleza
espiritual en toda su infinita particularidad y diferencia”. Una reparticion
estrictamente igualitaria resultaria doblemente injusta, puesto que a la in-
justicia derivada del desconocimiento de los talentos, capacidades y aportes
de cada individuo se sumaria también la injusticia ligada con el descuido de
las diferencias en cuanto a las necesidades concretas de cada cual®.

En fin, de acuerdo con la fundamentacion “ontologica” de la propiedad
en general, lo que legitima el derecho de apropiacion sobre las cosas es la
superioridad del espiritu sobre la naturaleza, de la racionalidad conscien-
te y libre sobre esta concrecion deficiente de racionalidad constituida por
los elementos naturales, los animales y en general por todos los objetos
externos que no tienen un fin en si. Resultan por lo tanto evidentes los li-
mites entre aquello que puede ser objeto de apropiacion y aquello que, “por
naturaleza”, no puede ser transformado en propiedad de nadie: el derecho
de propiedad tiene que ejercerse sobre lo que es por esencia “exterior”, es
decir sobre las cosas, no sobre los seres humanos. De aqui la critica de la
idea kantiana de un “derecho real-personal”, al igual que la denuncia por
parte de Hegel de la ilegitimidad e inmoralidad de la esclavitud, contra-
ria a la destinacion sustancial del hombre para la autonomia y la libertad.

299



ANGELO PAPACCHINI

A pesar del Cristianismo y a pesar de las denuncias reiteradas de la injus-
ticia de una institucion que reduce el ser humano a la condicion de una
herramienta viviente, la practica de la esclavitud se ha conservado por mile-
nios, y en el momento en el que el autor redacta la Filosofia del derecho no
existen indicios de que vaya a desaparecer. Por esta razon un filésofo como
Hegel que se propone ante todo comprender lo que es y aborrece los “ser-
mones edificantes”, no se conforma con unir su voz al coro de protestas y
denuncias, y trata en cambio de explicar esta aparente inconsistencia entre
los valores que propugnan el respeto de la dignidad humana y una practica
evidentemente contraria, humillante y degradante. La posibilidad de que el
hombre sea reducido a una propiedad de otro se encuentra en su condicion
natural inmediata®: puesto que el hombre no nace libre, la libertad es algo
que debe ganarse por medio del esfuerzo, la lucha por el reconocimiento y
la lucha contra las fuerzas naturales. Sin embargo, es evidente que la con-
dicién de esclavitud resulta incompatible con la destinacion del ser humano
hacia la libertad y que la reduccion del individuo a una propiedad de otro
resulta un acto ilegitimo e injusto, puesto que transforma una persona en si
libre, que tiene un valor auténomo y una capacidad de libertad, en un mero
“ser para otro” y en una cosa. Se explica asi la insistencia de Hegel en el
derecho a disponer libremente de nuestro cuerpo y de nuestras actividades,
valorado como un bien por naturaleza “inalienable” y como un derecho
“imprescriptible™®.

d. Derechos humanos y Modernidad

Siguiendo a Hegel, hemos tratado hasta el momento de comprender y
justificar los derechos como expresiones de la naturaleza del espiritu: la
libertad. Sin embargo, no hay que olvidar que para Hegel la naturaleza hu-
mana se expresa en la historia y se enriquece a través de la obra humana y
a través de los avances en cuanto a la conciencia de la libertad. De manera
que se podria hablar de una justificacion historicista de los derechos, sus-
tentada en la toma de conciencia generalizada y en las certezas compartidas
en cuanto al sentido y alcance de la libertad, siempre y cuando reflejen una
conquista valedera en el proceso de consolidacion de la cultura y de la ra-
zon. La ontologia se relaciona dialécticamente con la reconstruccion de la
historia: la teoria del espiritu como sustancia-sujeto es indispensable para
una adecuada reconstruccion del proceso historico, puesto que nos ayuda
a intuir lo esencial detras de la infinitud de acontecimientos superficiales
y accidentales; el proceso historico concreto, por su parte, ratifica la ver-
dad de la teoria, al poner de manifiesto que la historia marcha hacia ese
telos determinado por la naturaleza mas profunda de la realidad espiritual®’.

300



EL HISTORICISMO

Esta perspectiva histérica permite comprender la razon por la cual, a pesar
de que la libertad constituye la esencia de lo humano, el interés por los de-
rechos humanos es relativamente reciente®®; esta perspectiva permite com-
prender sobre todo los nexos profundos entre las reivindicaciones de los
derechos humanos y el “espiritu” de la Modernidad.

A juicio de Hegel, en las diferentes manifestaciones culturales de los ul-
timos siglos —en la forma de organizar las relaciones econdmicas, juridicas
y politicas, en las multiples expresiones de la religiosidad, del arte o del
pensamiento—, es posible descubrir un elemento comun: siempre sale a re-
lucir, con modulaciones distintas, el reconocimiento de la libertad subjetiva
como un derecho inenajenable. “El derecho de la particularidad del sujeto
a encontrarse satisfecho o, lo que es lo mismo, el derecho de la libertad
subjetiva —sostiene el autor— constituye el punto central en la diferenciacion
entre antigiiedad y edad moderna. Este derecho ha sido enunciado en su
infinitud por el Cristianismo y transformado en principio efectivo universal
de una nueva forma del mundo”. El hombre moderno ya no se conforma
con la libertad “substancial” de los antiguos, que se agota en el sentimiento
de ser partes de un todo mas amplio; quiere afirmar de manera vigorosa
los derechos de su singularidad y de su interioridad: al lado de la libertad
substancial, tiene que florecer también la libertad de los modernos, centrada
en la subjetividad, en la interioridad moral y en el pensamiento libre. Esta
clase de libertad, no muy desarrollada entre los griegos y practicamente
desconocida en las culturas no occidentales, constituye para Hegel el logro
y el aporte mas especifico de la tradicion de Occidente, cuya historia queda
marcada precisamente por los momentos mas significativos de este brotar
y consolidarse del Espiritu y de la subjetividad libre: Cristianismo, Huma-
nismo, Reforma, Ilustracion. En el momento en el que florece la libertad
subjetiva®, el hombre comienza a reivindicar de manera explicita y como
derechos inalienables su autonomia intelectual y moral, el derecho de pro-
piedad, el derecho a una vida feliz, etc. Estas demandas, que presuponen la
toma generalizada de conciencia de que la subjetividad constituye una di-
mension esencial de la libertad, resultarian impensables en un contexto en el
que los hombres identifican de manera inmediata el bien y los valores con el
contenido de las tradiciones, estructuras de poder, relaciones sociales, etc.

En consonancia con este “espiritu” de la Modernidad, que inspira y ali-
menta el movimiento de la Reforma, la elaboracion de los grandes sistemas
filosoficos del siglo XVII y el movimiento ilustrado, se afianza la libertad de
conciencia y pensamiento como una dimension esencial e irrenunciable del
espiritu. “Es una gran obstinacion, que por lo demas honra al pensamiento
—sostiene Hegel— no querer reconocer en la conviccion personal nada que

301



ANGELO PAPACCHINI

no haya sido justificado por el pensamiento. Esta obstinacion es la caracte-
ristica de los tiempos modernos y el principio peculiar del protestantismo.
Lo que Lutero inicié como fe en el sentimiento y en el testimonio del espi-
ritu es lo mismo que, después, el espiritu mas maduro ha tratado de captar
como concepto...”!. La aspiracion a la mayoria de edad, es decir el derecho
del individuo a no aceptar nada y a no dar su consentimiento sino a aquello
que considera justo, valioso y verdadero, se transforma asi en un derecho
inalienable y en una expresion de la libertad humana. Negarle al sujeto este
derecho de expresarse y de afirmar su propia racionalidad significaria por lo
tanto desconocer uno de los elementos fundamentales de la realidad espi-
ritual, hacer caso omiso del sentido de la historia y despreciar el logro mas
elevado de la Modernidad.

Igualmente ligado con el espiritu de la Modernidad resulta la reivindica-
cion de la propiedad privada como un derecho inalienable. La propiedad es
casi tan antigua como la cultura humana, y aparece ligada en sus origenes
con la consolidacion de la agricultura y a la estabilizacion de las relaciones
familiares. Sin embargo, su reconocimiento como un derecho en sentido
estricto es mucho mas reciente: “hace un millar y medio de afios —leemos
en la observacion al pardgrafo 62 de la Filosofia del derecho— la libertad
de la persona ha comenzado a florecer gracias al Cristianismo, llegando a
ser un principio universal para una parte, por lo demés pequefia, del género
humano. En cambio la libertad de la propiedad se podria decir que ha sido
reconocida como principio sélo desde ayer, aqui y alla. Un ejemplo sacado
de la historia universal acerca del tiempo que necesita el espiritu para pro-
gresar en su autoconciencia, en contra de la impaciencia del opinar™?. El
examen de la historia de Occidente muestra precisamente que la exigencia
de propiedad se ha transformado en una determinacion “substancial” de la
libertad humana, gracias sobre todo a la consolidacion en la conciencia de
la Modernidad del valor de la subjetividad y de la dimension propiamente
individual de la libertad®.

La relacion que establece entre Modernidad y derechos le permite a He-
gel una justificacion historicista de los mismos. Negarlos seria desconocer
las aspiraciones de pueblos enteros y contradecir las aspiraciones de toda
una época, que ponen de manifiesto una dimension esencial de la libertad y
del espiritu. Més que una contradiccion interna, como en el caso de Kant,
la violacion o el desconocimiento de algunos derechos basicos implicaria
una contradiccion-negacion de los valores mas sagrados de la Modernidad.
El filésofo consciente del compromiso con su tiempo, tiene que prestarle
atencion al lenguaje de los acontecimientos y a las tendencias de la época:
su tarea hermenéutica y la bisqueda de lo racional o razonable tiene que

302



EL HISTORICISMO

partir de lo que es, es decir de lo que ha logrado consolidarse a lo largo de
siglos de experiencias, reivindicaciones y luchas. En el caso concreto de la
propiedad privada, la experiencia del proceso revolucionario francés indica
a Hegel que este derecho se ha consolidado de manera definitiva en la con-
ciencia de la Modernidad, saliendo airoso y rejuvenecido de esa sacudida
poderosa que afectd toda la estructura juridico-politica y las relaciones so-
ciales del antiguo régimen.

e. La jerarquizacion de los derechos de acuerdo con la articulacion
de los momentos de la libertad

En el interior del sistema hegeliano los diferentes momentos de la cul-
tura y del espiritu adquieren un valor ontolégico distinto, de acuerdo con
su ubicacion en los diferentes niveles de libertad: a pesar de la derivacion
comun desde la actividad humana y por encima de la igual pertenencia a
una misma realidad espiritual, se imponen diferencias sustanciales en cuan-
to al valor especifico de cada una de estas manifestaciones de libertad. Nos
encontramos asi con un sistema jerarquicamente estructurado, en el que las
diferentes clases de libertades y derechos se ubican en un orden progresivo,
de acuerdo con su cercania o lejania de la universalidad radiante de la razon.
Eso ofrece un criterio seguro para resolver los multiples conflictos entre
derechos antagdnicos.

Asi la propiedad privada, que ocupa el nivel més bajo en la estructura del
espiritu objetivo, se transforma en el derecho mas débil, que puede y debe
ser sacrificado en caso de que entren en juego otros, como el derecho a la
vida o las exigencias del bien comun y del Estado. Elevado por muchos al
estatus privilegiado de exigencia natural e imprescriptible, a la que deberia
subordinarse una institucion meramente arbitraria y convencional como el
Estado, el derecho de propiedad queda asi rebajado al rango mas humilde
de la libertad formal y abstracta propia de la persona juridica, lo que implica
que en cualquier disputa o enfrentamiento con otras clases de derechos la
propiedad privada tendré todas las de perder. Se invierten asi las relaciones
de valor entre propiedad y Estado, al quedar sin piso la reduccion de la so-
ciedad politica a mero instrumento para la garantia de patrimonios y bienes
privados.

Otro ejemplo que ilustra el valor limitado y subordinado de la propiedad
es la condicion de necesidad extrema. En ella, la violacion de la propiedad
resultaria justificada desde la necesidad de asegurar ese bien primario y en
cierta medida absoluto que es la vida. “En caso de peligro extremo y cuando
entre en conflicto con la propiedad juridica —leemos en el parrafo 127 de la
Filosofia del derecho— la vida puede reivindicar un derecho de necesidad,

303



ANGELO PAPACCHINI

no como equidad, sino como derecho. Pues de un lado esta la lesion infinita
de la existencia y por lo tanto la falta total de derecho; del otro, sélo la le-
sion de una existencia singular limitada de la libertad...”*. Hegel considera
que es una forma de perversion de los valores éticos la practica de quienes,
como San Crispin o Robin Hood, se dedican a robar a los ricos para entre-
garselo a los pobres. Sin embargo, reconoce que en casos extremos la vida
en cuanto totalidad de los fines tiene una prioridad absoluta frente al dere-
cho abstracto: “el robo de un pan para prolongar la vida constituye sin duda
una violacién de la propiedad ajena; pero seria injusto considerar este acto
como un robo comun. Si al hombre que se encuentra en peligro de vida no
le fuese permitido proveer de esta forma a su conservacion, seria califica-
do como carente de derecho y por lo tanto quedaria sentenciado a muerte;
quedaria negada del todo su libertad”. El robo se justifica en una necesidad
inmediata de supervivencia; queda asi descartada la posibilidad de que un
individuo pueda legitimar su conducta antisocial alegando que la apropia-
cion de lo ajeno le es indispensable para la satisfaccion de sus necesidades
futuras de subsistencia. En caso de extrema necesidad, cuando la vida de
una persona corre serios peligros, la apropiacion de lo ajeno deja de ser un
crimen o una injusticia, puesto que su omision resultaria ain mas injusta,
al propiciar aquella “injusticia mas elevada constituida por la negacion to-
tal de la existencia de la libertad”. Por lo tanto, cuando las circunstancias
nos obligasen a escoger entre el derecho a la vida y el respeto del derecho
de propiedad, resultaria inadmisible e injusto sacrificar “la totalidad de los
derechos” a un derecho determinado y de valor limitado como es el de la
propiedad privada®.

Esta prioridad del derecho a la vida por encima de la institucion de la
propiedad privada es sostenida de manera mas explicita en las Lecciones
sobre la Filosofia del derecho: “el hombre que muere de hambre tiene el
derecho absoluto de violar la propiedad de otro; viola la propiedad del otro
s6lo en un contenido limitado. En el derecho de necesidad es claro que no
viola el derecho del otro en cuanto derecho: el interés se dirige solo a este
pequeiio pedazo de pan; €l no trata al otro como una persona sin derechos.
El entendimiento abstracto tiende a considerar como absoluta toda viola-
cion juridica, mientras que aquel hombre viola sélo lo particular, no el dere-
cho en cuanto derecho”. La “necesidad absoluta” confiere al ser humano “el
derecho a la accion ilegal™®: en el conflicto antagonico en el que se enfren-
tan de un lado “la completa violacion de la existencia” y la “total ausencia
de derechos” y del otro una manifestacion limitada de libertad, el derecho
a la vida se impone de manera inequivoca. En este sentido la posicion he-
geliana resulta muy cercana a la expresada por S. Tomas o, en tiempos mas

304



EL HISTORICISMO

recientes, por los propios revolucionarios franceses, quienes al subordinar
la propiedad a la satisfaccion de las necesidades basicas, podian deducir
facilmente que lo que por naturaleza era un medio no podia transformarse
en algo mas sagrado que el fin al que se encontraba subordinado.

Esta jerarquizacion de los derechos y en especial el papel subordinado
asignado a la propiedad no concuerda, por supuesto, con los postulados del
liberalismo clésico y se opone de manera radical a la transformacion de la
propiedad en el fin tltimo de la asociacion politica y del Estado. Hegel in-
corpora en su sistema la mayoria de los valores afirmados por la tradicion
liberal, pero no comparte los principios del “individualismo posesivo”, a su
juicio inadecuados para comprender las multiples expresiones de la liber-
tad humana en las relaciones familiares, en la moralidad, en la dimension
politica o en las formas superiores de la cultura. Su concepcion basica del
hombre como ser social lo mantiene alejado de esa vision reductiva de la
politica que agota la sociabilidad en el trueque mercantil y que identifica
el Estado con un gendarme encargado casi exclusivamente de garantizar la
defensa de la propiedad privada.

Hegel es sin duda el primer pensador que alcanza a vislumbrar los nexos
entre la problematica de los derechos y el desarrollo especifico de la Mo-
dernidad. A ¢l se le debe el primer intento de esbozar la genealogia de estas
demandas de libertad a lo largo de las etapas centrales que marcan la histo-
ria de Occidente, desde la aparicion del Cristianismo hasta las revoluciones
del siglo XVIII. Su Filosofia de la historia constituye una reconstruccion del
largo camino a través del cual la libertad en general y las formas concretas
de libertad se afianzan en la conciencia del hombre de Occidente. Esta pers-
pectiva historica le permite también percibir con claridad los limites y el
caracter ideoldgico de las teorias iusnaturalistas. Sigue conservando validez
la denuncia de la tendencia a transformar los prejuicios o las instituciones
de una época determinada en valores absolutos, inscritos en la naturaleza
humana.

La ontologia social de Hegel, estrechamente articulada con una recons-
truccion del desarrollo de la humanidad, quiere ser un intento de precisar
los nexos entre las diferentes facetas de la libertad y por lo tanto entre las
diferentes clases de derechos. Las Declaraciones de derechos de la revo-
luciones burguesas se habian limitado a enunciar y yuxtaponer libertad y
propiedad, considerandolas como dos exigencias igualmente absolutas.
La ontologia hegeliana, en cambio, trata de tematizar los nexos entre deseo
de libertad y deseo de apropiacion, entre libertad de pensamiento y liberta-
des politicas, entre derecho al trabajo y derecho a la vida. Al tiempo, ofre-
ce criterios precisos para resolver conflictos entre derechos antagdnicos.

305



ANGELO PAPACCHINI

Gracias a sus analisis historicos concretos, se percibe también la interdepen-
dencia entre los derechos mas propios de la tradicion liberal, las libertades
politicas y aquellos que hoy denominamos derechos sociales y econdmicos.
La libertad de pensamiento y de expresion suponen un desarrollo minimo
de instituciones libres y un ambiente de tolerancia; al mismo tiempo, el flo-
recimiento de las libertades de conciencia, pensamiento y expresion juega
un papel central en la superacion de la dependencia y en la consolidacion
de un régimen politico basado sobre la libertad. El desarrollo de la cultura y
el progreso de la humanidad muestran asi una interrelacion dialéctica entre
las diferentes clases de libertad: la libertad de pensar y el espiritu cientifico
brotan més facilmente en el interior de un pueblo en el que se ha afianzado
la conciencia de que las leyes y las instituciones se fundan en la libertad"’;
en cambio las relaciones de sefiorio y servidumbre propias del despotismo
oriental constituyen un terreno particularmente desfavorable para el creci-
miento de la libertad mas elevada del espiritu, puesto que el miedo constan-
te compartido por el sefior y por el siervo aleja cualquier posibilidad de un
pensamiento libre.

Llama también la atencion el hecho de que un filésofo “idealista” como
Hegel se interese por las condiciones de posibilidad para que un derecho
o una libertad puedan realizarse. Al exaltar el goce intelectual del pensa-
miento libre, el autor no olvida que esta satisfaccion superior del espiritu
supone como condicidn de posibilidad la satisfaccion de las exigencias mas
elementales de supervivencia: el individuo apremiado por el hambre ten-
drd que canalizar sus capacidades intelectivas hacia el objetivo primario
e inaplazable de satisfacerla, y dificilmente le sobraran tiempo y energias
para un uso superior de su facultad racional®. La libertad de pensar supone
la libertad frente a las necesidades; “solo después de haber satisfecho las
necesidades elementales de la vida el hombre ha empezado a filosofar’*.
El desarrollo del pensamiento libre requiere ausencia de miedo, un clima
generalizado de confianza y el desarrollo de ciertas libertades basicas. He-
gel destaca la importancia de la ciudad como un ambiente particularmente
propicio para el desarrollo de las libertades y de los derechos, en contraste
con la pasividad y la tendencia a obedecer tan arraigados entre los trabaja-
dores ligados a la tierra.

Resulta entonces unilateral y tendencioso ver en Hegel un enemigo vis-
ceral de los derechos humanos. Sus criticas dirigidas a la fundamentacion
de los derechos humanos como derechos naturales no significan un rechazo
sin mas de la teoria. Su sistema ético-politico ofrece un modelo de funda-
mentacion y jerarquizacion de las libertades y de los derechos. Se trata sin
duda de un modelo elaborado para responder a una necesidad de su tiempo,

306



EL HISTORICISMO

es decir, a la exigencia de redefinir el sentido y el alcance de los derechos
de cara a la experiencia reciente de las revoluciones burguesas, a la con-
solidacion del Estado posrevolucionario y a los incipientes problemas del
desarrollo capitalista. Sin embargo, esta propuesta pensada para un contexto
y una época determinada no ha perdido del todo su vigencia; sigue siendo
un punto de referencia obligado para enfrentar problemas complejos rela-
cionados con la presencia de multiples conflictos entre derechos igualmente
legitimos, con la dificultad de conciliar el caracter historicamente determi-
nado y el valor absoluto de algunos derechos basicos, o con los obstaculos
practicos que se oponen a la transformacion de las exigencias ideales en
derechos verdaderos.

LA JUSTIFICACION MARXISTA DE LOS DERECHOS HUMANOS

Al analizar la tradicion socialista, hemos esbozado ya los elementos
centrales de la teoria marxista de los derechos humanos. En esta seccion
nos limitaremos por lo tanto al problema del fundamento, es decir, tratare-
mos de analizar en qué medida es posible una fundamentacion o justifica-
cion racional de los derechos desde el horizonte del pensamiento marxista.
En el caso de Marx la pregunta resulta mas compleja, debido a su actitud
dual y a sus oscilaciones en cuanto a la valoracion de los derechos humanos,
considerados a veces como un avance en el camino hacia la liberacion, pero
cuestionados a menudo como simple ideologia burguesa. El problema del
fundamento no se formula en principio como el esfuerzo por asegurar una
base solida a los derechos humanos. En la medida en que estos derechos
“burgueses” constituyen una liberacion a medias, o peor todavia, en la me-
dida en que se reducen a un encubrimiento ideologico de la explotacién ca-
pitalista, la pregunta por el fundamento se traduce en realidad en el esfuerzo
tendiente a aclarar las bases materiales e historicas que fomentan el surgi-
miento de esta falsa conciencia y que alimentan esta ideologia humanista.

a. Los derechos humanos como ideologia

De acuerdo con la tesis de la “La cuestion judia”, que hemos tenido ya
ocasion de analizar, los derechos del hombre son derechos del burgués, del
hombre privado. El sujeto real de estos derechos es “el hombre en general”,
expresion que sirve para encubrir al sujeto real: el miembro de la sociedad
burguesa, el ser privado que se interesa exclusivamente por su placer y su
interés egoista. La teoria de los derechos oculta y encubre a este sujeto real;
al mismo tiempo lo transforma en el arquetipo y en el paradigma de la hu-
manidad. Se proyectan entonces en un orden eterno los privilegios de una

307



ANGELO PAPACCHINI

clase y los prejuicios de una época. A juicio de Marx esta identificacion del
burgués con el hombre en general se percibiria con claridad en la impor-
tancia prioritaria asignada a la propiedad privada, alrededor de la cual se
articulan los demas derechos y libertades; y sale a relucir en la reduccion de
los derechos civiles a simples medios para la conservacion y el goce de los
derechos-privilegios de los propietarios.

Marx cuestiona también la nocion de libertad que alimenta y sustenta
todos estos derechos: el entusiasmo patridtico y la retérica de la voluntad
general encubren en realidad una concepcion estrecha de la libertad, acorde
con la vision igualmente limitada del hombre como ser egoista y originaria-
mente asocial®. La teoria de los derechos se sustenta en un fundamento de
verdad débil y pobre, sobre una idea de libertad que se agota en la posibili-
dad para cada individuo de ejercer su albedrio absoluto dentro del estrecho
margen de lo privado. A su juicio, los tedricos de los derechos humanos no
logran superar esta vision individualista y monadica de la libertad, con la
consecuencia de que “cada hombre encuentra en el otro no la actuacion,
sino el limite de su propia libertad”.

La polémica contra los derechos humanos llega en Marx hasta el extre-
mo de considerar esta teoria como la justificacion moderna de la dependen-
cia, en muchos sentidos analoga a la funcién desempenada por la esclavitud
en la Antigiiedad: “el reconocimiento de los derechos del hombre por el
Estado moderno —afirma— no tiene otra significacion que el reconocimiento
de la esclavitud por el Estado antiguo. La esclavitud era la base del Estado
antiguo: la base del Estado moderno es la sociedad burguesa, el hombre de
la sociedad burguesa, es decir, el hombre independiente unido a los otros
hombres por el vinculo del interés privado y de la inconsciente necesidad
natural, el esclavo del trabajo utilitario, de sus propias necesidades y de las
necesidades egoistas de otro. Esta base natural, el Estado moderno la ha
reconocido como tal en los derechos universales del hombre. Y ¢l no los
ha creado. Producto de la sociedad burguesa llevada por su propia evolucion
mas alla de sus trabas politicas, no hacia mas que reconocer, por su lado, su
propio origen y su propia base, proclamando los derechos del hombre™'.

Una vez asumida la tesis de los derechos como ideologia, la cuestion
del fundamento adquiere un sentido completamente distinto: es necesario
aclarar y reconstruir la génesis de la falsa conciencia y del encubrimiento
ideologico, que impide a los actores de la sociedad civil percibir de manera
objetiva su ubicacion en el conjunto de las relaciones sociales, y que difi-
culta la comprension de los nexos entre relaciones de produccion y super-
estructura juridico-politica, en la que se inscribe la teoria de los derechos.
La reduccion de los derechos humanos a mera ideologia se expresa con

308



EL HISTORICISMO

claridad en las alusiones ironicas a la “patrafias ideologicas... tan en boga
entre los democratas y los socialistas franceses™?, a la “vieja y consabida
letania democratica” del sufragio universal, a la “supersticion democrati-
ca”. En la Critica del programa de Gotha, Marx saca de manera coherente
las conclusiones de sus planteamientos: si los derechos no son mas que
ideologia, hay que liberar al ser humano de esta falsa conciencia, una vez
descubierta la raiz que alimenta estas ilusiones. Alli se refiere en concreto a
la libertad de conciencia en materia religiosa, uno de los derechos basicos
de las Declaraciones burguesas, para sostener que la consigna del partido
obrero debe ser la de “liberar a la conciencia de todo fantasma religioso”,
sin quedarse en la consigna meramente burguesa de tolerar la libertad de
conciencia en materia religiosa®.

Al mismo tiempo, Marx concibe los derechos humanos como la expre-
sion de la emancipacion politica, es decir con la separacion entre sociedad
civil y sociedad politica. El error o la ilusion estaria en tomar la parte como
el todo, olvidando los limites intrinsecos y estructurales de esta forma de
liberacion, que no asegura de ninguna manera una auténtica emancipacion
humana. La liberacion politica tiene un caracter abstracto porque, al igual
que la emancipacion religiosa, proclama la igualdad formal en el cielo, sin
modificar ni cuestionar la desigualdad en el mundo real y concreto de la
produccion; en este sentido la liberacion politica significa la liberacion y la
autonomia creciente del mundo de la propiedad y de los negocios.

En fin, Marx cuestiona el sentido utopico de los derechos, es decir la
imposibilidad de su realizacion: la retdrica de los derechos y de la liber-
tad contrasta con la realidad prosaica de la explotacion, de la miseria, de
la imposibilidad de satisfacer las mas elementales exigencias vitales. La
descripcion descarnada de la forma de vida de los obreros en la sociedad
capitalista, que Marx realiza en los Manuscritos de 1844, puede ser leida
como una comprobacién por medio de la experiencia de los limites de la
emancipacion politica y de las deficiencias estructurales de una teoria de los
derechos sustentada en una concepcion meramente negativa de la libertad,
desligada de la dimension social y sustancialmente ajena a la solidaridad. Al
mismo tiempo, es evidente la intencion de marcar el contraste entre el deber
ser y lo que es, entre la promesa y la realidad, entre lo que el ser humano
deberia ser y las posibilidades reales en cuanto a la realizacion de los dere-
chos en el marco de la sociedad fundada sobre el intercambio de mercancias
y sobre la venta de la fuerza de trabajo. De aqui la critica al caracter formal
y abstracto de las declaraciones de derechos, que reivindican dignidad y li-
bertad para el hombre en general, o para quienes se acercan mas a este ideal,
es decir para los propietarios-burgueses, y dejan de lado el problema de la

309



ANGELO PAPACCHINI

ampliacion a todos los miembros del cuerpo social de estos derechos que
siguen siendo, en la practica, privilegios de unos pocos. Las declaraciones
se limitan a proclamar derechos, sin enunciar la contrapartida, es decir sus
condiciones materiales de posibilidad. La prohibicion del trabajo infantil,
por ejemplo, no es mas que un deseo piadoso. Ademas de reformular la teo-
ria de los derechos, habria que dedicar mayor atencidn al problema de los
medios, para que el discurso no se agote en mera retorica.

b. La justificacion de los derechos en la necesidad
de la emancipacion politica

La denuncia del caracter ideoldgico de los derechos proclamados por las
Revoluciones burguesas no le impide a Marx reconocer su caracter histori-
camente progresivo. Como tuvimos ya ocasion de verlo en el analisis de la
“Cuestion judia”, la emancipacion politica —que alimenta la teoria de los de-
rechos— constituye de todas formas un momento central en el camino hacia
la liberacion humana plena. Los principios democraticos y los derechos de
la tradicidn politica occidental constituyen una condicidn insuficiente pero
necesaria para la instauracion de la libertad socialista: con todos sus limites,
la revolucion politica representa de todas formas una etapa indispensable
para la revolucion social y para la emancipacion humana®.

De acuerdo con este enfoque, la justificacion de los derechos humanos se
basa en la necesidad histérica de la emancipacion politica, como momento
indispensable para el transito hacia el reino de la libertad. Se explica en
este contexto la insistencia en el caracter historico de los derechos, que “no
son innatos y han nacido histéricamente”. Mas en concreto la teoria de los
derechos humanos, impensable en el mundo antiguo o feudal, corresponde
al momento de la Modernidad, a la forma de produccion capitalista, y pro-
bablemente resultara ya obsoleta en el marco de la sociedad socialista, en el
momento en el que tanto el Estado como la nocidon de derecho se volveran
innecesarios. Resulta asi comprensible el hecho de que Marx no le reco-
nociera a la reivindicacion de los derechos humanos un valor intrinseco y
absoluto, y le asignara en cambio un valor estratégico en la lucha politica
hacia el logro del objetivo ultimo, es decir de la instauracion de una socie-
dad socialista. En este sentido la democracia y el sufragio universal podian
ser utilizados para acabar con el sistema burgués; sin embargo, como bien
lo destaca Atienza, “para Marx los derechos humanos tenian un valor po-
litico, estratégico, pero no propiamente ético™>. El fin hacia el que tiende
la historia justifica, pero al mismo tiempo condiciona y limita el valor y la
vigencia de los derechos.

310



EL HISTORICISMO

c. La dignidad humana como fundamento de la emancipacion humana

De todas formas, como tuvimos ya ocasion de verlo en el capitulo an-
terior, existe también en Marx una profunda preocupacion por la dignidad
humana, que se expresa a través de la denuncia de la alienacion y de la
miseria de la sociedad capitalista. La “indignacién” frente a la explotacion
y a la reificacion pareceria implicar una valoracion positiva de algunos de-
rechos basicos, que no constituyen mera ideologia y que poseen un valor
intrinseco: el derecho a la vida en un sentido amplio, que incluye el dere-
cho a los medios para vivir; el derecho a una vivienda salubre; el derecho
a desarrollar las capacidades intelectuales y morales, las energias fisicas y
espirituales, atrofiadas por el trabajo unilateral y mecéanico de las fabricas;
el derecho a la educacion, concebido como el derecho de apropiarse de los
multiples logros de la cultura. Todos estos derechos se sustentan en la firme
conviccion de que el ser humano no se reduce a simple valor de uso o a
mero valor de cambio.

Do0S FORMAS RECIENTES DE HISTORICISMO

Concluimos este capitulo con las teorias de dos autores contemporaneos:
Norberto Bobbio y Chaim Perelman. Ellos comparten la adversion por la
busqueda de un fundamento trascendente y absoluto, al igual que la preocu-
pacién por asegurar a los derechos un sustento “razonable” y “suficiente”,
capaz de alimentar, en los miembros de una sociedad y de época determina-
da, el compromiso con estos valores bésicos de la convivencia civil. En este
sentido, sus tesis se inscriben en el enfoque historicista.

a. La apelacion al consenso universal

En sus articulos “Presente y futuro de los derechos del hombre” y “El
fundamento de los derechos humanos”, Bobbio se dedica ante todo a cues-
tionar la que denomina “ilusion del fundamento absoluto”: muchos filo-
sofos perecen estar seriamente convencidos de que, por medio de la enu-
meracion y evaluacion de una serie de razones y argumentos, sera posible
encontrar algin dia la razon ultima y poderosa, el argumento irresistible
capaz de despejar cualquier duda acerca de la justificacion de los derechos
humanos. Con esta ilusion se relaciona ademas el dogma del racionalismo
ético, de acuerdo con el cual la fundamentacion firme y sélida de los dere-
chos humanos es suficiente para asegurar su realizacion y cumplimiento. El
objetivo central de esos dos ensayos es, por lo tanto, demostrar que esta bus-
queda ilusoria de un fundamento absoluto carece de fundamento y que la
confianza en la eficacia practica de una solucion apropiada del problema del

311



ANGELO PAPACCHINI

fundamento no es nada mas que un prejuicio o un dogma, sin ningun respal-
do en la experiencia, puesto que la historia muestra que no existe correla-
cion alguna entre acuerdos entre sabios y respeto de los derechos humanos.

En cuanto al primer punto, el autor recurre a una serie de argumentos
para demostrar que la bisqueda de un fundamento absoluto para los dere-
chos humanos constituye una empresa desesperada, imposible de realizar
y destinada irremediablemente al fracaso. Desde una perspectiva histori-
cista, Bobbio insiste ante todo en la pluralidad de valores y en las diferen-
cias significativas entre épocas y culturas distintas en cuanto a las certezas
compartidas y a los valores ultimos: “lo que parece fundamental en una
época historica o en una civilizacion determinada, no es fundamental en
otras épocas y culturas™®. Los derechos humanos no escapan a este rela-
tivismo histérico y cultural; por eso resulta bien problematica la idea de
un fundamento absoluto para valores variables de acuerdo con las certezas
compartidas y con las necesidades de una época o de una cultura especifica.
Ademas, Bobbio insiste en la heterogeneidad entre las diferentes clases de
derechos, lo que hace dificil encontrar un fundamento unico para sustentar
demandas tan distintas como la exigencia de libertades basicas frente a la
intervencion externa y la demanda dirigida al poder para poder gozar de los
derechos sociales y econdmicos. En fin, el autor subraya el caracter con-
tradictorio de la busqueda de un fundamento ultimo, que se ve abocada en
ultimas a la disyuntiva de retroceder al infinito en la busqueda de razones,
o de interrumpir de manera arbitraria este proceso de busqueda por medio
de la apelacion a principios y axiomas auto-evidentes, a la estructura de la
naturaleza humana, etc.

Sin embargo, si bien Bobbio considera un sinsentido la busqueda de un
fundamento absoluto, no considera del todo injustificada la busqueda de
fundamentos no absolutos, historicamente condicionados y suficientes. Una
vez perdida la fe religiosa en una fuente absoluta, inmutable y trascendente
de los valores y de los derechos, queda abierta la posibilidad de encontrar
razones y justificaciones menos pretenciosas, pero igualmente valederas.
En el caso concreto de los derechos humanos, una razéon o un fundamento
histérico, no absoluto pero suficiente para aceptarlos y respaldarlos, estaria
en la adhesion universal a estos principios, que se ha materializado en la De-
claracion universal de los derechos humanos de la ONU. A juicio de Bob-
bio, esta Declaracion “representa un hecho nuevo, por cuanto por primera
vez en la historia un sistema de principios fundamentales de la conducta
humana ha sido aceptado libre y expresamente, a través de sus respectivos
gobiernos, por la mayor parte de los hombres que habitan la tierra. Gracias
a este documento, por primera vez en la historia un sistema de valores se

312



EL HISTORICISMO

hace universal, no en principio sino de hecho, en cuanto el consenso sobre
su validez e idoneidad para regir las suertes de la comunidad futura de to-
dos los hombres ha sido declarado explicitamente [...]. S6lo después de la
Declaracion podemos tener la certeza de que la humanidad, toda la huma-
nidad, comparte algunos valores en el unico sentido en que tal creencia es
historicamente legitima, es decir en el sentido en que universal significa un
dato aceptado no objetivamente sino subjetivamente por el conjunto de los
seres humanos™’.

El consensus gentium, el acuerdo de la humanidad civilizada acerca de
unos principios, valores y derechos basicos para todo ser humano, cons-
tituiria un fundamento suficiente para sustentar nuestro respaldo a esta fe
comun: sin tener que apelar a normas eternas o entidades metafisicas, dis-
pondriamos de un fundamento inmanente y suficiente, con la ventaja adi-
cional de que se trata de un fundamento que podemos comprobar por medio
del recurso a la experiencia®®. Bobbio aclara ademas que el universalismo
que se expresa en la Declaracion ha sido una lenta y dificil conquista de
la civilizacion y de la historia, en la que han contribuido las teorias de los
filosofos, los movimientos politicos de las grandes revoluciones burguesas,
las luchas de individuos y grupos por el reconocimiento de sus derechos.
De esta manera un problema insoluble a nivel teérico, ha encontrado una
solucion practica. Por lo tanto, el problema de la busqueda de fundamentos
habria perdido ya vigencia y actualidad, puesto que tiene sentido averiguar
la razon de ser s6lo en caso de que existan disputas acerca de la legitimidad
de un derecho o valor. En cambio, cuando existe un acuerdo basico, la bus-
queda de razones y argumentos se transforma en una tarea inutil y estéril, en
un gasto innecesario de energias intelectuales que deberian canalizarse me-
jor hacia objetivos mas concretos y utiles, como la realizacion concreta de
las demandas ligadas con los derechos humanos. Puesto que la legitimidad
de los derechos ha quedado asegurada gracias al consenso universal, la tarea
prioritaria seria la de transformar los derechos en instrumentos eficaces para
la realizacion efectiva de las libertades. Es un problema juridico-politico,
antes que filosoéfico.

Por la claridad y la lucidez con las que el tedrico italiano enfrenta el pro-
blema del fundamento, estos textos se han vuelto ya clasicos. Sin embargo,
el reconocimiento de su importancia para el debate actual y, ain mas, el
reconocimiento de mis deudas con muchas de las tesis de Bobbio relativas
al desarrollo histdrico y al conflicto entre derechos, no impide algunas ano-
taciones criticas acerca de la manera de concebir el trabajo especificamente
filosofico de fundamentacion y acerca de la solucion propuesta por Bob-
bio. Quisiera destacar ante todo cierta ambigiiedad en sus planteamientos

313



ANGELO PAPACCHINI

polémicos acerca del tema del fundamento, que parecen oscilar entre el
cuestionamiento de una forma especifica de formular el problema (es decir,
de la busqueda de un fundamento absoluto y trascendente) y la desvalori-
zacion radical del problema en si, sustentada en una actitud algo despectiva
hacia la filosofia®. De otro lado, la polémica de Bobbio parece dirigirse
hacia una visioén del fundamento y de lo “Absoluto” concebido como una
realidad ontoldgica, que en la actualidad muy pocos filésofos comparten,
puesto que los esfuerzos se dirigen mas bien hacia la posibilidad de asegu-
rar el caracter absoluto e incondicionado de los derechos basicos sin tener
que apelar a ninguna entidad metafisica o trascendente. En fin, considero
que el consenso universal, invocado por Bobbio como un fundamento limi-
tado, suficiente y no absoluto, resulta insuficiente para solucionar un pro-
blema que el propio autor ha indicado con mucha claridad: la existencia de
conflictos antagonicos entre derechos igualmente legitimos.

La Carta de la ONU, que enumera diferentes clases de derechos y respal-
da por igual los derechos especificos de la tradicion liberal, de la tradicion
socialista y de la tradicion democrata, resulta de escasa utilidad cuando nos
enfrentamos con conflictos entre vida y dignidad (como en el caso del abor-
to), entre droits-libertés y droits-créances, entre derecho a la dignidad y
derecho a la felicidad. Bobbio sobrevalora el alcance del consenso logrado
en las circunstancias de la Declaracion, y olvida que el precio pagado por
el acuerdo universal ha sido precisamente la renuncia a cualquier definicion
acerca de la prioridad de una clase de derechos o de otra. La convergen-
cia en cuanto al reconocimiento de algunos valores fundamentales encubre
de hecho diferencias sustanciales en cuanto al sentido y a la justificacion
de un “ideal de vida digno”. En la coyuntura en la que se encontraron los
redactores de la Declaracion, la puesta entre paréntesis de las diferencias
ideoldgicas constituia quizas la tnica salida para la posibilidad de un acuer-
do. Sin embargo, por eso mismo el texto final resulta insuficiente cuando
se necesita transformar estas exigencias universales en politicas y acciones
concretas; al evitar de manera cuidadosa cualquier toma de posicion acerca
de los diferentes modelos de jerarquizacion de los derechos, este documen-
to ideoldgicamente neutral no ofrece pautas seguras para fijar prioridades o
resolver los inevitables enfrentamientos entre reivindicaciones igualmente
legitimas. A la hora de aplicar las diferentes clases de derechos, la postura
ecléctica resulta insuficiente y vuelve a aparecer el problema de la justifica-
cion racional. Bobbio, al igual que Perelman, insiste en la conveniencia de
conformarnos con un fundamento suficiente y no absoluto de los derechos
humanos; pero el acuerdo de la ONU resulta un fundamento insuficiente

314



EL HISTORICISMO

para resolver nuestras dudas acerca de las prioridades y acerca del caracter
mas o menos sagrado o inalienable de un derecho especifico.

En vista de este vacio, mantiene su vigencia el problema del fundamento,
puesto que resulta dificil imaginar una solucion cualquiera por fuera de una
apelacion a una determinada idea de libertad o de justicia, a un determina-
do ideal de vida buena, a la naturaleza y fines de la organizacion social, al
ergon mas especifico del ser humano. A menos que decidamos entregar la
solucion del conflicto al azar o al poderio de las fuerzas en juego, se impone
una reflexion acerca de la justificacion racional de los diferentes derechos.
Por lo demaés, cualquier intento de solucion racional a los conflictos entre
exigencias antagdnicas se inserta en un contexto de ideales, aspiraciones y
posibilidades de una sociedad en un momento especifico de su desarrollo y
no puede descuidar los problemas y obstaculos con los que se enfrenta su
realizacion. Por eso las tareas que tienden a justificar, jerarquizar y contex-
tualizar los derechos acaban por aparecer como diferentes facetas de un
mismo proceso: dejando de lado toda pretension iusnaturalista de deducir
los derechos de una naturaleza eterna o de una ley natural o divina, ha-
bra que concentrar mas bien la atencion en las exigencias de una cultura y
una sociedad determinada, sin olvidar por cierto algunos valores minimos
universales. Al quedar estrechamente vinculado con el compromiso de una
redefinicion regional de las libertades basicas, el asunto “metafisico” de la
fundamentacion de los derechos adquiere un nuevo sentido, coincidiendo
con el esfuerzo por ubicarlos en un determinado espacio socio-politico y
cultural, adecuandolos a las aspiraciones de una sociedad en un momento
propio de su desarrollo y determinandolos en respuesta a los problemas y
obstaculos que tiene que enfrentar su realizacion.

Comparto también con Bobbio la idea de que los derechos son el resulta-
do y el producto de una historia. En esto tiene toda la razon. Sin embargo, su
reconstruccion del proceso historico resulta parcial e unilateral, puesto que
por encima de los cambios y de las diferencias, es posible encontrar también
valores minimos comunes a las diferentes €épocas y culturas. Estos valores
minimos, ligados con el respeto de la vida y con la exigencia de dignidad y
libertad, serian en cierta medida absolutos e incondicionados, puesto que se
han consolidado como una conquista irrenunciable de la civilizacion.

b. La fundamentacion de los derechos en lo razonable

A juicio de Perelman, la cuestion del fundamento o de la justificacion
racional surge cuando nos enfrentamos con divergencias o desacuerdos
acerca de principios, valores, instituciones, etc.: “la justificacion tiene que
ver con lo que es a la vez discutible y discutido™®. Se trata de reducir el

315



ANGELO PAPACCHINI

desacuerdo, responder a una objecion, aclarar el alcance de una proposicion
o de una norma. Todo este procedimiento puede, a lo mejor, reducir el cues-
tionamiento en una situacion determinada; es suficiente para resolver las
dudas del momento. Pero no se excluye, en principio, que las dudas vuelvan
a nacer en un contexto diferente. Lo incuestionable implicaria de hecho
un fundamento absoluto; lo no cuestionado en un momento determinado,al
contrario, se basa en un fundamento suficiente. Cuando existen controver-
sias acerca de ciertos derechos, es inevitable buscar un fundamento ideolo-
gico, es decir, apelar a principios ontologicos, antropoldgicos o axiologicos
que, una vez admitidos, nos darian razones suficientes en favor de tal o cual
derecho o de una determinada jerarquizacion de derechos®'.

Si bien resulta legitima y pertinente la pregunta por el fundamento, re-
sulta en cambio un sinsentido la pretension de encontrar o descubrir un fun-
damento absoluto, al amparo de cualquier cuestionamiento y de cualquier
duda. Los filosofos han invertido muchas energias en esta busqueda ansiosa
y obsesiva de principios y argumentos irrefutables, absolutos y universales;
los fracasos que experimentaron por este camino constituyen para Perelman
un buen argumento para cuestionar la validez de esta clase de busqueda,
que seria en el fondo la culpable de las oscilaciones pendulares entre es-
cepticismo y dogmatismo, que marcan toda la historia de la filosofia. En
otras palabras, el escepticismo y el dogmatismo son el resultado de una
forma insatisfactoria de enfrentar el problema, y podrian ser evitados por
medio de una delimitacion de lo que significa la tarea de fundamentar y
justificar. Si renunciamos de antemano a un objetivo por naturaleza inalcan-
zable y concentramos nuestras energias en la busqueda de un fundamento
suficiente, podriamos evitar los peligros del relativismo, del escepticismo
y del dogmatismo, y podriamos tal vez encontrar una base razonablemente
confiable para sustentar nuestro compromiso con los derechos humanos.
Lo importante es que entendamos que “un fundamento suficiente descarta
una duda o un desacuerdo actual, pero no descartaria de una vez por todas
la eliminacion de todas las incertidumbres y de toda controversia futura.
La historia del pensamiento, en todos sus dominios, nos muestra la impor-
tancia efectiva de fundamentos no absolutos, que han parecido suficientes a
determinados espiritus, a determinadas épocas, en determinadas disciplinas
y que expresan el aspecto personal, historica y metodologicamente situado
de nuestro conocimiento y de nuestra cultura”®?. La busqueda de un fun-
damento suficiente se transforma asi en una alternativa valida y viable al
escepticismo estéril o a la aceptacion de axiomas basados en la evidencia®.

Al mismo tiempo, Perelman insiste en la diferencia sustancial que exis-
te entre la fundamentacion en el campo de las ciencias y el proceso de

316



EL HISTORICISMO

justificacion en el terreno moral, que de ninguna manera puede ser conce-
bida en los términos de una demostracion matematica: “la filosofia moral
no se elabora gracias a axiomas y deducciones, sino gracias a una puesta a
punto de reglas que pueden guiarnos en la accion”®. En este sentido, trata
de diferenciar la nocidn de justificacion —el método especifico de las cien-
cias humanas, de la moral y del derecho—, de la demostracion y verificacion,
utilizadas en el terreno de las matematicas y de las ciencias naturales. En el
caso de la demostracion geométrica contamos con los axiomas de un siste-
ma formal, con base en los cuales es posible probar, por medio de operacio-
nes y célculos, la validez de un teorema o de un corolario; en el caso de la
verificacion, apelamos a la experiencia para sustentar la verdad de una ley
fisica o quimica; en cambio, en el caso de las ciencias humanas, de la moral
y del derecho, carecemos de axiomas universalmente aceptados y no pode-
mos conformarnos con la simple adecuacion a la experiencia. Por lo tanto,
el inico camino que nos queda es intentar sopesar el valor de las opiniones
y argumentos esgrimidos para unos derechos, reivindicar una distribucion
mas justa de los recursos, solicitar la modificacion de una instituciéon. En
esto consiste precisamente la justificacion racional, que no parte de axiomas
irrefutables, sino de las opiniones y certezas compartidas; y que en caso de
conflictos, tiene por tarea la de evaluar criticamente y por medio del didlogo
la solidez de los argumentos esgrimidos por las partes.

La idea de justificacion implica por lo tanto la renuncia a la idea de un
fundamento absoluto, y la renuncia a la esperanza de poder encontrar en el
terreno de los derechos humanos una clase de evidencia parecida a la que
nos depara el calculo matematico:

La busqueda de un fundamento absoluto debe ceder el paso a una dialéctica, en la
que los principios que uno elabora para sistematizar y jerarquizar los derechos del
hombre, asi como uno los concibe, son constantemente confrontados con la expe-
riencia moral y con las reacciones de nuestra conciencia. La solucion de los proble-
mas suscitados por esta confrontacion no serd ni evidente, ni arbitraria: serd ofrecida
gracias a una toma de posicion del teodrico, que resultara de una decision personal,
presentada sin embargo como valida para todos los espiritus razonables®.

La busqueda del fundamento se convierte en la busqueda de argumentos
razonables, capaces de superar con éxito la prueba de la refutacion y de la
critica.

Lo “razonable” se diferencia de lo racional, puesto que remite al debate
entre opiniones en el terreno ético, juridico y politico, en el que se recurre a
argumentos para demostrar la viabilidad y pertinencia de una opinién, mien-
tras que resulta problematico aventurarse a sostener verdades de caracter

317



ANGELO PAPACCHINI

absoluto y principios irrefutables: “la razonabilidad —aclara Perelman— no
remite a una razon definida como el reflejo o iluminacion de una razén divi-
na, invariable y perfecta, sino a una situacion propiamente humana: implica
la adhesion de todos aquellos que uno considera interlocutores validos en
las cuestiones debatidas [...]. Lo razonable se elabora gracias al concurso de
todos los seres humanos susceptibles de integrarse en el auditorio universal
y necesita la confrontacion de sus ideas, el conocimiento de sus reacciones
efectivas. El desarrollo fructifero de una filosofia de lo razonable exige la
valorizacion de los hombres que la condicionan, el reconocimiento a estos
hombres de todos los derechos que les permitirian contribuir de manera efi-
caz al progreso del pensamiento”®. Lo razonable admite grados y niveles,
a diferencia de lo que pasa con la oposicion tajante entre lo racional y lo
irracional.

A partir de esta nocion de lo razonable resultaria posible y viable, a jui-
cio de Perelman, contar con buenas razones y con argumentos suficientes
para creer en los derechos humanos y para luchar por su realizacion. En
nuestra época es razonable pensar que cada ser humano posee una dignidad
intrinseca y ciertos derechos basicos, puesto que es €sta la conviccidon com-
partida por la humanidad civilizada y cuenta con el respaldo del “auditorio
universal”, la nocion a la que recurre Perelman para determinar lo que es
razonable, al igual que los niveles menores o mayores de “razonabilidad”.
No se trata por cierto de un auditorio efectivo, sino de una hipdtesis, que
cumple en la préactica una funcién similar a otras ficciones como la voluntad
general, la condicion originaria, la comunidad ideal de comunicacion, etc.®’.

La propuesta de Perelman resulta sugeridora, puesto que invita a ubicar
la problemadtica de los derechos humanos en el terreno de la 16gica argumen-
tativa, de la discusion y del didlogo: recuerda que la biisqueda de buenas ra-
zones, o de razones suficientes y eficaces para que se respeten los derechos,
constituye una tarea inagotable. Si embargo, existen ciertas dudas en cuanto
a la eficacia de esta apelacion a lo “razonable” para dirimir conflictos entre
derechos, fijar prioridades cuando es necesario escoger entre un derecho u
otro. /Serd mas razonable un modelo de justicia social como el planteado
por Rawls, o una idea de justicia centrada exclusivamente en los derechos?
(Sera mas razonable privilegiar el derecho a la libertad de expresion, o el
derecho a la intimidad? ;La pena de muerte es incompatible con el derecho
a la vida, o constituye un instrumento eficaz para garantizar el orden social
y alejar los crimenes contra la vida? Si nos remitimos al auditorio universal,
la posibilidad de encontrar una respuesta satisfactoria no mejora demasiado,
puesto que, al igual de lo que pasaba en la ficcion de la posicion originaria,
encontraremos partidarios igualmente convencidos y dispuestos a sustentar

318



EL HISTORICISMO

con buenas razones y con argumentos solidos la prioridad de la justicia o
la prioridad de la libertad, la conveniencia de eliminar la censura para el
derecho a la libertad de expresion o la necesidad de proteger a la juventud.
Se podria pensar que las razones son “buenas” en la medida en que resultan
eficaces y resuelven el debate; pero no siempre las posturas y tesis que salen
ganando son las mas justas, como lo demuestra la justificacion con “buenas
razones” de la institucion de la esclavitud, de la conquista y depredacion del
nuevo mundo, de la descriminacion juridica y politica de la mujer, etc.®®.

Notas

Studi hegeliani, Einaudi, Torino, 1981, p. 3.
2 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke 12, ed. cit., p. 389.
“La expresion derecho natural, que ha llegado a ser de uso comun en la teoria del derecho
—leemos en el pardgrafo 502 de la Enciclopedia de las ciencias filosoficas— resulta ambigua
por el doble sentido que encierra: de un lado, que el derecho esta presente de manera natural
inmediata (in unmittelbarer Naturweise); del otro, se entiende que se determina por medio de la
naturaleza de la cosa, es decir por medio del concepto. El primer sentido es el que se impuso con
anterioridad, de manera que a la vez se imagind un estado de naturaleza, en el que el derecho
natural debia tener vigencia; al contrario la condicion de la sociedad y del Estado parecia exigir
y llevar consigo una limitacion de la libertad y un sacrificio de los derechos naturales. Pero en
realidad el derecho y todas sus determinaciones se fundan sélo en la libre personalidad, una
autodeterminacion que constituye lo opuesto de la determinacion de la naturaleza. El derecho
de la naturaleza es por lo tanto la existencia de la fuerza y el imperio de la violencia; y el estado
de naturaleza es una condicion de violencia y ausencia de derecho, del que no se puede decir
nada mas que hay que salir de él. Al contrario, solo en el estado social el derecho tiene su reali-
dad; y lo que debe ser limitado y sacrificado es mas bien el albedrio y el imperio de la violencia
propios del estado de naturaleza”. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften 111, Werke
10, ed. cit., par. 502, pp. 311-312.
4 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Ullstein, Frankfurt-Berlin-Wien, 1972,
p. 66.
5 G. W.F. Hegel, Behandlusgsarten des Naturrechts, Friihe politische Systeme, Ullstein, Frankfurt-
Berlin-Wien, 1974, pp. 132-134.
M. Riedel, “Dialettica nelle istituzioni. Sulla struttura logica e sistematica della Filosofia del di-
ritto di Hegel”, Filosofia e societd in Hegel, Quaderni di verifiche 2, Trento, 1977, p. 39.
“En relacion con el elemento histérico en el derecho positivo —sostiene el autor— Montesquieu
ha indicado la vision histérica verdadera y el auténtico punto de vista filosofico, al considerar la
legislacion en general y sus particulares determinaciones no de manera aislada y abstracta, sino
como el momento dependiente de una totalidad, en relacion con todas las demas determinaciones
que constituyen el cardcter de una nacion y de una época; gracias a esta conexion ellas adquieren
su auténtico significado y por ende su justificacion (Rechtfertigung)”. G. W. F. Hegel, Grundlinien
der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 20.
8 Ibid., p. 21.

319



ANGELO PAPACCHINI

9

21

22

23

24

25

Por ejemplo, los conventos cumplieron una funcion esencial como centros de cultura en los siglos
mas oscuros de la historia de Europa. Sin embargo, a quienes apelan a estos méritos para justificar
su conservacion se podria contestar que “bajo circunstancias completamente diferentes se han
vuelto superfluos e inadecuados”. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed.
cit., pp. 21-22. La critica contra la tendencia a apelar a los “derechos antiguos”, mas que al dere-
cho filosofico y a la razén, se expresa también con particular claridad en el comentario a las actas
de la dieta de Wiirttemberg, en el que Hegel respalda la actitud del rey y cuestiona la conducta
de muchos de los representantes de la asamblea. Estos ultimos siguen apelando a los antiguos
derechos, es decir a privilegios hondamente arraigados en la historia de Alemania; en cambio el
rey, quien se atreve a promover cambios desde arriba, apela a la razon y a los ideales surgidos
de las grandes revoluciones burguesas (libertad civil, igualdad frente a la ley, etc.), precisamente
para cuestionar la conveniencia de conservar estos privilegios claramente incompatibles con el la
concepcion moderna del Estado y del derecho. Cfr. Hegel - 11 dominio della politica, antologia de
textos a cargo de N. Merker, Editori Riuniti, Roma, 1980, pp. 335-372.

G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 12.

M. Riedel, “Natur und Freiheit in Hegels Rechtsphilosophie”, en Materialien zu Hegels Rechts-
philosophie, Band 2, Suhrkamp, Frankfurt, 1975, pp. 110-111.

“La libertad es una determinacion fundamental de la voluntad, del mismo modo que el peso es
una determinacion fundamental de los cuerpos”. Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit.,
p. 25.

Ibid., p. 45.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 23.

“La destinacion del hombre es la razon pensante: el pensar en general constituye su simple deter-
minacion y por esto se diferencia del animal”. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik I, Werke 5,
ed. cit., p. 132.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 38.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke 12, ed. cit., p. 95.

G. W. W. Hegel, Vorlesungen iiber di Geschichte der Philosophie III, Werke 20, ed. cit., p. 312.
G. W. F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschafien I, Werke 8, ed. cit., p. 80.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie IlI, Werke 20, ed. cit., pp.
307-308.

Igualmente tautologica pareceria la expresion “mi propio pensamiento”, puesto que de verdad
nadie puede pensar por nosotros mismos. Sin embargo, al igual que en la identidad entre pensa-
miento y libertad, mientras en algunos casos resulta apropiado sostener que el individuo se guia
por sus propios pensamientos, en otras pareceria como si reflejara pasivamente opiniones e ideas
de los demas. Existen por ende niveles y grados en esta capacidad de seguir el propio pensamiento
y en la capacidad de pensar de manera mas o menos libre.

G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 73.

1bid., pp. 3-4.

Ibid.,p. 280.

“Todas las cosas —anade el autor— pueden transformarse en propiedad del hombre porque éste es
voluntad libre y como tal en y por si, mientras que lo que esta frente a él no posee esta propiedad.
Cada cual tiene por lo tanto el derecho a superar-conservando (aufheben) la cosa y a convertirla
en algo suyo [...]. Solo la voluntad es la instancia infinita y absoluta; en cambio todos los demas
entes son solo relativos. Por esto, por medio de la apropiacion se afirma la grandeza de mi vo-
luntad frente a las cosas y se pone de manifiesto que éstas no son en y para si, no poseen un fin
propio. Esta manifestacion acontece cuando le atribuyo a la cosa un fin diferente del que ésta tiene

320



EL HISTORICISMO

26

28

29

32

33

36

37

inmediatamente: en cuanto es mi propiedad, le confiero a lo viviente otra alma de la que tenia,
dandole mi propia alma”. G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 57.
La base metafisica de este derecho del ser humano de apropiarse de la naturaleza se inscribe asi
en una conviccion fuertemente arraigada en la tradicion occidental, que se remonta al relato del
Génesis, segun la cual el universo habria sido creado en funcion de este fin absoluto y ultimo que
es la naturaleza humana, la que gozaria por consiguiente del derecho absoluto e incondicionado
de imponer su voluntad a los demas entes que habitan el universo.

Ibid., p. 54.

Algunos autores iusnaturalistas subrayaban el caracter “natural” del derecho de propiedad con el
fin de asegurarle cierta independencia frente a cualquier intervencion externa y en especial frente
a las extralimitaciones del Estado, una institucion “artificial” y no inscrita en la naturaleza. Para
Hegel, en cambio, la propiedad privada es un producto de la cultura.

Gracias a la formacion “la determinacion de que algo es mio recibe una exterioridad existente
por si y deja de estar limitada a mi estado presente en este espacio y en este tiempo, o al objeto
presente de mi saber y querer”. /bid., pp. 64-65.

“Solo por medio del perfeccionamiento de su propio cuerpo y espiritu, esencialmente porque su
autoconciencia se percibe como libre, el individuo se toma en posesion y deviene propiedad de
si mismo frente a los demas [...]. Puesto que en su existencia inmediata el cuerpo no es adecuado
al espiritu, es necesario que éste lo tome en posesion para que sea su 6rgano docil y su medio
animado”. /bid., p. 65.

D. Losurdo, Tra Hegel e Bismark, Editori Riuniti, Roma, 1983, p. 21731 G. W. F. Hegel, Grund-
linien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 60.

1bid., p. 60.

Ibid., p. 60.

“En una comunidad de bienes, donde se le diera satisfaccion a las necesidades de manera uni-
versal y permanente —escribe en la Fenomenologia del espiritu— acontece o que cada cual recibe
aquello de lo que tiene necesidad, y entonces esta desigualdad contradice la esencia de la con-
ciencia, cuyo principio es la igualdad de los individuos singulares; o en cambio, siguiendo este
ultimo principio, se realiza una distribucion igualitaria, y entonces la parte que recibe no tiene esa
relacion a la necesidad, que constituye sin embargo su concepto”. Phdnomenologie des Geistes,
Ullstein, Frankfurt, 1973, p. 243.

“La afirmada legitimidad de la esclavitud [...] asi como la legitimidad de una dominacién como
mera dominacion en general, y toda vision historica sobre el derecho de esclavitud y dominacion
se funda en el punto de vista que considera al hombre como ser natural (Naturwesen), de acuerdo
con una existencia [...] no apropiada a su concepto. En cambio la afirmacion de la injusticia ab-
soluta de la esclavitud apela de manera firme y clara al concepto del hombre en cuanto espiritu,
libre en si”. Si bien ambas posiciones resultan unilaterales, puesto que la segunda considera al
hombre “libre por naturaleza”, es evidente que la posicion del autor es contraria a la conservacion
de la esclavitud, puesto que “el hombre en y para si no ha sido destinado a la esclavitud”. G. W. F.
Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., pp. 65-66.

Ibid., p. 73.

“Die Weltgeschichte ist nichts als die Entwicklung des Begriffes der Freiheit”. G. W. F. Hegel,
Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte - Werke 12, ed. cit., pp. 539-540.

Si bien desde los origenes de la historia y de la cultura el ser humano despliega libremente sus
capacidades intelectivas, tanto para dominar la naturaleza como para consolidar y perfeccionar los
lazos sociales, de hecho sélo en los dos tltimos siglos aparece en la conciencia de la humanidad

321



ANGELO PAPACCHINI

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

la idea de que el “pensar libre”, la propiedad privada y la libertad frente al Estado representan
derechos de cada individuo.

G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 115. Como bien lo anota
Habermas, la nocion de subjetividad incluye en este caso el reconocimiento del individualismo,
del derecho de critica y de la autonomia de la accion: con la consolidacion de la libertad subjetiva
“la peculiaridad infinitamente particular puede hacer valer sus pretensiones”, mientras que “el
principio del mundo moderno exige que aquello que cada cual ha de reconocer se le muestre como
justificado”. J. Habermas, Op. cit., p. 29.

“Esta libertad subjetiva o moral —subraya el autor— es lo que se denomina propiamente libertad
en el sentido europeo. En virtud del derecho a esta libertad el hombre debe poseer propiamente el
conocimiento de la diferencia entre el bien y el mal en general. Las determinaciones religiosas o
éticas no deben obligar solamente como leyes externas o como prescripciones de una autoridad;
ellas deben tener también adhesion, reconocimiento y fundamentacion en el corazon, disposicion
de animo y conciencia de quien debe cumplirlas. La subjetividad del querer en si mismo es fin
en si, un momento absolutamentje esencial”. G. W. F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften 111, Werke 10, ed. cit., par.503, pp. 312-313.

Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 13.

Ibid., p. 70.

Hegel menciona los aportes del mundo romano, anotando que su espiritu frio, prosaico y realista
era el mas apropiado para que una institucion de esta naturaleza lograra consolidarse. Destaca
también los aportes del Cristianismo, que si bien pregona al inicio ideales comunitarios contrarios
a la propiedad privada, contribuye de manera indirecta a la consolidacion de este derecho por me-
dio de la idea del valor universal de la persona. Gracias al mensaje cristiano la nocién de persona,
que designaba al inicio un disfraz o “maéscara” vacia, se enriquece con una dimension interior;
con lo que se abre el camino a la justificacion posterior de la apropiacion privada en el interior del
ethos burgués, en el que la reivindicacion de una esfera privada y exclusiva adquiere un valor tan
sagrado como la libertad de pensamiento o el derecho del individuo a buscar felicidad y goce a su

manera.

G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, ed. cit., p. 117.

Ibid., p. 118.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie, citadas de D. Losurdo, Tra Hegel e Bismark,
ed. cit., p. 231.

G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I, Werke 18, ed. cit., p. 116.
Lo que significa también que el desarrollo de la filosofia, la actividad libre por excelencia, presu-
pone la superacion de “la angustia de las pulsiones primarias”. G. W. E. Hegel, Vorlesungen iiber
die Geschichte der Philosophie I, ed. cit., p. 70.

Ibid.

“1Qué colosal error el estar obligado a reconocer y sancionar, en los derechos del hombre, a la so-
ciedad burguesa moderna, a la sociedad de la industria, de la concurrencia general, de los intereses
privados persiguiendo libremente sus fines, de la anarquia, de la individualidad natural y espiritual
que ha llegado a ser extrafia a si misma, y el querer, posteriormente, anular en ciertos individuos
las manifestaciones de esta sociedad y adornar a la antigua la cabeza de esta sociedad!” K. Marx,
La sagrada familia, Akal, Madrid, 1977, p. 139.

K. Marx, La sagrada familia, ed. cit., p. 130.

K. Marx, “Critica del programa de Gotha”, en Marx-Engels, Obras escogidas, Editorial Progreso,
Moscu, 1975.

322



EL HISTORICISMO

53

56

57

60

61

62

“Si, en estos tiempos del Kulturkampf, se queria recordar al liberalismo sus viejas consignas, s6lo
podia hacerse, naturalmente, de este modo: todo el mundo tiene derecho a satisfacer sus necesida-
des religiosas, lo mismo que a hacer sus necesidades fisicas sin que la policia tenga que meter las
narices en ello. Pero el Partido Obrero, aprovechando la ocasion, tenia que haber expresado aqui
su conviccion de que ‘la libertad de conciencia’ burguesa se limita a tolerar cualquier género de
libertad de conciencia religiosa, mientras que €l aspira, por el contrario, a liberar la conciencia de
todo fantasma religioso”. Ibid., pp. 344-345.

Como ya lo vimos en el capitulo quinto, Marx destaca el caracter historicamente progresivo de “la
disolucion de la vieja sociedad y la disolucion del feudalismo”, propiciada y llevada a cabo por
las revoluciones burguesas. Al separar la esfera del hombre privado de la esfera publica, la eman-
cipacion politica rompe con la relacion inmediata, propia de la sociedad feudal, entre la esfera de
la produccion y la esfera politica: las relaciones de la sociedad civil dejan de tener un caracter di-
rectamente politico. Las complejas estratificaciones jerarquicas de la sociedad feudal, que tenian
reconocimiento y consecuencias politicas, se disuelven en una multiplicidad de individuos que a
pesar de las diferencias en cuanto a riquezas y propiedades son reconocidos como participes por
igual de la ciudadania. Las desigualdades quedan al margen y no tienen una significacion politica
directa. El proceso a través del cual el Estado adquiere autonomia frente a la sociedad civil coin-
cide con la completa y absoluta independencia de la sociedad civil como una esfera auténoma,
donde rige el mas absoluto egoismo y materialismo. Esta separacion representa de todas formas
un progreso frente a la unidad indiferenciada de la sociedad feudal y crea las condiciones para la
emancipacion humana, concebida por Marx como la superacion, en una unidad superior y mas
rica, de la escision entre burgués y ciudadano.

M. Atienza, Marx y los derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983, p. 158.

N. Bobbio, El problema de la guerra y las vias de la paz, Gedisa, Barcelona, 1982, p. 122.

Ibid., p. 133.

“La Declaracion Universal de los derechos del Hombre representa la manifestacion de la Ginica
prueba por la que un sistema de valores puede considerarse humanamente fundamentado y por
tanto reconocido; y dicha prueba es el consenso general sobre su validez. Los iusnaturalistas ha-
brian hablado de consensus omnium gentium o humani generis”. Ibid., p. 131.

En las discusiones del coloquio sobre derechos humanos en el que Bobbio presentd y defendio
uno de los ensayos que estamos analizando, el autor confes6 que unos de los supuestos de su posi-
cion polémica era la conviccion de que la filosofia se reducia a menudo a mera ideologia. “Si bien
en mi relacion no he expresado la idea de que la filosofia no es nada mas que ideologia, en verdad
es esto lo que pienso, en especial en relacion con aquellos filosofos —y los hay muchos— que re-
servan a la filosofia la tarea de salvar a la humanidad”. Este juicio seria por lo demas una simple
constatacion, basada en las extrapolaciones arbitrarias, en las generalizaciones y afirmaciones no
verificadas y no verificables, en la transformacion de preferencias subjetivas en valores ltimos,
etc. Cfr. Le fondement des droits de I’homme, Actes des entretiens de I’ Aquila (14-19 septiembre
1964), La nuova Italia, Firenze, 1966, p. 189.

Ch. Perelman, “Peut-on fonder les droits de I’homme?”, en Le fondement des droits de |’homme,
Actes des entretiens de 1’Aquila, (14-19 septiembre 1964), ed. cit., p. 10.

Perelman aclara sin embargo que “no existe una ontologia ajena a todo juicio de valor, por lo me-
nos implicito”. En realidad “el intento de fundar normas a partir de una ontologia no consiste en
una deduccion de un deber ser de un ser, de un sollen a partir de un sein, sino en la estructuracion
de estas normas a partir de una vision de lo real indisociable de una puesta en relieve, por ende de
una valorizacion, sea de determinados entes como de determinados aspectos del ser”. /bid., p. 14.
Ibid., p. 11.

323



ANGELO PAPACCHINI

63

64

65

66

67

68

Como ejemplos de un fundamento absoluto y evidente de por si Perelman menciona los supuestos
basicos del empirismo y del racionalismo, la apelacion del positivismo juridico al poder legisla-
tivo del Estado o a la Grundnorm como criterio ultimo y absoluto, etc. Al mismo tiempo el autor
aclara que el desmoronamiento del positivismo juridico frente a la experiencia del nazismo no
justifica de ninguna manera recaer en la forma de absolutismo propia de la tradicion iusnaturalista.
1bid., p. 15.

1bid., p. 16.

1bid.,p. 17.

El auditorio universal puede ser pensado como una idea guia, con la que es necesario confron-
tar idealmente teorias, argumentos y tesis filosoficas. “Las soluciones contingentes y claramente
perfectibles presentadas por los filosofos —prosigue el autor— s6lo podran tener la pretension de
la razonabilidad en la medida en que estén sometidas al auditorio universal, constituido por el
conjunto de los hombres normales y competentes para juzgar”. [bid., p. 16.

Es buena la objecion de Koyré al caracter conservador de una teoria como la de Perelman, que
apela a la racionalidad impregnada en las instituciones: “el precedente es el pasado, la tradicion
fundada sobre el juicio de aquellos que nos han precedido. Parece razonable admitir que aquellos
han sido tan razonables como nosotros y creer que no somos los primeros en usar la razén. Me
pregunto, sin embargo, si no se va demasiado lejos al afirmar que el argumento fuerte se basa
siempre en precedentes. (No llegariamos, de esta forma, a rechazar toda modificacion radical,
toda ruptura con el pasado, con la tradicion? ;Qué argumento podrian esgrimir los innovadores -
el Decalogo, Socrates, Cristo - para defender su causa?”. Ch. Perelman, “L’ideal de rationalité et
la regle de justice”, Le champ de I’argumentation, 1970, p. 304.

324



ACAPITE FINAL

Este recorrido acerca de los diferentes modelos de fundamentacion pone
de manifiesto la complejidad del problema. Sin duda es mas facil predicar
los derechos que justificarlos. Sin embargo, la dificultad de la tarea no de-
beria servir de argumento para descalificar sin mas el problema del funda-
mento o para reducirlo a una cuestion de competencia exclusiva de fildsofos
sin oficio, que siguen empecinados en la solucion de un problema insoluble
tedricamente y sin mayores implicaciones practicas. Creo, al contrario, que
el horizonte tedrico y ético con base en el cual se sustentan los derechos
influye de manera significativa en la aplicacion practica de los mismos.
En caso de conflictos entre derechos antagdnicos —entre vida y dignidad,
entre derechos sociales y derechos de la esfera individual, entre demandas
de bienestar y ampliacion de la democracia— las soluciones sustentadas en
una concepcion utilitarista diferiran de manera sustancial de las que ofrez-
ca quien se inspira en el enfoque neo-kantiano o en la teoria iusnaturalista
clasica. Esto significa que el horizonte tedrico desde el que se conciben y
justifican las libertades basicas determina al mismo tiempo el alcance de un
derecho especifico, su valor relativo y su eventual prioridad en relacion con
otros derechos y libertades. Por consiguiente, el problema del fundamento
sigue conservando validez y sentido incluso en un contexto en el que la
lucha apremiante por la defensa de los derechos basicos pareceria aconsejar
que se dejara para tiempos mejores las cuestiones relativas a su fundamen-
tacion y justificacion.

En este libro me he limitado a evaluar de manera critica teorias y mo-
delos que a mi juicio han jugado un papel importante en la justificacion



ANGELO PAPACCHINI

de los derechos y que siguen influyendo en el debate actual. Espero poder
presentar en un futuro no muy lejano los resultados de un trabajo investi-
gativo, todavia inacabado, en el que intento articular los derechos con las
necesidades, apoyandome en una reconstruccion de la dialéctica del reco-
nocimiento. Me propongo sustentar en ese trabajo el imperativo kantiano
relativo al respeto de la dignidad humana sobre las exigencias de recono-
cimiento y desde la dinamica inmanente que alimenta la consolidacion de
la cultura: mas que como un simple “hecho de la razon”, el imperativo del
respeto podria legitimarse en ese largo proceso de experimentacion por en-
sayo y error, gracias al cual el ser humano ha venido descubriendo formas
menos violentas de resolver los conflictos y maneras mas civilizadas de
satisfacer su pulsion originaria de reconocimiento. Ese trabajo se inscribe
en el horizonte historicista y tiene una fuerte deuda con la obra de Hegel.
Se trata, sin embargo, de una reconstruccion bastante libre de la dialéctica
del reconocimiento, que toma como punto de partida el célebre texto de la
Fenomenologia del espiritu, pero sobre todo los procesos y luchas por el re-
conocimiento de grupos, individuos y pueblos, que han marcado la historia
mas reciente de la humanidad.

326



BIBLIOGRAFIA

OBRAS DE CARACTER GENERAL SOBRE DERECHOS HUMANOS

J. BALLESTEROS (ed.), Derechos humanos, Tecnos, Madrid, 1992.

N. BOBBIO, El problema de la guerra y las vias de la paz, Gedisa, Barcelona,
1982.

L’eta dei diritti, Einaudi, Torino, 1990.
B. BOURGEOIS, Philosophie et droits de ['homme, PUF, Paris, 1990.
R. BRANDT, Teoria ética, Alianza Editorial, Madrid, 1982.

A. CASSESE, Los derechos humanos en el mundo contemporaneo, Ariel, Barce-
lona, 1991.

R. DENKER, FElucidaciones sobre la agresion, Amorrortu, Buenos Aires, 1973.

J. FERRATER MORA - P. COHN, Etica aplicada. Del aborto a la violencia,
Alianza Editorial, Madrid, 1983.

R. DWORKIN, Los derechos en serio, Ariel, Barcelona, 1984.
El dominio de la vida, Ariel, Barcelona, 1994

E. FERNANDEZ, Teoria de la Justicia y derechos humanos, ed. Debate, Madrid,
1984.

G. GALLON (ed.), Derechos humanos y conflicto armado en Colombia, Comision
Andina de Juristas, Bogota, 1991.

L.J. GONZALEZ, Etica ecologica para America Latina, El Buho, Bogota, 1991.

H. L. HART, “Existen derechos naturales?”, en Filosofia politica, A. Quinton, F.
C. E., México, 1974.



G. HOYOS VASQUEZ, Derechos humanos, ética y moral, Ediciones de Viva la
ciudadania, Bogota, 1995.

R. JARAMILLO VELEZ, “Tolerancia e Ilustracion”, Derechos humanos, Argu-
mentos 28/29, Bogota, 1992.

J. LADRIERE, “Les droits de I’homme et Ihistoricité”, en Vie sociale et destinée,
Duculot, Gembloux, 1973.

M. MADRID MALO, Los derechos humanos en Colombia, Esap, Bogota, 1989.

Estudio sobre el derecho a la objecion de conciencia, Defensoria del
pueblo, Bogota, 1994,

C. E. MALDONADO, Hacia una fundamentacion filosofica de los derechos hu-
manos, Esap, Bogota, 1994,

A. 1. MELDEN, Los derechos y las personas, F. C. E., México, 1980.

MORTON E. WINSTON, The Philosophy of Human Rights, Wadsworth, Bel-
mont, 1988.

C. MOTTA (compiladora), Etica y conflicto, Tercer Mundo Editores - Ediciones
Uniandes, Bogota, 1995.

J. MUGUERZA y otros autores, El fundamento de los derechos humanos, ed. De-
bate, Madrid, 1989.

C. S. NINO, Etica y derechos humanos, Paid6s, Buenos Aires, 1984.
T. PAINE, I diritti dell 'uomo, Editori Riuniti, Roma, 1978.

A. PAPACCHINI, “Una reflexion sobre el derecho a la vida y la dignidad humana
desde America Latina”, Etica en America Latina, Universidad S. Tomas, Bo-
gota, 1990.

“Derechos del hombre y revolucion”, Praxis filosofica, Nueva serie,
no.l, 1990.

“Un sistema de valores para nuestra situacion y para nuestro tiempo”,
en Valores para una ética ciudadana, Universidad del Valle, Cali, 1993.

Los derechos humanos en Kant y Hegel, Universidad del Valle, Cali,
1993.

G. PECES - BARBA, Derechos fundamentales, Facultad de Derecho de la Univer-
sidad Complutense, Madrid, 1983.

Escritos sobre derechos fundamentales, Eudema, Madrid, 1988.
Los valores superiores, Tecnos, Madrid, 1984.

C. PERELMAN, “Peut-on fonder les droits de I’homme?”, en Les fondements des
droits de [’homme, La Nuova Italia, Firenze, 1966.

A. ENRIQUE PEREZ LUNO, Los derechos humanos, significacion, estatuto juri-
dico y sistema, Universidad de Sevilla, 1979.

Derechos humanos. Estado de derecho y constitucion, Tecnos, Ma-
drid, 1984.

328



G. T. RINCON, EI derecho fundamental a la paz - Una propuesta desde la ética,
Esap, Bogotd,1995.

L. PRIETO SANCHIS, Estudios sobre derechos fundamentales, Editorial Debate,
Madrid, 1990.

T. REGAN, [ diritti animali, Garzanti, Milano, 1990.

R. SANCHEZ, Poder y medio ambiente, Instituto para el desarrollo de la demo-
cracia, Bogota, 1994.

R. UPRIMNY, La dialéctica de los derechos humanos en Colombia, Fundacion
universitaria autdbnoma de Colombia, Bogota, 1992

D. URIBE VARGAS, La tercera generacion de los derechos humanos y la paz,
Plaza & Janés, Bogota, 1986.

M. VILLEY, “Polémique sur les droits de I’homme”, Les Etudes Philosophiques,
No.2, 1986.

J. WALDROM (ed.), Theories of Rights, Oxford University Press, 1992.

M. E. WINSTON (ed.), The Philosophy of Human Rights, Wadsworth, Belmont,
1988.

E. ZULETA, Colombia: violencia, democracia y derechos humanos, Altamir Edi-
ciones, Bogota, 1991.

AUTORES VARIOS, Los derechos del hombre - Estudios y comentarios en torno
a la nueva declaracion universal, F. C. E., México - Buenos Aires, 1949.

El derecho de ser hombre, Tecnos/Unesco, Madrid, 1984.

Los fundamentos filosoficos de los derechos humanos, Serbal/Unesco,
Barcelona, 1985.

Las dimensiones internacionales de los derechos humanos 1, 11, 111,
Serbal/Unesco, Barcelona, 1984.

Colombia: Violencia y democracia, Universidad Nacional de Colom-
bia, Derechos humanos y modernidad (C. A. Martinez, E. Varela ed.), Cali,
1989.

TRADICION LIBERAL

A. ARENDT, Sobre la revolucion, Alianza Editorial, Madrid, 1988.
Los origenes del totalitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1982.

I. BERLIN, “Dos conceptos de libertad”, en La filosofia politica (A. Quinton ed.),
F. C. E., México - Madrid - Buenos Aires, 1974.

CONDORCET, Bosquejo de un cuadro historico de los progresos del espiritu hu-
mano, Ed. Nacional, Madrid, 1980.

B. CONSTANT, Principios de Politica, Aguilar, Madrid, 1970.

329



“Discorso sulla liberta degli antichi paragonata a quella dei moderni”,
tr. it. P. Fea, en I/ pensiero politico, Antologia de textos a cargo de U. Cerroni,
Editori Riuniti, Roma, 1975.

R. DWORKIN, “El liberalismo”, en Moral publica y privada (S. Hampshire), F.
C. E., México, 1983.

E. FERNANDEZ, La obediencia al derecho, Ed. Civitas, Madrid, 1987.
F. HAYEK, Camino de servidumbre, Alianza Editorial, Madrid, 1976.

J. HOSPERS, “The libertarian Manifesto”, en Justice - Alternative political pers-
pective (J. P. Sterba ed.), Wadsworth Publishing Company, Belmont, 1992.

H. LASKI, El liberalismo europeo, F. C. E., México, 1953.
J. S. MILL, Sobre la libertad, Aguilar, Madrid, 1977.
Del gobierno representativo, Tecnos, Madrid, 1965.
K. POPPER, La sociedad abierta y sus enemigos, Paidos, Buenos Aires, 1967.

A. SMITH, Indagine sulla natura e le cause della ricchezza delle nazioni, tr. F.
Bartoli, Mondadori, Milano, 1973.

Ph. Nemo, La société de droit selon F. A. Hayek, P. U. F., Paris, 1988.

AUTORES VARIOS, Liberalism and its Critics (ed. by J. Sandel), New York Uni-
versity Press, New York, 1984.

UTOPiAS Y REVOLUCION FRANCESA

T. CAMPANELLA, La citta del Sole, Scritti scelti di G. Bruno e T. Campanella,
Unione tipografico-editrice Torinese, Torino, 1949.

J. C. DAVIS, Utopia y la sociedad ideal, F. C. E., México, 1985.

M. GAUCHET, La Révolution des droits de ['homme, Gallimard, Paris, 1989.
MORELLY, Codice della Natura, Editori Riuniti, Roma, 1975.

T. MORO, Utopia, Alianza editorial, Madrid, 1985.

A. L. MORTON, Las utopias socialistas, Ed. Martinez Roca, Barcelona, 1970.

A. PAPACCHINI, “Los derechos del hombre en la Ciudad del sol”, Gaceta de
Colcultura, Bogota, 1995.

M. ROBESPIERRE, La rivoluzione giacobina, Editori Riuniti, Roma, 1984.

J. ROUX, “Il manifesto degli enragés”, Gli arrabbiati - Leclerc, Roux, Varlet,
Editori Riuniti, Roma, 1976.

A. SOBOUL, Las clases sociales en la Revolucion Francesa, ed. Fundamentos,
Madrid, 1971.

330



SOCIALISMO Y MARXISMO

K. MARX, “Zur Judenfrage”, Marx-Engels Werke I, Dietz Verlag, 1970.
Oekonomisch-philosophische Manuskripte, Reclam, Leipzig, 1970.
Escritos de juventud, F. C. E. México, 1982.

MARX-ENGELS, Obras escogidas, Editorial Progreso, Moscu, 1975.

M. ATIENZA, Marx y los derechos humanos, Editorial Mezquita, Madrid, 1983.

G. G. BRENKERT, Marx's ethics of freedom, Routledge & Kegan Paul, London,
1984.

G. D. H. Cole, Storia del pensamiento socialista, Laterza, Bari, 1977.

A. CORNU, K. Marx y F. Engels, Platina Stilcograf, Buenos Aires, 1965.

G. DELLA VOLPE, Rousseau y Marx, Martinez Roca, Barcelona, 1978.

A. HELLER, Per una teoria marxista del valore, Editori Riuniti, Roma, 1974.
L. KOLAKOWSKI, Marxismo. Utopia e antiutopia, Feltrinelli, Milano, 1981.

V. I. LENIN, Acerca de la gran revolucion socialista de octubre, ed. Progreso,
Moscu, 1972.

D. LOSURDO, Hegel, Marx e la tradizione liberale, Editori Riuniti, Roma, 1988.
G. MARRAMAO, Marxismo e revisionismo in Italia, De Donato, bari, 1971.

E. B. PASUKANIS, Teoria general del derecho y marxismo, ed. Labor, Barcelona,
1976.

S. PETRUCCIANI, “Tre concetti di libertd”, Critica marxista no.1, Roma, 19992.
J. PLAMENATZ, Karl Marx s philosohy of man, Clarendon Press, Oxford, 1975.

A. VEGUEROV, 4. Danilévich, Derecho, moral v personalidad, ed. Progreso,
Moscu, 1987.

AUTORES VARIOS, Socialismo y ética: textos para un debate (ed. V. Zapatero),
Editorial Pluma-Debate, Madrid - Bogota, 1980.

AUTORES VARIOS, Droit et liberté selon Marx, P. U. F., Paris, 1986.

WELFARE STATE Y POLITICAS DE BIENESTAR

W. ABENDROTH, E. FOTSTOFF y K. DOEHRING, E! Estado social, Centro de
estudios constitucionales, Madrid, 1986.

B. ACKERMAN, Social Justice in the Liberal State, Yale University, New Haven,
1980.

L. BALBO, “Le politiche sociali, i diritti di cittadinanza: riflessioni su un percorso
e una mappa”, Democrazia e diritto, nos. 2-3, 1988.

331



A. CORTINA, “Presupuestos morales del Estado social de derecho”, en C. Motta
(compiladora), Etica y conflicto, Tercer Mundo Editores - Ediciones Uniandes,
Bogota, 1995.

A. EVERS, “La politica sociale in transizione”, Democrazia e diritto, nos 2-3,
1988.

M. FISK, “Rights in Social Context”, Journal of Social Philosophy, 23, #2, 1992.
The State and Justice, Cambridge University Press, 1989.
A. GUTMANN (ed.), Democracy and the Welfare State, Princeton, P. U. P., 1988.

J. HABERMAS, “Un modelo del compromiso del Estado social”, Teorema, vol.
X111, Universidad Complutense, Madrid, 1983.

F. A. HAYEK, Derecho, legislacion y libertad, vol. 11, El espejismo de la justicia
social, Unién Editorial, Madrid, 1979.

H. HELLER, Mds alla de la justicia, ed. Critica, Barcelona, 1990.

L. HIERRO, “; Derechos humanos o necesidades humanas? Problemas de un con-
cepto”, Sistema, n0.46, 1982,

D. LYONS, Etica y derecho, Ariel, Barcelona, 1989.

T. H. Marshall, “Citizenship and Social Class”, en States and Societies (ed. by D.
Held), Basil Blackwell - The open University, Oxford, 1990.

D. MOON (ed.), Responsability, Rights and Welfare, Westview Press, Boulder,
1989.

S. M. MCMURRIN (ed.), Libertad, igualdad y derecho, Ariel, Barcelona, 1988.

R. NOZICK, Anarquia, Estado y Utopia, F. C. E., México, 1988.

A. SEN, “Property and Hunger”, Economics and Philosophy, 4, #1, 1988.
Sobre ética y economia, Alianza Editorial, Madrid, 1989.

A. VARIOS, Neoliberales y pobres. El debate continental por la justicia, Correa,
Bogota, 1993.

TRADICION DEMOCRATICA

N. BOBBIO, “Rappresentanza ¢ interessi”, en Rappresentanza e democrazia, La-
terza, Bari, 1988.

El futuro de la democracia, F. C. E., México, 1986.
U. CERRONI, Regole e valori nella democrazia, Editori Riuniti, Roma, 1989.

“Esencia y valor de la democracia”, en La libertad de los modernos, Martinez
Roca, Barcelona, 1972.

I. FETSCHER, La filosofia politica di Rousseau, Feltrinelli, Milano, 1972.

L. FERRY - A. RENAUT, Philosophie politique - 3 - Des droits de [’homme a
I’idée républicaine, P. U. F., Paris, 1988.

332



F. H. HINSLEY, EI concepto de soberania, Nueva coleccion Labor, Barcelona,
1972.

G. MOSCA, “La classe politica” en La sociologia del potere (F. Ferrarotti ed.),
Laterza, Bari, 1973.

J. J. ROUSSEAU, Du contrat social, Garnier-Flammarion, Paris, 1966.
G. SARTORI, Teoria de la democracia, Alianza Universidad, Madrid, 1988.

J. SCHUMPETER, “Dos conceptos de democracia”, en Filosofia politica (A.
Quinton ed.).

A. DE TOCQUEVILLE, La democracia en América I (1835), Alianza Editorial,
Madrid, 1980.

M. WALZER, “Citizenship”, Democrazia e diritto, nos 2-3, 1988.
D. ZOLO, La democrazia difficile, Editori Riuniti, Roma, 1989.

AUTORES VARIOS, Etica comunicativa vy democracia, ed. Critica, Barcelona,
1991.

TUSNATURALISMO

E. BLOCH, Derecho natural y dignidad humana, Aguilar, Madrid, 1980.

M. T. CICERON, De la république - Des lois, texto latino y tr. Francesa de Ch.
Appuhn, Garnier, Paris.

Tratado de los deberes, Ed. Nacional, Madrid, 1975.
W. EUCHNER, La Filosofia politica di Locke, Laterza, Bari, 1976.

R. FASSA, “Quale giusnaturalismo? Problemi e ambiguita di un ritorno”, Fenome-
nologia e societa, afio X,no.1,1987, ed. Piemme.

A. FERNANDEZ Galiano, Derecho natural. Introduccion a la filosofia del Dere-
cho, Ceura, Madrid, 1986.

J. FINNIS, Natural Law and Natural Rights, Clarendon Press, Oxford, 1980.

T. HOBBES, Del ciudadano, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 1966.
Leviatano, tr. it. T. Magri, Editori Riuniti, Roma, 1976.

J. LOCKE, Ensayo sobre el gobierno civil, Aguilar, Madrid, 1973.

C. B. MACPHERSON, Liberta e Proprieta alle origini del pensiero borghese,
Mondadori, Milano, 1982.

J. MARITAIN, Los derechos del hombre y la ley natural, La Pleyade, Buenos
Aires, 1972.

Nove lezioni sulla legge naturale, ed, Un. Jaca, Milano, 1984.
El hombre y el Estado, ed. G. Kraft, Buenos Aires, 1952.
A. ROSS, Sobre el derecho y la justicia, Eudeba, Buenos Aires, 1963.

333



R. TUCK, “The First Rights Theory”, en Natural Rights Theories, their Origin and
Development, Cambridge University Press, 1989.

H. WELZEL, Introduccion a la filosofia del derecho, Aguilar, Madrid, 1971.

UTILITARISMO Y DERECHOS HUMANOS

J. BENTHAM, Escritos economicos, Seleccion y prologo de W. Stark, F. C. E.,
México - Buenos Aires, 1965.

Fragmento sobre el gobierno, Aguilar, Madrid, 1973.

I. BERLIN, “J. S. Mill and the ends of life” en Four Essays on Liberty, Oxford
University Press, 1969.

D. HUME, 4 Treatise of Human Nature, Dutton, New York, 1974.

M. D. FARREL, Urilitarismo, Etica vy Politica, Abeledo-Perrot, Buenos Aires,
1983.

A. GIBBARD, “Utilitarianism and Rights”, Social Philosophy and Policy, 2, #1,
1984.

A. KENNY, “La felicidad”, en Conceptos morales (Compilador J. Feinberg), F. C.
E., México, 1985.

J. KOLOMER, E! utilitarismo, Montesinos editor, Barcelona, 1987.
J. S. MILL, E! utilitarismo, Alianza Editorial, Madrid, 1984.
T. NAGEL, La muerte en cuestion, F. C. E., México, 1981.

A. SEN y B. WLLIAMS (eds), Utilitarianism and beyond, Cambridge University
Press, 1983.

KANT Y SISTEMAS NEO-KANTIANOS

1. KANT, Werkausgabe, Werke un zwolf Bdnden, hrsg. von W. Weischedel, Su-
hrkamp, Frankfurt, 1977.

E. ALQUIE, La morale de Kant, Paris, 1966.

K. O. APEL, Teoria de la verdad y ética del discurso, Paidos, Barcelona - Buenos
Aires - México, 1991.

L. W. BECK, 4 commentary on Kant's Critique of Practical Reason, University of
Chicago Press, Chicago - London, 1960.

N. BILBENY, Kant y el tribunal de la conciencia, Gedisa, Barcelona, 1994,

G. CALOGERO, “Principio del dialogo e diritti dell’uomo”, en Filosofia del dia-
logo, Comunita, Milano, 1969.

E. CASSIRER, Kant, vida y doctrina, F. C. E., México, 1968.

334



A. CORTINA, “Dignidad y no precio: mas alla del economicismo”, en Esplendor
y miseria de la ética kantiana, Anthropos, Madrid, 1988.

V. DELBOS, La philosophie pratique de Kant, P. U. F., Paris, 1969.
J. HABERMAS, Teoria de la accion comunicativa, Taurus, Madrid, 1988.

Conciencia moral y accion comunicativa, Peninsula, Barcelona,
1985.

Escritos sobre moralidad y eticidad, Paidos 1. C. E Universidad Au-
tonoma de Barcelona, Barcelona - Buenos Aires - México, 1987.

H. HELLER, “La primera y la segunda ética de Kant”, Critica de la Ilustracion,
ed. Peninsula, Barcelona, 1984.

A. MACINTYRE, Tras la virtud, Editorial Critica, Grijalbo, Barcelona, 1987.
F. NIETZSCHE, La genealogia de la moral, Alianza editorial, Madrid, 1981.
R. NOZICK, Anarquia, Estado y utopia, F. C. E., México, 1988.
H. J. PATON, The categorical imperative, Hutchinson, Oxford, 1954.
G. PATZIG, Etica sin metafisica, Alfa, Buenos Aires, 1975.
J. RAWLS, Teoria de la justicia, F. C. E., Madrid, 1979.
Sobre las libertades, tr. V. Camps, Paidos, Barcelona, 1990.
Justicia como equidad, Tecnos, Madrid, 1986.
0. REBOUL, “La dignité humaine chez Kant”, Revue de Mét. et Morale 75, 1970.
D. ROSS, Kant'’s ethical theory, Clarendon Press, Oxford, 1954.

J. RUBIO CARRACEDO, Etica constructiva vy autonomia personal, Tecnos, Ma-
drid, 1992.

A. SCHOPENHAUER, Los dos fundamentos de la ética - Il - El fundamento de la
moral, Aguilar, Buenos Aires, 1965.

A. TOSEL, Kant révolutionnaire, P. U. F., Paris, 1988.

HEGEL Y Los DErRECHOS HUMANOS

G. W. F. HEGEL, Werke in zwanzig Bdnden, Suhrkamp, Frankfurt, 1971.
N. BOBBIO, Studi hegeliani, Einaudi, Torino, 1981.

E. FLEISCHMANN, La philosophie politique de Hegel, Plon, Paris, 1964.
K. H. ILTING, Hegel diverso, Laterza, Bari, 1977.

D. HENRICH, Hegel en su contexto, Monte Avila editores, Caracas, 1990.

A. PAPACCHINI, Los derechos humanos en Kant y Hegel, Universidad del Valle,
Cali, 1993.

J. C. PINSON, Hegel - Le droit et le libéralisme, P. U. F., Paris, 1989.

335



J. RITTER, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Suhrkamp,
Frankfurt, 1969.

K. ROSENZWEIG, Hegel e lo stato, 11 Mulino, Bologna, 1976.

S. B. SMITH, Hegel's Critique of Liberalism-Rights in Context, University of Chi-
cago Press, 1991.

CH. TAYLOR, Hegel y la sociedad moderna, F. C. E., México, 1983.
La ética de la autenticidad, Paidos, Barcelona, 1994.
E. WEIL, Hegel y el Estado, ed. Nagelkop, Cordoba, 1970.

336



Universidad
del Valle

Programa@ditorial

Ciudad Universitaria, Meléndez
Cali, Colombia
Teléfonos: (+57) 2 321 2227
321 2100 ext. 7687
http://programaeditorial.univalle.edu.co
programa.editorial@correounivalle.edu.co



